
Pandemos                                 3 (2025) 

https://ojs.unica.it/index.php/pandemos/index 
ISSN: 3103-1617 
ISBN: 978-88-3312-170-3 
presentato il 15.12.2025 
accettato il 28.12.2025 
pubblicato il 31.12.2025 
 

 DOI: https://doi.org/10.13125/pan-6945 

1 

 

 

Su goigs e gosos. Punti fermi,                                  

appunti storici, spunti di ricerca  

di Giampaolo Mele 

Università degli Studi di Sassari 
(gmele@uniss.it) 

 

 Abstract  

La presente panoramica storica, interdisciplinare, compendia critica-
mente le fonti più antiche su due filoni di canti devozionali mediterranei, 
tra scrittura e oralità: goigs (in catalano) e gosos/gòccius (in sardo), mor-
fologicamente assai diversi, e di origini ben distinte, nonostante qualche 
similarità in campo metrico e la comune materia letteraria dei due ge-
neri lirici (lodi della Madonna e dei santi, con intonazione). 

 

 

1.1. Goigs. Prodromi, fonti antiche e aspetti metrico-musica-

li (secoli XIII2-XV) 

Un primo punto fermo. Il substrato letterario dei goigs (< GAUDIUM) 

risale alla tradizione lirica latina medioevale dei VII gaudia per la Ma-

donna, il cui più antico e illustre esempio, Gaude, flore virginali (sulle set-

                                                 
 Il testo ripropone tre saggi dell’Autore, rivisti, integrati, aggiornati bibliograficamente e 

qui fusi con taglio interdisciplinare e nuovi spunti critici. Nell’ordine: G. Mele, «Gosos/Goigs/ 
Gozos» tra Sardegna e penisola iberica: primo repertorio documentale e bibliografico (con 
fonti inedite), in Sistema integrat del Paisatge entre antropització, geo-economia, medi am-
bient i desenvolupament econòmic, a cura di M. Sechi Nuvole e D. Vidal Casellas, Documen-
ta Universitaria, Girona 2017, pp. 219-306; G. Mele, De VII Gaudiis Beatae Mariae Virginis. 
Appunti storici, metrici, musicali”, «Critica del testo», 23/2 (2020), pp. 117-138; G. Mele, 
Goigs and Gozos (Thirteenth-Sixteenth Centuries). Historical, Metrical, Musical Notes, and 
Research Insights, «Imago temporis: medium Aevum», 17 (2023), pp. 309-330. 



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  2 

 

te gioie “celestiali” della Vergine) è attribuito, con dubbi fondati, a 

Thomas Becket, arcivescovo di Canterbury (1152-1170)1, ma dal punto di 

vista strofico, metrico, e musicale, i due fortunati generi di canti devozio-

nali di origini medioevali non hanno assolutamente nulla da spartire2. 

Una storia a parte concerne i gozos, in castigliano i quali, come gli stessi 

goigs, subirono l’influsso dei gaudia dal punto di vista letterario, ma a 

loro volta costituiscono uno sfaccettato mondo poetico e musicale a sé 

stante3. 

Le origini strofiche dei goigs vanno ascritte alle cançons de dansa della 

letteratura provenzale: la dansa e la balada4. Intorno al XV e XVI secolo, 

                                                 
1 Cfr. G. Mele, De VII Gaudiis cit., pp. 119-120, con fonti e bibliografia nella n. 3. 
2 La struttura strofica di Gaude, flore virginali si basa sullo schema ritmico 8p8p7pp, il 

fortunato versus caudatus tripertitus, a differenza dei goigs senza ritornello, scaturito dal-
la scomposizione del tetrametro trocaico catalettico e dal raddoppiamento del suo secondo 
emistichio. Si tratta dello stesso modello strofico aabccb, utilizzato successivamente dallo Sta-
bat mater dolorosa (sec. XIII2). Cfr. ivi, pp. 120-121. Tra i rari testimoni con musica di Gaude, 
flore virginali, brilla il cantoral della Biblioteca de Catalunya [= BC], M 1327, sec. XV, ff. 
171r-173v, proveniente dal convento di clarisse della Santissima Trinità di Valencia. Cfr. ivi, 
pp. 126-127 con la n. 17. Ricordiamo anche, tra le altre fonti, un rituale, sempre per clarisse, 
sec. XV, BC, 865, che riporta Gaude, virgo mater Christi, con la melodia, ff. 69r-71v. Cfr. 
ivi, pp. 127-128. I gaudia, come i goigs, gozos e gosos costituiscono un fenomeno poetico-
musicale dalla longue durée, ben documentati anche in età moderna. Ad es., riguardo al Gaude, 
virgo mater Christi, una versione testuale, senza musica, innestata dopo i Gozos de la Vir-
gen SS. de Buen-ayre, è stata di recente individuata in una fonte sarda a stampa del 1750. Cfr. 
infra, n. 5o. Resta invece un unicum il caso dei gautz composti dal trovatore Guy Folqueis, 
già sposato e con due figlie, poi vedovo, futuro papa Clemente IV (1265-1268). Ivi, pp. 129-131. 

  3 Cfr. G. Mele, Goigs and Gozos cit., pp. 328-330: «4. Gozos: medieval precursors (13th-
15th centuries)». I gozos nel Medioevo furono maneggiati da rilevanti autori, quali Gonzalo 
de Berceo (ca. 1195-1264?), Juan Ruiz, Arcipreste de Hita (ca. 1283-ca. 1350), Íñigo López 
de Mendoza, marchese di Santillana (1398-1458), e dal frate francescano Ínigo de Mendoza 
(ca. 1424-ca. 1507). Cfr. ibidem. Un raro caso di goyos con melodia è incluso tra le Cantigas 
di Santa María. «Cantiga 1: Esta é a primeira cantiga de loor de Santa Maria ementando 
os.VII. goyos que ouve de seu Fillo. [«This is the first canticle in praise of Santa Maria, men-
tioning the seven ‘goigs’ she had from her Son»]. Des oge mais que eu trobar pola Sennor 
onrrada [...]». Schema ritmico e musicale: «a8 b6 a8 b6 a8 b6 a8 b6 a8 b6, with superscript 
indication of tonic accents, ♪ αßγδεζηθ». Cfr. ivi, p. 328, n. 76 (con fonti e bibliografia).  

4 Cfr. A. Bover i Font, I goigs sardi, in I Catalani in Sardegna, a cura di J. Carbonell e F. 
Manconi, Silvana, Cinisello Balsamo 1984, pp. 105-110, a p. 105. Sulle origini romanze dei 
goigs e i rapporti con la dansa, cfr. A. Pagès, La dansa provençale et les goigs en Catalogne, 
in Homenatge a Antoni Rubió i Lluch. Miscel·lània d'estudis literaris, històrics i lingüí-
stics, Casa de Caritat, Barcelona 1936, 3 voll., I, pp. 201-224, in particolare p. 217 (tra le va-
rie fonti, si rimanda al ms. Ripoll 126 dell’Archivio della Corona d’Aragona di Barcellona, su 
cui cfr. l’edizione di L. Badia, Poesia catalana del s. XIV: Edició i estudi del Canc ̧oneret de 
Ripoll, Quaderns Crema, Barcelona 1983). Cfr. anche A. Serra i Baldó, Els “Goigs” de la Ver-
ge Maria en l’antiga poesia catalana, in Homenatge cit., III, pp. 367-386. Sulla dansa, cfr. 
E. Aubrey, The Music of the Troubadours, Indiana University Press, Bloomington e India-
napolis 1996, pp. 117-118, 123-126, 257-259; A. Radaelli, «Dansas» provenzali del XIII se-
colo. Appunti sul genere ed edizione critica, Alinea, Firenze 2004 (Testi e Ricerca/Textes & 



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   3 

 

nei Paesi catalani la dansa finì per imporsi come sistema strofico spe-

cializzato per cantare temi mariani, e poi anche agiografici, «tanto che 

da questo momento possiamo parlare di goigs in senso proprio»5. In un 

recentissimo saggio si è rimarcata la rilevanza centrale degli ambienti au-

lici letterari di Valencia, su cui torneremo6. 

La circolazione dei goigs della Vergine risale almeno al secolo XIII2. 

Ramon Llull (1232-1316) nella sua Doctrina pueril (1274-1276) espone 

didatticamente i VII goigs7. Significativa anche la testimonianza sui VII 

goigs nella Crònica di Ramon Muntaner (1265-1336): «Cantar misses de 

madona santa Maria, et tenguen-ho VII jorns per los VII goigs»8. Lo stes-

so Muntaner riporta testimonianze d’intonazioni eseguite dai soldati ca-

talani e denominate llaus (< LAUDES)9, non di rado impropriamente col-

legate con la genesi dei goigs. 

                                                 
Recherche, 1); G. Avenoza, La dansa. Corpus d’un genre lyrique roman, «Revue des Langues 
Romanes», 107 (2003), pp. 89-129; A. Radaelli, La dansa en llengua d’oc: un gènere d’èxit 
entre Occitània i Catalunya, «Mot so razo», 6 (2007), pp. 49-60; M.S. Lannutti, Per uno stu-
dio comparato delle forme con ritornello nella lirica romanza, in La lirica romanza del Me-
dioevo. Storia, tradizioni, interpretazioni, Atti del VI convegno triennale della Società Ita-
liana di Filologia Romanza (Padova-Stra, 27 settembre-1 ottobre 2006), a cura di F. Brugno-
lo e F. Gambino, Unipress, Padova 2009, pp. 338, 343, 346 n. 25, p. 357 n. 61. 

5 A. Bover i Font, I goigs sardi cit., p. 105. 
6 Cfr. infra, n. 26.  
7 Cfr. R. Llull, Doctrina pueril, ed. critica a cura di G. Schib, Barcino, Barcelona 1972 (Els 

Nostres Clàssics, Colecció A, 104), capp. 45-51, pp. 112-122.  
8 Cfr. J.A. Aguilar Àvila, La Crònica de Ramon Muntaner: edició i estudi (pròleg - capítol 

146). 2, Institut d’Estudis Catalans, Barcelona 2015 (Biblioteca filològica, LXXV/2), pp. 4, 
29. Messe per i sette goigs sono attestate anche in Sardegna nel 1499, come dimostra il te-
stamento di Arnau De Si, in Cagliari Archivio Storico Diocesano, fondo Archivio del Capito-
lo della Cattedrale di Cagliari, faldone 464, ff. 45r-50r (n. 21). «Item vull sien dites en la sgleya 
del monestir de nostra dona de Bonayre set mises a honor dels set goigs de nostra dona», 
f. 47r. Cfr. G. Seche, Un mare di mercanti. Il Mediterraneo tra Aragona nel tardo Medio-
evo, Viella, Roma 2020, pp. 82-83, n. 65. 

9 In particolare, cfr. la descrizione delle spettacolari llaus intonate durante la conquista del 
Castell di Castro pisano (diventato il catalano Castell de Càller), in A. De Bofarull, Crónica 
catalana de Ramon Muntaner: Texto original, y traduccion castellana, acompañada de nu-
merosas notas […], Jaime Jepús, Barcelona 1860, p. 556. Si trattava di “lodi/acclamazioni” 
di tipo militare, differenti dai llaus agiografici cantati dagli almogavers, insieme al Salve re-
gina, citati da A. Bover i Font, I goigs sardi cit., p. 105. A tutt’altro contesto curiale, papale, 
bizantino e carolingio, afferiscono le antiche laudes regiæ evocate da A. De Bofarull, Cróni-
ca catalan cit., p. 200, n. 2, col rimando alla εὐφημία, su cui cfr. G. Mele, Il canto delle “laudes 
regiæ” e una “euphemía” di Sardi a Bisanzio nel secolo X, in Studi in onore del Cardinale 
Mario Francesco Pompedda, a cura di T. Cabizzosu, Edizioni della Torre, Cagliari 2002, pp. 
213-222. In Sardegna i gosos nelle fonti talvolta sono denominati laudas/laudes/llores, ma 
senza alcun collegamento con le llaus; cfr. G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos» cit., con rimandi 
a laudas, laudi, laudes, laudis, loores, pp. 227, 249, 250, 252, intitolate sia ai santi, sia alla 
Madonna. 



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  4 

 

Non tutti i passaggi storici e morfologici nella poligenesi dei goigs ri-

sultano tuttora perspicui o definitivamente chiariti, a differenza dei gau-

dia, i quali costituiscono un genere stroficamente e metricamente atte-

stato da un canone ritmico sostanzialmente condiviso sin dalle origini, 

8p8p7pp, il succitato versus caudatus tripertitus, senza ritornello. Di cer-

to, l’influsso della dansa si ravvisa sin dai primissimi pionieristici goigs, 

o tali considerati, a partire dalla dansa Mayre de Déu e fylha, composta 

da Giacomo II d’Aragona (1291-1327), copiata a Montpellier il 130510, con 

schema «/abc,abc;cddz/»11.  

Di interessante valore letterario risultano dal canto loro le pionieri-

stiche liriche ‘gogistiche’ Flor de lir, Verge Maria12 e Verge, alegrja auem 

per vostr’amor13; i due componimenti sono inclusi nel ms. BC, 486, f. 

110r, frammento, sec. XIVin., codice con la Crònica di Bernat Desclot (sec. 

XIII), insieme a Santa verge maria «per larghi tratti illeggibile»14. Non 

mancano altre rare testimonianze databili tra il secolo XIV e XV, in par-

ticolare i «.vij. goy» scoperti e pubblicati da Próspero de Bofarull y Ma-

scaró (1777-1859)15: «Los .vij. goy de la Verge Maria, ab altres orations 

en rimes. Sancta Maria, Verge puella / done gloriosa et bella» [il corsivo 

è nostro]16. 

                                                 
10 Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 3824, ff. 235ra-235rb. Cfr. G.J. Etzkorn, Iter Va-

ticanum Franciscanum. A Description of Some One Hundred Manuscripts of the Vatica-
nus Latinus Collection, Brill, Leiden, New York e Köln 1996 (Studien und Texte zur Geistes-
geschichte des Mittelalters, bengründet von J. Kock, weitergeführt von P. Wilpert und A. 
Zimmermann, herausgegeben von J.A. Aertsen […], Band L): p. 56: «25. ff. 235ra-235rb: 
Dancia illustris domini regis Aragonum. Incipit dancia illustris regis Aragonum cum com-
mento domestici servi eius. Mayre de Deu e Fylha, Verge humil». Sulle edizioni della dancia 
di Giacomo II, cfr. G. Mele, De VII Gaudiis cit., pp. 316-317. Un rimando a «Mayre de Déu 
e fylha, obra de Jaume II de Mallorca», con attribuzione erronea a Giacomo II di Maiorca 
(1243-1311), invece che a Giacomo II d’Aragona, sta in J.C. Gomis Corell, Música, poesia i 
imatge al servei de la religiositat: els goigs en la tradició cultural valenciana, «Scripta. 
Revista internacional de literatura i cultura medieval i moderna», 1 (2013), p. 216.  

11 Cfr. P. Larson, Ancora sulla ballata “Molto à ch’io non cantai”, «Medioevo Letterario 
d’Italia», 1 (2004), p. 61. 

12 Riguardo a Flor de lir, Verge Maria, A. Pagès, La «dansa» cit., p. 217, parla di «un véri-
table goig, le plus ancien spécimen qui nous soit resté du genre». La bibliografia, risalente 
al secolo XIX, è ormai nutrita. Cfr. G. Mele, Goigs and Gozos cit., p. 316-317. In particolare, 
cfr. S. Asperti, Un goig trecentesco inedito, «Romanica Vulgaria. Quaderni», 12 (1990) (Stu-
di Catalani e Provenzali, 88), pp. 67-78. 

13 Ibidem. 
14 Cfr. ivi, p. 73.  
15 Su Bofarull, cfr. C. López, Speculum. Vida y trabajos del Archivo de la Corona de Aragó, 

Irta, s. l. [Valencia] 2008, pp. 82-106. 
16 Cfr. P. De Bofarull y Mascaró, Documentos literarios en antigua lengua catalana (Siglos 

XIV y XV), Imprenta del Archivo, Barcelona 1857 (Colección de documentos inéditos del 
Archivo General de la Corona de Aragón, publicada de Real orden por P. de Bofarull y Ma-



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   5 

 

I goigs più antichi muniti di musica – cristallizzati in una “forme fixe” 

sui generis, senza alcun concreto sviluppo – sono trascritti nel Llibre 

Vermell, còd. 1 del Monastero di Montserrat sec. XIVex.17, redatto tra il 

novembre 1397 e il 139918, epoca di Martino I l’Umano (1396-1410), an-

corché la sua elaborazione risalga agli ultimi anni del regno di Giovanni 

I il Cacciatore (1387- 1396), raffinato cultore di musica19. 

                                                 
scaró), pp. 152-154. Cfr. Barcellona, Archivo de la Corona de Aragón [= ACA], Ms. 83, Sant 
Cugat del Vallès, Miscel∙lània ascètica, sec. XV (?), ff. 53v-55r.  

17 Sul Llibre Vermell (il ‘Canzoniere’ sta nei ff. 22v-27r), cfr. l’ampia bibliografia riportata 
in G. Mele, De VII Gaudiis cit., p. 318, n. 36. In particolare, per gli aspetti musicali, cfr. G. 
M. Suñol, Els cants dels romeus. Segle XIV, «Analecta Montserratensia», 1 (1917), pp. 100-
192; O. Ursprung, Spanische-katalanische Liedkunst des 14. Jahrhundert, «Zeitschrift für 
Musikwissenschaft», 4 (1921-22), pp. 136-160; A. Llorens i Soler, Els goigs de la Mare de 
Déu en l'antiga litúrgia catalana, «Analecta Sacra Tarraconensia», 28 (1955), pp. 127-132; 
F. Baldelló, Los goigs de la Mare de Déu, «Analecta Sacra Tarraconensia», 28 (1955), pp. 
183-198; H. Anglés, El «Llibre Vermell» de Montserrat y los cantos y la danza sacra de 
los peregrinos durante el siglo XIV, in Scripta Musicologica, a cura di J. López Calo, introd. 
Josep M. Llorens, Edizioni di Storia e Letteratura, Roma 1975-1976 (Storia e Letteratura. 
Raccolta di Studi e Testi, 13) I, n° 29,  [= «Anuario Musical», 10 (1955), 45-78], pp. 621-
653, a p. 622; R. Aramon i Serra, Els cants en vulgar del Llibre Vermell de Montserrat 
(assaig d'edició crítica), «Analecta Montserratensia», 10 (1964), pp. 9-54 (Miscel·lània An-
selm M. Albareda, II) [= Id., Estudis de llengua i literatura, presentació de J.A. Argente, 
prefaci i edició a cura de J. Carbonell, Institut d’Estudis Catalans, Barcelona 1997, pp. 79-
130 (Biblioteca Filològica, XXXIII)]; M. Gómez Muntané, El Llibre Vermell de Montserrat. 
Cantos y danzas s. XIV, Los libros de la Frontera, s.l. [ma Sant Cugat del Vallès] s.a. [ma 1990], 
(Papeles de Ensayo, 5); D. de Courcelles, L’écriture dans la pensée de la mort en Catalogne. 
Les joies/goigs des saints, de la Vierge et du Christ de la fin du Moyen-Âge au XVIIIe siècle, 
École des Chartes, Paris 1992 (Mémoires et documents de l’École des Chartes, 35), pp. 83-
85; M. Gómez Muntané, La música medieval en España, Reichenberger, Kassel 2000 (De 
Musica, 6. Colleción dirigida por M. Bernadó y J.L. Milán), «El Llibre Vermell de Mont-
serrat», pp. 265-272, 279-280; G. Mele, «Ad mortem festinamus». Pellegrini e una Danza 
della Morte di fine Trecento (Montserrat, còd. 1, Llibre Vermell, sec. XIVex., ff. 26v-27r)”, 
in Pellegrinaggi e peregrinazioni. Percorsi di lettura, a cura di G. Serpillo, Pellegrini, Co-
senza 2011, pp. 141-170; M. Gómez Muntané, El Llibre Vermell. Cantos y danzas de fines 
del Medioevo, Fondo de Cultura Económica, Madrid 2017; G. Mele, “Scribere proposui”. 
Notes on the «Danza della Morte» in the Llibre Vermell”, «Polifonie. Storia e teoria della 
coralità», n.s., 8 (2020), pp. 197-226. Riproduzione digitale del codice in Llibre vermell de 
Montserrat, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes/Biblioteca Virtual Joan Lluís Vives,  
http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/llibre-vermell-de-montserrat--0/html/ (ulti- 
ma consultazione 20 giugno 2025).  

18 In D. de Courcelles, L’écriture cit., p. 83, il codice è considerato inspiegabilmente del 
1330: «Le manuscript, rédigé vers 1330 par les moines de l’abbaye de Montserrat et connu 
sous le nom de Libre [sic] Vermell». La data trascritta nel f. 20v, letta talvolta come «1398» 
e «1396» va emendata in 1397: «Anno d(omi)ni .m°.ccc.°xc.°vij°». Cfr. G. Mele, De VII Gau-
diis cit., p. 318, n. 37.  

19 Cfr. M. Gómez Muntané, La música medieval cit., pp. 219-280; G. Mele, I cantori della 
cappella di Giovanni I il Cacciatore, re d’Aragona (anni 1379-1396), «Anuario Musical», 
XLI (1986), pp. 63-104. 



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  6 

 

Si tratta della celebre «Ballada dels goytxs de Nostre Dona en vulgar 

cathallan, a ball redon», Los set gotx recomptarem, ff. 23v-24r, con mu-

sica20. I gotx del Llibre Vermell, ad uso dei pellegrini che visitavano il 

santuario21, presentano una peculiare morfologia strofica, una sorta di 

unicum. Schema rimico: abac | d1d1 | efefcf | d1d1 | fgfggf’ | d1d1 | […]. Il 

tetrastico introduttivo abac è intonato su due incisi melodici reiterati: 

αβαβ’, dove la 2a melodia figura prima ouvert (β, con ‘finalis’ mi) e poi 

clos (β’, con ‘finalis’ mi-re: la clausola conferisce alla musica della quar-

tina un sapore modale di protus, modo I autentico, con ‘finalis’ appunto 

re). 

La melodia delle mutazioni è la stessa del tetrastico introduttivo: 

αβαβ’; dal canto suo, la melodia γδ della volta è la stessa della retronxa. 

Nel caso dei gotx di Montserrat, quindi, sussiste un rilevante scarto stro-

fico rispetto alle proteiformi “formes fixes”: la prima quartina non anti-

cipa il ritornello, o comunque versi da riutilizzare come ripresa, bensì un-

a introduzione “didascalica” munita di musica, poi regolarmente impie-

gata per i piedi/mutazioni della strofa; il ritornello, a sua volta riutiliz-

zato musicalmente per la volta, è trascritto immediatamente dopo il te-

trastico iniziale. Questa peculiare articolazione strofica risulta perfetta-

                                                 
20 Sui Set gotx del Llibre Vermell, cfr. G.M. Suñol, Els cants dels romeus cit., p. 142 ♪; R.P. 

Arxiver [A.M. Albareda], “Textos catalans del Llibre Vermell”, ivi, pp. 201-202; A. Pagès, 
La «dansa» cit., pp. 209-212; A. Serra i Baldó, Els ‘Goigs’ de la Verge Maria cit., p. 371; F. 
Baldelló, Los «goigs de la Mare de Déu cit., pp. 186-187; H. Anglés, El «Llibre Vermell» 
cit., p. 646, 657 ♪; C. Baraut, Textos omilètics i devots del Llibre vermell de Montserrat, 
«Analecta Sacra Tarraconensia», 28 (1955), pp. 42-44; R. Aramon i Serra, Els cants en vul-
gar cit., pp. 89-94, 96-98, 101-102; B. Spaggiari, La “poesia religiosa anonima catalana” 
o occitanica, «Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa», 1/7 (1977), pp. 276-280: 
«VII Ballada dels goytxs de nostre dona»; D. de Courcelles, L’écriture cit., p. 84; M. Gómez 
Muntané, El Llibre Vermell cit., pp. 74-75 (facsimile ff. 23v-24r), n° 5, pp. 92-94 ♪; M. Gó-
mez Muntané, La música medieval cit., pp. 267-269 ♪; M. Gómez Muntané, El Llibre Ver-
mell, Cantos y danzas cit., «Los set gotxs recomptarem, un temprano testimonio de la mú-
sica con letra en catalán», pp. 59-76, 128 ♪.  

21 Cfr. H. Anglés, El «Llibre Vermell» cit., pp. 624; M. Gómez Muntané, La música me-
dieval cit., p. 266. Riguardo alle danze in chiesa, Sigismondo Arquer, arso vivo a Toledo dal-
l’Inquisizione (1571), ricorda che in Sardegna uomini e donne insieme, durante la festa dei 
santi, erano soliti cantare e danzare repertori profani nello stesso tempio. Cfr. M.M. Cocco, 
Sigismondo Arquer, dagli studi giovanili all’Auto de Fe, Castello, Cagliari 1987, p. 414. Ri-
guardo alla danza nei sagrati, in platea, presso le chiese, sino a qualche tempo fa si era soliti 
ritenere che in un capitello della chiesa trecentesca di San Pietro di Zuri (1291-ante 1336) 
fosse raffigurato un sardo ballu tundu; in realtà, si tratta di un tripudio di anime mistiche, co-
me dimostra la simbolica foglia d’acanto. Cfr. G. Mele, A Historical Overview of Musical Wor-
ship and Culture in Medieval Sardinia, in A Companion to Sardinian History, 500-1500, 
a cura di M. Hobart, Brill, Boston e Leiden 2017, pp. 454-455, n. 85 a p. 455 (Figure 17.3). 



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   7 

 

mente funzionale al ballo22; non a caso, il Llibre Vermell nel f. 23v, dove 

si copiano Los set gotx con la melodia, offre preziose didascalie e infor-

mazioni sulla performance coreutica e musicale dei pellegrini.  

I goigs “terreni”, senza scalzare mai quelli “celestiali”, godranno di 

particolare fortuna, come dimostrano i Set Goigs terrenals della Vergine 

Maria, con incipit Humil Verge de gran dolsor, trascritti nel ms. 91 

dell’Archivio Capitolare di Girona, secolo XIV/XV23; quartina introdut-

tiva: «Humil Verge de gran dolsor / preyar-vos’ vull, tot humilment / si-

us plats, que dignament / vostres vjj- goigs ojats»24. Altri interessanti e 

sintomatici esempi di goigs risalgono al tardo secolo XV, e a cavallo tra 

Quattro e Cinquecento25. 

Nel complesso, tra il Trecento e il Quattrocento, in un poliedrico con-

testo di intersecazioni tra oralità e scrittura, latino e volgare, si affermò 

in ambito catalano il genere letterario devozionale denominato generica-

mente “goigs” che però, come si è detto, non si diffuse secondo un canone 

formale condiviso universalmente. Il modello attuale andrà consolidan-

dosi nel corso del tardo secolo XV, affermandosi tra secolo XV2 e XVIin..  

Il primo repertorio significativo di goigs canonici si incontra a Valen-

cia. Alla fine dell’incunabolo poetico ispanico più antico, le Obres o Tro-

bes en lahors de la Verge Maria, stampato a Valencia nel 1474, Bernat 

Fenollar incluse una risposta della Madonna ai trovatori che l’avevano 

cantata: «Respon la gloriosa verge Maria presentant la sua coronacio 

als seus deuots per honor dela Ioya, ‘Los qui·m desiau loar’», ff. 56v-57v, 

contemporanea della data di pubblicazione. Si tratta di una danza di 

struttura strofica 7abab/cdcdabAB di sette strofe più tornada, che rima 

con il refrany, mentre il retronx riprende gli ultimi due versi. Il contenu-

to adotta il tema tradizionale dei momenti gioiosi della vita della Vergine. 

                                                 
22 Sulle problematiche coreografiche del «ball redon», cfr. M. Gómez Muntané, El Llibre 

Vermell cit., p. 272. Dei 10 brani del Llibre Vermell, oltre ai gotx, anche altri 3 canti fanno 
esplicito riferimento nelle rubriche al ‘ballo tondo’ / trepudium rotundum: n° 2: «ad trepu-
dium rotundum. / Stella splendens […]», f. 22r; n° 6: «A ball redon. / Cuncti simus […]», f. 
24r; n° 7: «A ball redon. / Polorum regina […]», f. 24v. 

23 K.-W. Gümpel, K.-J. Sachs, Das Manusckript Girona 91 und sein Contrapunctus-Traktat, 
«Archiv für Musikwissenschaft», 45 (1988), pp. 186-205 [= «Butlletí de la Reial Acadèmia 
Catalana de Belles Arts de Sant Jordi», IV-V (1990-1991), pp. 27-54], p. 187.  

24 Cfr. P. Vila, Els set goigs terrenals de la Verge Maria de la Cathedral de Girona, «Annals 
de l’Institut d’Estudis Gironins», 64 (2003), pp. 179-184.  

25 Cfr. A. Serra i Baldó, Els ‘Goigs’ de la Verge Maria cit., pp. 372-375; G. Avenoza, Un goig 
català inèdit de finals del s. XV o inicis s. XVI, «Verge, beneït fo», «Revista de literatura me-
dieval», 5 (1993), pp. 37-46, edizione dei goigs Verge, beneït fo dal ms. BC, 241, 199va-vb, 
con studio filologico e metrico su un canto assai irregolare.  



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  8 

 

Inoltre, include una particolarità: l’ultima parola di ciascuna strofa, la 

quale chiude refrany e retronx, è il «participi “coronada”» che apre an-

che tutte le strofe, eccetto la tornada. Si potrebbe considerare una ana-

fora, ma si adatta meglio ciò che i trovatori denominavano coblas capfi-

nidas26. Valencia 1474: un ineludibile punto fermo storico nella genesi 

della forma canonica dei goigs. 

Nel quadro generale, occorre distinguere tra goigs destinati al canto, 

come i gotx del Llibre Vermell, e altri, alquanto più rari, riservati alla me-

ra declamazione, come i goy del ms. 83 dell’AC; questi ultimi sono, in-

fatti, orationes en rimes, come esplicita la rubrica del codice.  

Di certo, occorre approfondire le ricerche su importanti testimoni an-

tichi; si pensi, in particolare, all’interessante ms. BC 308, miscellaneo, 

con tre liriche che esigono approfondimenti anche storici: 1) Ff. 61r-61v, 

«Cobblas de la verga Maria del Soquós». Incipit: «Cantarem ab alegria»; 

2) F. 61v-63 «Cobblas de la verge Maria de Piatat». Incipit: «En lo món 

pus fou dotada» (trascritti, come vedremo, anche in BC 854 ff. 114r-115r); 

3) Ff. 63r-63v, «Cobblas del gloriós sent Sabastià». Incipit: «Màrtir sant 

molt singular»27. 

La struttura “classica” dei goigs s’imporrà definitivamente nella prima 

metà del secolo XVI; di certo non seguì l’impianto strofico della ballada 

di Montserrat, che resta sui generis; anche la fresca melodia tardo-tre-

centesca dei set gotx rimarrà un hapax. Il modello strofico di riferimento 

nella poligenesi dei goigs resta quello della dansa/dança provenzale.  

Nei goigs moderni, il canto è aperto da una quartina introduttiva, il 

respost (nei gozos: cabeza, nei gosos: pesada/istèrrida/te4ma); segue 

la cobla (strofa/stanza), ottava di versi eptasillabi, in cui è incorporata la 

retronxa (di solito il 2° distico del respost), la quale funge da ritornello. 

Un’altra quartina, la tornada, chiude il canto, sovente suggellato dall’O-

                                                 
26 Cfr. V. Beltran, La formació dels goigs: els testimonis renaixentistes, in «Scripta. Revi-

sta internacional de literatura i cultura medieval i moderna», 25 (2025), pp. 424-439: 429, 
che illumina la questione cruciale delle origini della forma canonica dei goigs. Cfr. anche i 
rimandi bibliografici ivi, no. 12: «Ferrando Francés 1983, pp. 157-344, ed. pp. 339-341. La 
importància d’aquests goigs fou remarcada en l’estudi de Ribas Pontí 1963: 75-79; l’autor li 
atribuí els Goigs de la mare de Déu del Roser. Per a una revisió de dades fonamentals rela-
tives a aquest problema, vegeu Mele 2023: 421-423».  

27 Su BC 308, datato «XVI», cfr. M. Toldrà i Sabaté, Maria. Bases de Dades de Manuscrits 
Catalans de l’Edat moderna [= MCEM], id: 45, https://mcem.iec.cat/veure.asp?id_ manu 
scrits=54 (ultima consultazione 20 giugno 2025); da notare in questi goigs la reiterazione 
della parola Gox all’inizio del 1° verso di ciascuna strofa. Si veda, su un ms. recenziore, J. Ma-
hiques, H. Rovira, Sobre la transmissió i la data dels goigs copiats al Ms. 1191 de la Biblio-
teca de Catalunya, «Revista de Cancioneros Impresos y Manuscritos», 5 (2016), pp. 142-166. 



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   9 

 

remus, con antifona, innesto eucologico che vincola queste liriche al loro 

naturale contesto paraliturgico e/o devozionale28.  

 

1.2. Puix de vostra carn sagrada e altri goygs in BC 854 

Antichi goigs per la vergine del Rosario, Puix de vostra carn sagrada, 

figurano in una trascrizione recenziore presso un manoscritto sardo mi-

scellaneo della prima metà del secolo XVIII, scoperto dallo scrivente nel 

1987 presso il monastero di Santa Chiara di Oristano, ms. 229. La prima 

attestazione catalana di questi goigs sta nel ms. BC 854, libretto cartaceo, 

155 x 105 mm, miscellaneo, da noi recentemente compulsato de visu, nel 

novembre 202130. Pus de vostra carn sagrada è trascritto nei ff. 165r-

166v; schema metrico: xyx1y1:ababxy:x-1y-1 (8 coblas, con tetrastico con-

clusivo xyx-1y-1) del tutto sovrapponibile allo schema canonico dei goigs31. 

Riguardo alla datatio chronica di BC 854, va osservato che nel f. 116r è 

citato papa Giulio II (1503-1513): «nostro sant para, papa Julio secundo, 

qui és de present». La fonte barcellonese, oltre a Puix de vostra carn sa-

                                                 
28 Per uno specimen della struttura “canonica” dei goigs moderni, cfr. A. Bover i Font, I 

goigs sardi cit., pp. 105-106, En lo mon pus sou dotata. Si veda inoltre G. Porcu, Régula ca-
stigliana, Il Maestrale, Nuoro 2008, p. 64, En lo món, pus fos dotade (schema xyxy1: ababx 
yxy1; il manuale di Porcu è fondamentale sulla metrica sarda in relazione con quella iberi-
ca). Riguardo agli stessi goigs, spicca l’elaborazione polifonica di J. Budrieu (ca. 1520-1591), 
Los Gosos de nuestra Señora (in realtà goigs), En lo món pus sou dotada. Testo e musica so-
no stati pubblicati nel 1585, a Barcellona, per i tipi di Hubert Gotard, in una raccolta di Ma-
drigals che comprende anche testi di Ausiàs March (c. 1397-1459). Cfr. il facsimile in M. 
Bernadó, Joan Brudieu, Madrigals (Barcelona: Hubert Gotard, 1585), I-V, Universitat de 
Lleida, Lleida 2001; in particolare, cfr. I, Edició i estudi preliminar, pp. 9-35; Descripció 
bibliogràfica dell’unico esemplare, Escorial, Biblioteca del Monasterio de San Lorenzo, 15. 
VI.39-42, pp. 37-40.  

29 Cfr. G. Mele, Un manoscritto di canto liturgico contenente “gozos” e una Passione i-
nedita in sardo logudorese, «Biblioteca Francescana Sarda», 1/1 (1987), pp. 87-136. Edizione 
di tipo conservativo dei goigs (ff. 76r-77v) in La Passione di Nostro Signore Gesù Cristo. 
Testi liturgici, paraliturgici e musicali in un manoscritto sardo del Settecento, S’Alvure, Ori-
stano 1989, pp. 42-44, Appendice 3, «f. 76r. Gozos de la / Virgen del Rosario. Puix de vostra 
carn sagrada [...]». Trascrizione ammodernata in F. Manunta, Cançons i líriques religio-
ses de l’Alguer catalana (segles XIV-XIX) amb una llarga introducció històrico-lingüística 
damunt de l’alguerés, presentació de J. Carbonell, La Celere, Alghero 1988-91, 3 voll., II (1990), 
pp. 85-88: A. Bover i Font, Dos goigs sardo-catalans, in Miscel·lània Jordi Carbonell, Pu-
blicacions de l'Abadia de Montserrat, Barcelona 1991-1993 (Estudis de llengua i literatura ca-
talanes, 22-27), pp. 102-107 [= A. Bover i Font, Sardocatalana. Llengua, literatura i cultu-
ra catalanes a Sardenya, Denes/Bàsica, Paiporta (Vàlencia) 2007, pp. 65-73]. Per la metrica, 
cfr. G. Porcu, Régula castigliana cit., p. 68. 

30 Su BC 854, datato «XV-XVII», cfr. la scheda in M. Toldrà i Sabaté, MCEM, id: 133, https: 
//mcem.iec.cat/veure.asp?id_manuscrits=152 (ultima consultazione 20 giugno 2025), a cui 
rimandiamo anche per la nutrita bibliografia. Ringraziamo la dott.ssa Anna Gudayol (Biblio-
teca de Catalunya), per la cortese collaborazione nella consultazione dei manoscritti. 

31 Per gli aspetti metrici, cfr. G. Porcu, Régula castigliana cit., p. 68.  



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  10 

 

grada, include altri goigs, alcuni dei quali di straordinaria fortuna nei 

secoli successivi. Appresso i «goygs» trascritti nel manoscritto BC 854: 

Vostros goygs ab gran plaher32. 
En lo mon si ffos dotada33. 
Pus de vostra carn sagrada34. 
Pusque rosa molt suau35. 

L’etnografo catalano Valeri Serra i Boldú (1875-1938), di Castellserà 

(Lleida), autore di una monumentale monografia sul culto del Rosario in 

Catalogna36, riguardo ai goigs trascritti nel codice BC 854 fa riferimento 

anche a versioni in castigliano, incluse in un incunabolo sivigliano, tra-

duzione di un originario testo latino:  

contemplaciones sobre el rosario de nuestra Soberana Señora virgen y madre de 
dios Sancta Maria: Ordenadas por don Gaspar Gorricio de Nouaria monje de Car-
tuxa: E tornadas en vulgar castellano por el reuerendo Bachiller Juan Alfonso de 
Logroño: Canonigo de Sevilla […] Sevilla, Meinardo Ungut y Stanislao Polono, 1497. 
Ens permetem avençar, salvant el resultat d’ulterior investigacions, que totes les “Con-
templaciones” deuen ésser tretes d’una obra catalana37. 

                                                 
32 Cfr. BC 854, ff. 112v-113v; cfr. G. Mele, De VII Gaudiis cit., p. 323, n. 53. Questi goigs so-

no attribuiti tradizionalmente al domenicano di Valencia san Vincenzo Ferrer (1350-1419), 
senza prove documentali. In J. Mahiques, H. Rovira, Sobre la transmissió i la data cit., pp. 
149-152, III, si rimanda a 25 testimoni.  

33 Cfr. BC 854, ff. 114r-115r; cfr. G. Mele, De VII Gaudiis cit., pp. 323-324. Tra le più antiche 
fonti, cfr. T. Martínez Romero, El Cançoner espiritual de Moliné i Brasés: una proposta 
de reconstruccio, «Estudis Romànics», 34 (2012), VII. «En lo món pus fos dotade», ms. de 
Sant Bartomeu del Grau, f. 31v / BC, ms. 1494, ff. 8v-9r, p. 420.  

34 Cfr. BC 854, ff. 165r-166v; cfr. G. Mele, De VII Gaudiis cit., p. 324, n. 55.  
35 Cfr. BC 854, ff. 166v-169v; cfr. G. Mele, De VII Gaudiis cit., p. 324, n. 56.  
36 Cfr. V. Serra i Boldú, Llibre d’or del Rosari a Catalunya. Història - Etnografia – Fol-

klore - Arqueologia - Imatgeria - Bibliografia. Oliva de Vilanova, s.l. 1925. Sul culto del Ro-
sario in Catalogna, si veda anche S. Torrell i Eulàlia, La devoció popular a la Verge del Ro-
ser. Iconografia-Folkore-Bibliografia, Torrell de Reus, Barcelona 1970 (Col·leció «Les no-
stres devocions», II, fascicles 19-20), pp. 513-552. 

37 Cfr. V. Serra i Boldú, Llibre d’or cit., p. 172 e n. 2. Sull’incunabolo sivigliano si veda ora 
D.G. Gorricio de Novara, Contemplaciones sobre el Rosario de Nuestra Señora historia-
das: un incunable sevillano, a cura di S. Cantera Montenegro, A. Torrego Casado, Institut für 
Anglistik und Amerikanistik, Universität Salzburg, Salzburg 2002 (Analecta Cartusiana, 195); 
si tratta del Rosarium Beatae Virginis Mariae, et alia opuscula, stampato a Sevilla da Mei-
nardo Ungut e Stanislao Polono, l’8 luglio 1495. Riguardo all’incunabolo del «1497» citato da 
V. Serra i Boldú, Llibre d’or cit., p. 172 e n. 2, «es preciso tomar con cautela este testimonio 
puesto que podría tratarse de un facsímil de la edición de 1495». Cfr. A.M. Jiménez Ruiz, Ga-
spar Gorricio de Novaria. Contemplaciones sobre el rosario de Nuestra Señora, in Catálogo 
de obras medievales impresas en castellano hasta 1600, in COMEDIC, Universidad de Za-
ragoza, https://doi.org/10.26754/uz_comedic/comedic_35 (ultima consultazione 20 giu-
gno 2025). Riguardo alla data delle Contemplaciones, la stessa studiosa osserva: «la obra o-
riginal en latín – también de Gorricio – en la que se basa la traducción está fechada en torno 
a 1491», ibidem.  



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   11 

 

Di seguito l’incipit delle liriche, nelle versioni catalana e castigliana: 

Vostros goygs ab gran plaher / cantarem verge Maria.  
Vuestros gozos con señal / cantare señora mia38. 
Pus de vostra carn sagrada / Ses vestit deu vertader. 
Pues vuestra carne sagrada / Vistiò a dios verdadero39. 
Pusque rosa molt suau / Deu mon fill ma elegida.  
Pues madre de Piedad / Soy: e de gracia complida40. 

Le Contemplaciones costituiscono la traduzione castigliana di un testo 

preesistente latino, perduto. La domanda cruciale è la seguente: i canti 

mariani in volgare erano già presenti nell’originario testo latino? Serra i 

Boldú, «salvant el resultat d’ulterior investigacions», postula un’«obra  

catalana» a monte. Si tratta di un’ipotesi che sinora, allo stato attuale de-

gli studi, non risulta dimostrata. D’altro canto, va messo concretamente 

in conto un canale catalano per le liriche mariane confluite nella stampa 

di Siviglia del 1495. Attenendoci a Pus de vostra carn sagrada / Pues 

vuestra carne sagrada, alcuni sintomatici elementi lessicali rivelano un 

palese travaglio redazionale nella versione castigliana, che danno vita an-

che ad una curiosa commistione, una sorta di pastiche; nelle strofe, infat-

ti, figurano contestualmente rosero (respost, 4; strofe 6, 8; 7, 8) / rosal 

(strofe 1, 8; 2, 2; 3, 8;) / roser (strofe 3, 8; 4, 8 / 5, 8; 8, 8; tornada, 4)41. 

Ma lasciamo la questione ai filologi. Da notare anche in Pus de vostra 

carn sagrada, strofa 5, 2 una evocazione di papa Ignocent42, Innocenzo 

VIII (1484-1492), il genovese Giovan Battista Cibo. Un esemplare dell’in-

cunabolo sivigliano risulta conservato a suo tempo presso la Biblioteca 

Colombina risalente a Fernando Colombo (1488-1439); ciò non desta me-

raviglia, poiché il succitato monaco certosino Gaspar Gorricio de Nova-

ria di Santa María de las Cuevas de Sevilla è il celebre Gaspar de Gorricio 

(?-1515), originario di Novara, amico intimo, archivista e tesoriere di Cri-

stoforo Colombo (1451-1506)43. 

                                                 
38 V. Serra i Boldú, Llibre d’or cit., pp. 172-173; il testo catalano è collazionato a fronte con 

quello castigliano.  
39 Ivi, p. 192 (nella stessa pagina sia testo catalano che castigliano).  
40 Ivi p. 186; i primi due versi della versione castigliana sono diversi rispetto a quelli cata-

lani.  
41 Ivi, p. 192. 
42 BC 854, f. 165v.  
43 Cfr. C. Manso Porto, “Gaspar Gorricio de Novara”. Diccionario Biográfico electrónico 

[= DB~e], Real Academia de la Historia. https://dbe.rah.es/biografias/83606/gaspar-gor 
ricio-de-novara (ultima consultazione 20 giugno 2025). 



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  12 

 

L’originaria opera latina di Gaspar de Gorricio risale alla temperie del 

rilancio in Europa del culto del Rosario, risorto in ambito renano-fiam-

mingo nell’ultimo quarto del Quattrocento; epoca ben diversa, rispetto 

alla successiva ondata della devozione per il Rosario, coincidente con la 

istituzione della festa voluta da Pio V (1566-1572) l’anno dopo la battaglia 

di Lepanto, 7 ottobre 1571, col nome di «Madonna della Vittoria», cam-

biato poi dal suo successore Gregorio XIII (1572-1585) in «Madonna del 

Rosario». 

Nella devozione del Rosario in quel frangente nella penisola iberica si 

innestarono anche i goigs trascritti in BC 854. La datatio chronica di 

questi goigs/lahors si può collocare nell’ultimo quarto del secolo XV; co-

me terminus ante quem, allo stato attuale delle ricerche dobbiamo gioco-

forza assumere 18 luglio 1495, data di stampa dell’incunabolo sivigliano. 

Dal canto suo, la datatio topica deve mettere in conto sia Siviglia, sia la 

Catalogna. Puix de vostra carn sagrada e gli altri goigs di BC 854 figura-

no anche presso successive edizioni nel corso del Cinquecento, a partire 

da una rarissima edizione di Valenza del 1535, che tramanda anche la leg-

genda del Cavaliere di Colonia44. 

La problematica storica relativa ai pionieristici goigs del ms. BC 854 

conferma che ogni questione sui variegati repertori dei canti devozionali 

mariani, fra tradizione scritta e orale45, deve essere inquadrata sempre in 

                                                 
44 I goigs/llaors figurano nel Trellat sumàriament fet de la Bulla o Confraria del Psaltiri 

o Roser, stampato a València nel 1535 da Duran Salvanyach, e nel Trellat sumariament fet 
dela bulla o Confraria del Psaltiri o Roser e cobles a lahor e gloria dela sacratissima e in-
temerada verge Maria del Roser, pubblicato nella stessa città nel 1546 da Joan Navarro. Cfr. 
i «Testimonis» in Anònim. Llaors de la verge Maria del Roser “Puix de vostra carn sagra-
da […]. Cens de Poesia Catalana de l’Edat Moderna Institut d’Estudis Catalans, https://pc 
em.iec.cat/poema_sencer_veure.asp?numero=1219 (ultima consultazione 20 giugno 2025); 
la «Bibliografia» non include alcun titolo. 

45 La grande assente, in questo vivace contesto culturale, è la documentazione musicale 
scritta; sicuramente i goigs dell’incunabolo sivigliano e del ms. catalano 854 venivano in-
tonati secondo la tradizione orale. Un frammento del secolo XVIex. riporta l’intonazione di 
Vostres goigs ab gran plaher, melodia trascritta su pentagrammi con chiave di F sulla quar-
ta riga, in notazione mensurale. Cfr. F. Pelay Briz, Cansons de la terra. Cants populars Ca-
talans. Coleció premiada en las exposicions de Viena (1873) y de Filadelfia (1876) […] y 
acompanyada de un aplech de endevinellas, Volúm cinque, Alvar Verdaguer/Maison-neu-
ve y C.°, Barcelona/Paris 1877, Goigs de la verge del Roser, pp. 30-40. Si vedano inoltre J. 
Amades, J. Colomines, Els goigs, Orbis, Barcelona 1946-1948, vol. 1, pp. 10-11, facsímil IV; 
J. Mahiques, H. Rovira, Sobre la transmissió i la data cit., p. 150, núm. 1. Il frammento con 
musica, di 53 x 28 mm, è attualmente conservato nell’Arxiu Històric de la Ciutat, Departa-
ment de Gràfics, C18/F6C5/009bis, secolo «XVI 2a m.», catalogato in J. Mahiques i Cli-
ment, MCEM, 2324, https://mcem.iec.cat/veure.asp?id_ manuscrits=2445  (ultima consul-
tazione 20 giugno 2025). Scheda anche in Cens de Poesia, https://pcem.iec.cat/fonts_una. 



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   13 

 

un’ottica europea, tra complesse intersecazioni culturali e cultuali, che le 

fonti tràdite rispecchiamo solo parzialmente.  

 

2.1. Gosos. Denominazioni 

Sul principale filone di lirica devozionale in Sardegna esiste un mare 

magnum bibliografico46. I gosos sono canti devozionali in sardo, in lode 

della Vergine, dei santi e del Cristo (intonati secondo il calendario liturgi-

co, riguardanti sia il ciclo del Santorale sia il Temporale47). Ma esiste an-

che un fecondo filone di gosos satirici. La tradizione, attestata in Sarde-

gna dal secolo XVII, a parte attestazioni pregresse di goigs e gozos, spro-

fonda le sue radici nel mondo iberico; non ha alcun fondamento scientifi-

co una pseudo origine bizantina dei gosos. Di solito, con gosos si fa riferi-

mento anche al repertorio dei goccius, diffusi nel sud dell’Isola48.  

Le radici linguistiche di questo genere letterario, poetico-musicale, pa-

lesano, ictu oculi, un’etimologia iberica: sardo logudorese gosos < casti-

gliano gozos; sardo campidanese gòccius < catalano goigs. Anche nella 

tradizione sarda si usa sempre il plurale, con rare eccezioni49. Attual-

mente risultano attestate – nel Sardo parlato – una ventina di varianti: 

gosos, gozos, gotzos, gòcios, gòcius, gògius, gosi, grobes, cògios, còcios, 

cotzos, cotzus, cogius, crobes, crubas, lauda, laudas, laudi, laudes, e ov-

viamente goigs, in catalano ad Alghero (ma non sono certo da escludere 

nuove acquisizioni; gli approfondimenti vanno affidati alle competenze 

dei linguisti). Per designare i gosos/gòccius sardi sono inoltre documen-

tati in letteratura e nelle fonti archivistiche (raccolte, miscellanee e studi 

vari, dove si incontrano e/o oscillano forme grafiche variabili, quali: gò-

                                                 
asp?idf=210 (ultima consultazione 20 giugno 2025), schema metrico: «1 x 4, 2 x 8, 1 x 5, 2 
x 8, 1 x 5, 1 x 8, 1 x 4».  

46 Cfr. G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos» cit., pp. 225-312. 
47 Cfr. l’edizione di G. Sechi, Goggius. Raccolta completa delle lodi sacre Sardo-Logudo-

rese-Campidanese per le solennità e feste dei Santi della Chiesa Cattolica celebrantesi in 
tutta la Sardegna. Corretta sulla scorta di numerosi manoscritti e stampe e ordinata se-
condo la disposizione del Messale Romano, Prem. Tip. S. Pascuttini & C., Oristano 1934-
XII, dove i 326 gosos sono ordinati sulla base del calendario liturgico.  

48 Una sintesi storica e musicale – qui ampiamente rivista – sta in G. Mele, Il canto dei 
“Gòsos” tra penisola iberica e Sardegna. Medio Evo, epoca moderna, in I Gosos: fattore 
unificante nelle tradizioni culturali e cultuali della Sardegna, a cura di R. Caria, Atti del 
Convegno, Senis (Or), 26 settembre 2003, Provincia di Oristano, PTM, Mogoro 2004, pp. 
11-34. Si veda anche G. Mele, A Historical Overview cit., pp. 464-465. Da consultare sem-
pre R. Turtas, G. Zichi, Gosos. Poesia religiosa popolare della Sardegna centro-settentrio-
nale, redazione di S. Tola, Stampacolor, Muros 2001 [2004], pp. 11-22. 

49 Ad es.: «un “gosu” in onore di Santa Greca». Cfr. M.L. Wagner, La lingua sarda. Storia, 
spirito e forma, a cura di G. Paulis, Ilisso, Nuoro 1997 [1950], (Biblioteca Sarda, 13), p. 357.  



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  14 

 

cius/gòccius, gògius/gòggius, cozos/cozzos, ma anche cozus/cozzus, go-

zus, gosus, cògios, gògios etc.) almeno un’altra abbondante quindicina 

di ulteriori vocaboli: alabança, alabanzas, alabanzias, cobles, coplas, 

cople, gaudia50, gobles, gojos, innos, innu, laudas, laudes, laudis, loores, 

versos, vessos, versus, nonché in traduzione italiana: inno, gaudi, lode, 

lodi, laude, laudi, laudi sacre (è raramente attestato, ma presente, anche 

canzone/canzona sacra)51.  

 

2.2. Gosos. Origini, tra coplas, gozos e goigs  

Per inquadrare il fenomeno dei gosos, come primo punto fermo va su-

bito premesso che la loro matrice strofica e metrica non risale ai gozos e 

goigs, come a lungo è invalso nella storia degli studi52, bensì al villan-

cico, come ha dimostrato Giancarlo Porcu con argomenti esaustivi, sia in 

campo storico letterario, sia in campo metrico53.  

Al fine di cogliere la complessità del processo culturale e poietico che 

sottende la poligenesi e straordinaria fioritura e diffusione dei gosos in 

Sardegna, con l’affermazione conclusiva di un canone formale, giova ri-

costruire diacronicamente il panorama storico delle fonti più antiche.  

                                                 
50 Riguardo a gaudia, «la Relacion historica de la venida de la Virgen SS. de Buen-Ayre 

di J. Puddu documenta, infatti, l’uso di declamare (o forse anche cantare?) gaudia in latino 
nel convento della Mercede di Cagliari, contesto fortemente legato anche alla composizione 
e al canto di gozos in castigliano. Nel documento, dopo i Gozos de la Virgen SS. de Buen-
ayre, incipit Mar celestial que assegura bonança (ancora diversi, quindi, da quelli stam-
pati da Antioco Brondo nel 1595), sono trascritti i due testi Gaude Virgo Mater Christi e Gau-
de ò Sponsa Sponso grata». Cfr. G. Turtas, Innodia sarda fra scrittura e oralità: i gosos 
nella Sardegna settentrionale. Origini iberiche, aspetti storici, metrici, liturgici , parali-
turgici, musicali, tesi di dottorato, tutor G. Mele, Università degli studi di Sassari, 2020-
21, https://tesidottorato.depositolegale.it/handle/20.500.14242/87774 (ultima consulta-
zione 20 giugno 2025), p. 208. 

51 Le varianti sono estrapolate da G. Turtas, Innodia sarda cit., p. 5: «La carta che segue 
illustra come per un campione di 133 comuni sardi (poco più di un terzo dei 377 presenti 
nell’Isola) siano state raccolte venti forme differenti per denominare questi canti (princi-
palmente, varianti fonetiche derivate dalle quattro radici: cast. gozos, cat. goigs e coblas, 
lat. LAUDES)»; G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos» cit., pp. 306-307.  

52 Si veda ad es., A. Bover i Font, I “goccius” nei Paesi Catalani e in Sardegna: un’evolu-
zione parallela, in I ‘goccius/gosos’ sardi nel loro contesto etnopoetico, Atti del seminario 
di studi del Dipartimento di Linguistica e Stilistica dell’Università di Cagliari (2010): 12. Sim-
posio di Etnopoetica dell’Arxiu de Tradicions de l’Alguer, «Insula», 8 (2010), pp. 21-34, sag-
gio peraltro con diverse osservazioni interessanti. 

53 Cfr. G. Porcu, Régula castigliana cit., pp. 36-5: «3. Sesta torrada, gosos, villancico». 
Tra i principali autori di villancicos brilla il poeta, musicista e drammaturgo Juan del Encina 
(1468-1429). Cfr. G. Mele, La musica in Spagna durante l’età colombiana. Sguardo storico 
e bibliografico, «Nuova Rivista Musicale Italiana», 3 (1994), pp. 434-481, alle pp. 454-459: 
«3b. Un umanista poeta e musico»; schema metrico di Decidme pues sospirastes (aabbcdd 
ccbb; melodia ABBA [αββα], applicata a estribillo, mudanza 1, mudanza 2, vuelta), ivi, p. 457. 



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   15 

 

Il Codice di Borutta [= BR], risalente al 1592, allo stato attuale degli 

studi rappresenta la più antica fonte tràdita di canti devozionali in sardo; 

il manoscritto, reso noto da Damiano Filia54, fu compilato a Banari, nel 

Meilogu, da Martino Marongiu, dietro commissione del rettore di Borut-

ta Giovanni Falche. Sassari, Archivio diocesano, Fondo Confraternite, n. 

1. F. [6r] (la foliazione, a matita, presenta omissioni, a causa della rifilatu-

ra):  

Incipit: «OFFICIUM DI-||sciplinatorum san-||ctissime Crucis || Iusta eiusdem 
San/ctę Crucis Sasari||tanam confrater-||nitatem. Aput marti-/num de maron-
||gius». F. [60v]. Explicit: «Finis. In Banari per Mar/tinus Marongius / et per co-
messionem dil / Reuerendo m.° Jo(hann)e / falche retore di la / Villa di Burutta / 
acabato lan(n)o / 1592». [Nostra trascrizione di tipo conservativo]55. 

Il codice è un antigrafo dell’ufficio dei Disciplinati, appartenente alla 

confraternita di Santa Croce di Sassari, documentata sin dal 142756. Si ar-

ticola in diverse sezioni, in latino e sardo, e tramanda cinque componi-

menti, tre in italiano (il 1°, acefalo, il 4° e il 5°)57, e due in sardo (il 2° e il 

3°, con ottonari assai irregolari):  

1) cc. 1r-2r, «[…] / con lo sangre precioso»; 

2) cc. 2r-3v, «Coplas de no(st)ra s.ra de sa rosa. O anima dolorosa | 

quistas priua de contentu | senpre appas in pessamentu sa reyna de 

sa ro[sa]. | Co(pla). | Si de pecados dolentes (…)»; 

3) cc. 3v-6v «Lignu santu ueneradu | sagradu e preciosu | samben 

tantu poderosu | chi totu nos as salvadu. | Co(pla) | Aruore58 santa 

diuina (…)»; 

4) c. 61r: «Incipit lauda comune. In festo apo/stolorum et omnium 

sanctorum. Laudato sia christo | et la virgine maria | e tuti li soi 

                                                 
54 D. Filia, Il laudario lirico quattrocentista e la vita religiosa dei Disciplinati bianchi di 

Sassari (con Officio e Statuti italiani inediti), Gallizzi, Sassari 1935. 
55 Su BR, cfr. D. Filia, Il laudario lirico cit.; A. Virdis, Sos Battúdos. Movimenti religiosi 

penitenziali in Logudoro, Asfodelo, Sassari 1987; p. 48 e soprattutto pp. 78-79, nn. 86 e 87; 
G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos» cit., p. 237; G. Turtas, Innodia sarda cit., pp. 58, 137, 147-
155 e passim.   

56 Cfr. D. Filia, Il laudario lirico cit., pp. 97-99; A. Virdis, Sos Battúdos cit., p. 44; G. Tur-
tas, Innodia sarda cit. p. 172.                        

  57 Insieme ai componimenti in sardo, testi in italiano emergono anche nei codi di Bonna-
naro e Torralba: «O vera croce nostro Salvatore (presente in tutti), Noi ti pregamo Jesu 
Christo e Laudato sia Christo (presenti solo in BR e BN) le cui origini rimandano alla tradi-
zione laudistica italiana. Lo stesso codice di Borutta dichiara apertamente tale dipendenza, 
definendo Laudato sia Christo una «Lauda comune» (c. 61r»). Cfr. G. Turtas, Innodia sar-
da cit., pp. 144-145. 

58 A. Virdis, Sos Battúdos cit., p. 93 legge Alvore. 



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  16 

 

santi | con la dolce conpagnia. | Coplas. | Sempre sia laudato | Jesu 

xpo Saluatore / lo qual fu crucifisso | per saluare li peccadory | 

Lassemo ogni pecato | per lo suo dolce amore. | Co(pla) | O sempre 

sia laudato (…)» 

5 ) cc. 62r-63v: «O vera croce n(ost)ro Salvatore»59.  

Nelle varie sezioni del codice compaiono diversi riferimenti al canto; 

ad es., cc. 9v-10r «Incipiunt ea que debent / dicere cantando ante / quod 

faciant disciplina // Domine Jesu Christe filij dei»; c. 14v: «Sequens 

o(rat)io dicitur tri/bus uicibus cantando / Adoramus te Christe»; cc. 54v-

55r: «Postea re/ctor alta voce Incipiat / ignum [sic]. // Hymnus / Veni 

creator spiritus»; c. 55v «Et cum rector incipit imnum [sic]/ revertatur 

ad locum suum et […]»; c. 58v «Quando autem facti / sunt priores et 

vexillum / traditur priori novo di/cant sequentem canticum / Te deum 

laudamus».  

Di particolare interesse la prima attestazione, sotto forma di «copla» 

di Lignu santu veneradu, con incipit che, condito in tutte le salse, godrà 

di una straordinaria fortuna nella tradizione dei gosos, sino ai nostri 

giorni; viene infatti tuttora intonato presso diverse confraternite di Santa 

Croce del centro e del nord della Sardegna60.  

Riguardo ai gozos, i primi esempi risalgono al 1595, e sono inseriti nel-

la seconda parte della Historia y milagros de N. Señora de Buenayre 

stampata a Cagliari da Antioco Brondo († 1619), cagliaritano, teologo e 

predicatore dell’ordine dei Mercedari, laureatosi a Pisa. Si tratta di «LOS 

GOZOS QVE SE || cantan todos los sabados despues || de la salue y todos 

los dias del año || delante la santiss. ymagen de || N. Señora de Buen-

ayre» (nostra trascrizione conservativa), O diuina Emperadora. Dopo u-

na sezione eucologica, si includono ulteriori gozos, sempre per la Madon-

na di Bonaria: «OTRAS COPLAS DE || nuestra Señora de Buenayre»)61.  

Il più antico documento che attesta il canto di gozos si incontra nel 

Campión del convento di San Francesco di Oristano, dove figura la no-

tizia, risalente al 29 aprile 1606, che ricorda goços de la Conceptión, (non 

                                                 
59 L’edizione interpretativa dei due componimenti in sardo sta in G. Turtas, Innodia sarda 

cit., pp. 156-165. Le sezioni del codice sono descritte ivi, pp. 149-150.  
60 Collatio di 6 testimoni nella Tabella sinottica ivi, pp. 166-169; rilievi paleografici alle pp. 

170-171.  
61 Cfr. G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos» cit., p. 238, con trascrizione conservativa del lun-

ghissimo frontespizio; facsimile di O diuina Emperadora, ivi, pp. 308-309, figg. 1-3. 



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   17 

 

si esplicita se in castigliano o catalano), cantati con polifonia strumenta-

le, ossia con l’accompagnamento musicale dell’organo: 

Sabado de la Imaculada Conception, con la mismas colletas, y con el organo, ob-
servando la comodidad del tiempo que los Padres tendran en dichos dias, y tam-
bien cada Sabado perpetuamente despues de Completas, cantaran la Salve en dicha 
Capilla con los goços de la Conception62. 

Brondo stampò nel 1604 anche le Recopilaciones de las indulgencias 

«Dirigidas al Reuerendisimo Señor Don Anto-||nio Sureddo, Obispo de 

Ales, y Terral||ba, y del consejo de su Magestad». Alla fine, vengono in-

clusi i Goigs de N. S. De La Merce, Cantarem ab viva fe, senza numera-

zione di pagine (in tutto 4, con l’Oremus). Si tratta dei goigs più antichi 

circolanti in Sardegna con la struttura strofica e metrica canonica dei 

goigs catalani, xyx1y1:ababxyx1y1:xyxy1, perfettamente maneggiata dal fra-

te mercedario63.  

Il caso sintomatico di Antioco Brondo attesta la presenza in Sardegna 

in piena “epoca spagnola” di colti ecclesiastici che, formatisi accademica-

mente in Italia, utilizzavano con una certa perizia forme consolidate della 

lirica devozionale di estrazione strettamente iberica, sia gozos, sia goigs.  

Altro rarissimo esempio di goigs composti e/o circolanti in Sardegna 

in età “spagnola” è il canto riportato da Serafino Esquirro nel Santuario 

de Cáller (1624): Dau remei al que·l demana64.  

Al 1631 rimonta un celebre manoscritto, conservato presso la Biblio-

teca Universitaria di Cagliari, S.P. 6.2.31, Alabanças de los santos de Sar-

deña, scritto da Juan Francisco Carmona. 

                                                 
62 Oristano, Archivio Francescano Arborense del Convento OFM Conv. di Oristano, Cam-

pión del Combento de San Francisco de menores claustrales desta Ciudad de Oristan, ff. 
148-149. Cfr. G. Mele, La passione di Nostro Signore Gesù Cristo. (Testi liturgici, paralitur-
gici e musicali in un manoscritto sardo del Settecento), S’Alvure, Oristano 1989, pp. 25-26; 
G. Mele, Il canto dei «Gosos» cit., p. 22. L’uso di cantare goigs ad Oristano nel Seicento, 
anche presso il monastero di Santa Chiara, è attestato in un registro che riporta l’«entrada 
de goigs», «nel senso forse di proventi derivati dai “goigs” che le monache usavano intona-
re». Cfr. G. Mele, La passione cit., pp. 25-26, n. 27. G. Turtas, Innodia sarda cit., p. 72, n. 
197: «Si segnala, per la prima volta, la presenza di una copia anastatica del Campión a Sas-
sari, Biblioteca di santa Maria di Betlem».  

63 Cfr. G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos» cit., pp. 238-239 (con trascrizione conservativa del 
lunghissimo frontespizio), p. 96, fig. 4 (facsimile); J. Armangué i Herrero, «Sos gosos» dal-
l’oralità alla scrittura, in Laudes immortales: gosos e devozione mariana in Sardegna, a cu-
ra di S. Chirra E M.G. Farris, Grafica del Parteolla, Dolianova 2002; G. Porcu, Régula casti-
gliana cit., p. 66 (schema metrico); G. Turtas, Innodia sarda cit., 290-291 (edizione).  

64 Cfr. A. Bover i Font, Dos goigs sardo-catalans cit., pp. 99-101; Sardocatalana cit., 2007, 
pp. 62-64; G. Porcu, Régula castigliana cit., p. 67 (schema metrico). 



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  18 

 

SANTVARIO || DE || SARDEGNA || POR || CARMONA. [C. 2R]. ALABANÇAS || DE LOS 

SANTOS || DE || SARDEÑA || POR EL DOCTOR || IVAN FRANCISCO CARMONA || SARDO 

CALARITANO || CONPVUESTAS Y OFRE=||SIDAS A HONRRA Y || GLORIA DE DIOS Y DE || 

SVS SANTOS. (nostra trascrizione conservativa). 

 Nel manoscritto sono riportate una serie di coplas: cc. 67r-67v: «De 

s. Saturnino. Martir de dios escogido»; c. 126v: En este campo dichozo; 

c. 129v: Con memoria eterna fuistes; c. 132v: De aquesta villa, Joyel; cc. 

165r-166r: Por estas siete estasiones; c. 134r: Por dichosa se ha estimado 

(su S. Anania, Orgosolo); cc. 135v-136v: «De Santa Greca Mart. Sarda de 

Deximumanu. Dentro vuestra Iglesia hallada». Incuriosisce, in questa 

fonte miscellanea della capitale del Regnum Sardiniæ, la presenza di co-

plas in onore di un santo venerato nel cuore della Barbagia, sant’Anania 

(santu Naniu)65.  

Nella c. 124v figura un altro esempio dei rarissimi goigs composti nel-

l’Isola: Dau remei al quel demana, già reso noto, come si è appena visto, 

da Esquirro. Ai goigs in Brondo, Esquirro, Carmona, va aggiunto solo Puix 

de vostra carn sagrada, tra i più antichi in assoluto della tradizione ibe-

rica66. Il testamento di recente scoperto e pubblicato ha fornito inediti 

particolari biografici sul Carmona, il quale studiò, come Brondo a Pisa, e 

aveva una biblioteca di 75 libri (non esplicitati dalla fonte)67.  

Al 1616 è riconducibile una delle fonti più antiche del genere dei gosos 

agli albori della loro storia. Si tratta del Codice di Nule, trascritto da Pe-

dro Rodríguez di Benetutti, e conservato a Nule, Archivio parrocchiale, 

Libro della confraternita della Santa Croce (NL). Il manoscritto com-

prende i 10 seguenti gosos (qui in ordine alfabetico): 1) Cun dolore e 

linba canta; 2) Contempla coro induradu; 3) […] Destruide dogni guer-

ra; 4) Lignu Sanctu Veneradu II; 5) Narade prite señore; 6) O Sole qui 

das albergu; 7) O Suave Sacramentu; 8) O tormentu insuportadu; 9) 

Quale pius mama penosa; 10) Quanta afflitta & congogosa68.  

                                                 
65 S. Bullegas, I gosos come “materiale drammatico”, a proposito di sei inediti del 1631, 

«Bollettino del Repertorio e dell’Atlante Demologico Sardo», VI, Cagliari 1975, pp. 22-27; 
G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos» cit., p. 239.  

66 Cfr. supra, in corrispondenza della n. 29. 
67 Cfr. M.E. Cadeddu, Juan Francisco Carmona, giurista e letterato. Note biografiche 

(secoli XVI-XVII), in Per i Settecento anni del Regno di Sardegna. Una nuova società: un 
lungo processo di integrazione, a cura di M. Fuertes Broseta, L.J. Guia Marín, M.G.R. Mele 
e G. Serreli, «RiMe», 13/II n.s. (2023), pp. 211-237. 

68 A. Virdis, Sos Battúdos cit., pp. 181-253; G. Turtas, Innodia sarda cit., p. 59, 134 nota, 
146-147, 243; G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos» cit., pp. 298-299. 



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   19 

 

A sua volta, il Codice di Nuoro (ante 1628), olim Biblioteca di Raimon-

do Turtas (1931-2018), compianto docente di Storia della Chiesa dell’U-

niversità di Sassari, nunc Biblioteca della Pontificia Facoltà Teologica 

della Sardegna tramanda un altro specimen di gosos pionieristico, Trista 

die qui ispetamus69.  

Un caso emblematico, da ascrivere alla prima metà del Seicento, ri-

guarda i gosos dedicati a san Sebastiano, inclusi nel Registro dei Batte-

simi della Parrocchia di Torralba 1614-1649. Il testo lacunoso, ma in gran 

parte leggibile e caratterizzato da una chiara struttura ababbx, tramanda 

il primo componimento devozionale in sardo dedicato ad un santo, atte-

stando per primi quel passaggio dalla tematica mariana a quella agiogra-

fica, verificatosi già nel Cinquecento in ambito iberico, sulla base del ca-

nonico impianto di ‘sette gaudi-sette strofe’70. 

Nel complesso, le fonti che attestano origini e travagli formali dei com-

ponimenti gosistici “in fieri”, riconducibili alle due famiglie “sassarese-

logudorese” e “algherese-bisarcese-ottanese”, sono le seguenti: Borutta 

1592, Nule 1616, Bonnanaro 1619, Bottida 1714, Torralba 1763. La facies 

morfologica di quei pionieristici gosos del secolo XVII è illustrata in un 

prezioso repertorio dove sono restaurati e collazionati gli schemi strofici 

delle liriche, assai frammentarie, a parte Lignu santu veneradu I (Bo-

rutta 1592) ababbxbx, e Lignu santu veneradu II (Nule 1616) ababaxbx71. 

I testimoni più antichi pongono compositi problemi di ecdotica. Come 

nel campo dei codici liturgici, anche nel caso di questa tipologia di fonti 

confraternali, integrate da liriche, risulta arduo pensare ad un archeti-

po72. Al netto di una ineludibile recensio e collatio delle fonti sulla base 

dei metodi tradizionali, la cosa più realistica oggi è l’edizione integrale, an-

                                                 
69 A. Virdis, Sos Battúdos cit., pp. 250-253; R. Turtas, G. Zichi, Gosos cit., pp. 251-252; Il 

libro sacro della confraternita dei disciplinati di Santa Croce di Nuoro (XVI sec.), a cura di 
G. Lupinu, Centro di Studi Filologici Sardi, Cuec, Cagliari 2002; G. Mele, «Delante del Rey 
Soberano» cit., pp. 238-239; G. Turtas, Innodia sarda cit., p. 58.   

70 Cfr. G. Turtas, Innodia sarda cit., p. 209. 
71 Cfr. G. Porcu, Régula castigliana cit., pp. 52-54.  
72 «Urtext/Urschrift/Originärtext, e l’idea cardine stessa di “archetipo”, insieme alle cor-

relate concezioni stemmatiche lachmanniane, risultano di ardua applicazione in campo li-
turgico. Del resto, sempre nel settore liturgico, e soprattutto liturgico-musicale, anche l’idea 
béderiana del bon manuscrit, per quanto più aperta e fluida, resta insoddisfacente». Cfr. G. 
Mele, «Franciscus vir catholicus» e il rito romano-francescano in Sardegna (sec. XIII). Note 
storiche e tradizione manoscritta, in Civiltà del mediterraneo: Interazioni grafiche e cul-
turali attraverso libri, documenti, epigrafi, Atti del Convegno internazionale di studio del-
l’Associazione italiana dei paleografi e diplomatisti (Cagliari, 28-30 settembre 2015), a cura 
di L. D’Arienzo e S. Lucà, Fondazione Centro italiano di studi sull’alto medioevo, Spoleto 
2018, pp. 115-185, a p. 135.   



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  20 

 

che semplicemente diplomatica, di ogni singolo testimone, con l’auspicio 

di edizioni facsimilari digitali, da pubblicare on line.  

Nell’ultimo scorcio del Seicento, strofe di tipo gosistico assurgono a ri-

conosciuto livello letterario, figurando in raccolte specificamente poeti-

che. Il suggello è dato dall’anonimo Canzoniere ispano-sardo, Milano, 

Biblioteca Nazionale Braidense, AC VIII 7, risalente al 1683, edito otti-

mamente da Tonina Paba73, con le seguenti ‘strofe’: «COPLAS SARDAS | 

Xptos est luge diuina | caminu de veridade | acudide a’ sa dotrina | manos 

minores de edade. | Cop. | Iscamos sos Christiano […]», XIV, ff. 247v-

248r74, a cui seguono altre coplas: «OTRAS. | Custu est su caminu diuinu 

| caminu de saluacione | 1. O’ mortales inganados […]», XV, ff. 248r-

248v; 251r.  

 

2.3. Gosos. Il caso Carru: sarto-scriptor (sec. XVIII1) 

Intorno al primo quarto del Settecento, allorquando i gosos si stanno 

ancora assestando sotto diverse forme, ma oramai orientati decisamente 

ad adottare come schema canonico la sesta torrada, nel panorama delle 

fonti del canto devozionale in Sardegna, tra sardo e castigliano, si affaccia 

una figura assai originale: il sarto-scriptor Maurizio Carru († ca. 1750), 

un vero e proprio infaticabile calligrafo, di San Vero Milis.  

Nel 1718, Carru copiò il Libro della Confraternita del Rosario, intito-

lato Offrecimientos Del Sanctissimo Rosario de la Virgen Sanctissima, 

San Vero Milis, Archivio parrocchiale, s.s. attualmente irreperibile (l’ar-

chivio è in fase di riordino). Trascritti 3 gozos75.  

Lo stesso sarto-copista, tra il 1726-27, redasse il «Libro || de || Gosos 

|| de || la Cofradia de lo Spto S[anto] || de la Vla || de Sto Vo M.lis || 687» 

(corretto in un misterioso 686 da mano successiva; nostra trascrizione 

conservativa), Nuoro, Biblioteca del Consorzio per la pubblica lettura 

“Sebastiano Satta”, Antico 1700 B 145. Trascritti 53 gosos e 8 gozos76.  

                                                 
73 Cfr. T. Paba, Canzoniere ispano-sardo della Biblioteca Braidense, Cuec, Cagliari 1996, 

pp. 320-324. 
74 Cfr. ivi, pp. 324-327. Per le questioni metriche, cfr. G. Porcu, Régula castigliana cit., p. 

86.  
75 Cfr. S. Bullegas, La scena persuasiva. Tecnica scenica e poesia drammatica tra Sei e 

Settecento nel “corpus” manoscritto di Maurizio Carrus di San Vero Milis, Edizioni dell’Or-
so, Torino 1996, pp. 21-23 (studio); pp. 231-248 (edizione); G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos» 
cit., p. 240; Turtas, Innodia sarda cit., p. 64.  

76 Cfr. S. Bullegas, La scena persuasiva cit., pp. 30-50 (studio); pp. 301-530 (edizione); 
G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos», cit., pp. 240-241. Per gli aspetti metrici, cfr. G. Porcu, Ré-
gula castigliana cit., pp. 80-86. Ivi, p. 80, si evidenzia un raro «tipo 4» che rispecchia lo 
schema della canción medieval.  



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   21 

 

Carru era un amanuense davvero instancabile; nel 1731 copiò anche il 

«ROSARIUM || BEATÆ ||Mariæ Virginis», già conservato a San Vero, Ar-

chivio parrocchiale, s. s., attualmente irreperibile. Trascritti  7 gozos (3 

già presenti negli Offrecimientos)77. Da notare il calendario mensile delle 

Laudes per annum, sulla base di quello liturgico, incluso nel mano-

scritto78. 

 

2.4. Gosos. Il «trionfo della sesta torrada» (1736) e forme di 

hispanidad dalla longue durée (1850) 

Nel 1736 in un villaggio della Sardegna nordoccidentale, Villanova 

Monteleone, venne stampato l’Index libri vitæ di Giovanni Delogu Ibba 

(† 1738), rettore della stessa comunità79. Nella Parte VI dell’opera figura 

una cospicua raccolta di laudes in onore dei santi, parte in spagnolo, 

parte in sardo:  

PARS SEXTA || INDICIS LIBRI || VITÆ. || CONTINENS LAVDES MVULTORVM || [S]ANCTO-
RUM, ET SANCTARUM DEI: || PARTIM HISPANICO, ET PARTIM || IDIOMATE SARDO AD DI-

VER-||SORVM COMMODITATEM || 9BRE. || GOSOS IN HO·||NORE DE TOTV SOS SANTOS, 
|| Ya qui segis comprenhensores […]»80. (Nostra trascrizione conservativa). 

                                                 
77 Cfr. S. Bullegas, La scena persuasiva cit., pp. pp. 24-30 (studio); 249-299 (edizione); 

G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos», cit., p. 241; Turtas, Innodia sarda cit., p. 65.  
78 Cfr. S. Bullegas, La scena persuasiva cit., pp. 304-307. 
79 Cfr. G. Delogu Ibba, Index libri vitae, a cura di G. Marci, Centro di Studi Filologici Sardi/ 

Cuec, Cagliari 2003. Mentre la trattazione storico-letteraria nella Introduzione di Marci è 
ben documentata, con un’utile rassegna storiografica (in particolare, pp. XXVIII-XXXIII), 
nella Pars VI sono presenti dati storici privi di fondamento. Ad es., riguardo agli inni litur-
gici si afferma che «l’innario fu unito al breviario nella liturgia cattolica nel 1632. Nella pe-
nisola iberica tale genere letterario si diffuse nel Seicento, prevalentemente in lingua cata-
lana: gli inni sacri passarono in Sardegna sotto il nome di gosos in logudorese e goççus in 
campidanese (dal catalano goigs)», pp. 133-134. In realtà, gli inni figurano massicciamente 
attestati nei breviari medioevali (la questione dell’innario e del breviario nel 1632, ai tempi 
del papa Urbano VIII, rappresenta la storia di una epocale riforma innografica a sé stante); 
gli stessi breviari medioevali rappresentano sovente fonti centrali per la tradizione testuale 
degli inni. Cfr. G. Mele, Manuale di innologia. Introduzione all’innodia dei secoli IV-XVII 
in Occidente, Volume I. Fonti e strumenti: “Repertorium Hymnologicum Novissimum” 
(1841-2012), presentazione di A. Piras, prefazione di G. Baroffio, PFTS University Press, Ca-
gliari 2012 (Studi e ricerche di cultura religiosa. Testi e monografie, II), pp.  XV, 5, 23. Risul-
ta confuso e senza basi documentali anche il riferimento ad una diffusione «nel Seicento» 
degli inni (che tipo di inni?), «prevalentemente in lingua catalana», Cfr. G. Delogu Ibba, 
Index cit., ibidem. I gosos sono presenti anche nella Pars VII, che riguarda la tragedia sacra 
intitolata Tragedia in su isclavamentu de su sacrosantu corpus de nostru Sennore Iesu 
Christu: «Rub. Daepustis det recitare doñi unu sa copla sua, fin à los concluire sos gosos 
siguentes de Santa Rugue ut supra pagina 148». Cfr. ivi, p. 601. 

80 Cfr. G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos» cit., p. 242. 



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  22 

 

Il Delogu Ibba pubblica 57 gosos in logudorese e 13 gozos in casti-

gliano, a cui si aggiunge la forma metrica di décimas, ossia coplas di 10 

versi (in ottonari, non di rado irregolari), che costituiscono nella fattispe-

cie una sorta di “glossa” della Madonna sul testo biblico O vos omnes qui 

transitis per viam, ovvero la lamentazione di Geremia, inserita nel Saba-

to Santo (Ger., 1, 12), e utilizzata come responsorio81.  

Dal punto di vista strofico alcuni gosos sono esemplari quali attesta-

zioni mature della canonizzazione della sesta torrada, intesa come forma 

gosistica oramai morfologicamente codificata, capace persino di sfog-

giare varianti sofisticate nella ‘ripresa’, quali la «torrada bortada, ovvero 

‘ritornello capovolto’», xyx1y1:abbaay:x1y1:abbaax:y1x1, come attestano 

nella raccolta di Delogu Ibba i Gosos de sos gloriosos Martires Santu 

Quirigu, et Santa Iulita82. 

A questo punto va quindi rimarcato un altro punto fermo. L’Index libri 

vitae in pieno Settecento suggella il «trionfo solitario» della sesta torra-

da a rima incrociata. Tutti i suoi gosos e gozos presentano indistinta-

mente lo schema canonico xyyx:abbaax83.  

La produzione di gosos e/o goccius prosegue da allora sino ai tempi 

contemporanei senza soluzione di continuità, con l’utilizzo sistematico 

della sesta torrada, a cui si giustappongono, sempre più raramente, altri 

schemi ritmici, in particolare la ottava torrada. A questo proposito, con-

cludiamo questi appunti storici sulle fonti dei gosos con tre testimoni: 

due libri, rispettivamente di una confraternita del Rosario non identifi-

cata, Turchi 1, e della confraternita di Santa Croce di Narbolia, Turchi 2, 

                                                 
81 Per le fonti liturgiche medioevali, cfr. ivi, p. 280.  
82 Cfr. G. Turtas, Innodia sarda cit., pp. 10-11: «Nella loro forma più comune, il ritornello 

ripete gli ultimi due versi della pesada […]; può succedere, più raramente, che quest’ordine 
nella torrada sia invertito e che si esegua prima il quarto e poi il terzo verso della pesada 
se la rima lo richiede (torrada bortada, ovvero ‘ritornello capovolto’). Come ulteriore dimo-
strazione di quanto appena detto, si prendano le prime due strofe dei Gosos de sos gloriosos 
Martires Santu Quirigu, et Santa Iulita, tratti da G. Delogu Ibba, Index libri cit., Pars VI, 
XXXIV, pp. 326-331, che vedono avvicendarsi nello stesso testo sia il ritornello più comune, 
sia quello bortadu: Pro Christos à fita fita […]». Sull’Index, cfr. anche ivi, pp. 65, 194, 196 e 
214 (database, da confrontare con quello a p. 206, riguardante Carru). L’osservazione stro-
fica, insieme alla denominazione inedita torrada bortada, è già presente in G. Porcu, Régu-
la castigliana cit., p. 16, n. 18: «È un esempio [si riferisce al caso di Et prite Inclavadu, se-
sta in senari nel codice di Bottida del 1714] che chiamerei componimento con torrada bor-
tada (‘rivoltata’), non del tutto isolato poiché se ne trova un’applicazione più rigorosa fra i 
gosos dell’Index libri vitae (1736) di Giovanni Delogu Ibba (Pro Christos à fitta fitta, G. 
Delogu Ibba, Index libri vitae cit. […]». 

83 Cfr. G. Porcu, Régula castigliana cit., pp. 85-86. 



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   23 

 

e un manoscritto di Ozieri del 1850 (sia Turchi 2, sia il codice cartaceo 

ozierese sono stati scoperti dallo scrivente una ventina di anni or sono).  

Le confraternite del Rosario e di Santa Croce nel corso del secolo 

XVIII, sulla scia ideale dell’opera di Maurizio Carru, furono assai solerti 

nella copiatura di gosos che cantavano nelle loro ufficiature devozionali, 

con cadenze cicliche, sulla scorta del calendario liturgico. La documen-

tazione tràdita rappresenta solo la punta di un iceberg. Tra le fonti per-

venute spiccano i due manoscritti, già di proprietà di Dolores Turchi (O-

liena) che li ha munificamente donati allo scrivente, per studio e pubbli-

cazione.  

Il codice Turchi 1 appartenne ad una confraternita del Rosario sinora 

non identificata: Liber Sanctissimi Rosaij, sec. XVIII, post 1712. Una ru-

brica nella p. 24 informa sul canto dei gozos (utilizzato anche per desi-

gnare i gosos), secondo il calendario liturgico:  

Depustis si den cantare sos Gozos de N(ost)ra Señora / qui si den agatare in su 
Capitulu siguente, adver/tende pero, qui dae Pasca de Resuressione fina su / Ad-
ventu intran sos Gloriosos, dae su Adventu fi=/na sa Caresima sos Gozosos, et in 
totu sa Caresi=/ma sos Dolorosos, o comente det parrer pius com=/beniente á sa 
devocione de sos Conflarios84. 

Sono trascritti gosos acefali: «[…] Pro custos Misterios pios» [incipit 

della strofa 1, sestina]; la pesada si recupera alla fine: Mama dulque de 

piedade, p. 25. Dopo il «CAPITULU SESTU, & / ULTIMV / Officiu de sos Dif-

funtos […]», che inizia a p. 25, alla fine, a p. 29, figura un’ulteriore ru-

brica:  

Si siguit cantande custos / GOZOS / Mama dulque de Piedade». Altri gosos (i fa-
scicoli sono stati spostati): «Si siguit cantande custos GOZOS de / sas Animas. / Al-
tissimu Criadore» [p. 34]. «GOZOS á la Virgen de la Asunta. / En el Cielo coronada» 
[p. 37]. «GOZOS de la Virgen Santissima / que podrán cantarse en muchas de sus 
Fes=/tividades. Quien es esta que mereze» [p. 40]. «GOZOS / de sos bindigui 
Misterios de su / ROSARIU / Gososos. Aue Diuinu Sagrariu / Sos Gozos vostros 
cantamus» [p. 47]. «DOLOROSOS. / Aue Divinu Sagrariu / lagrimende bos 
miramus» [p. 48]. «GLORIOSOS. Aue Divinu Sagrariu / Sas Glorias vostras canta-
mus» [p. 49]85. 

Probabilmente alla seconda metà del secolo XVIII risale il Libro di Di-

vozione e di Gosos Sardos, Turchi 2, copiato a Narbolia, presso la con-

fraternita di Santa Croce. Riporta una ricca serie di GOZOS, VERSOS, 

                                                 
84 Cfr. G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos» cit., p. 245. 
85 Cfr. ibidem.  



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  24 

 

LAUDES, tuttora oggetto di studio. I gosos sono presenti sia in forma di 

sesta torrada, sia di ottava torrada:  

«GOZOS / PRO SOS MIS(terios) / GOZOSOS DE SU ROSARIU. / VIRGEN divinu sacrariu. / 
Sos gosos bostros cantemus» [p. 16]. Ottava torrada. «GOZOS PRO SOS / Mist(erios) 
DOLOROSOS DE SU / ROSARIU. / VIRGEN divinu sacrariu / Sos Dolores bostros 
cantemus». Ottava torrada, p. 18. «GOZOS PRO SOS / MISTERIOS GLORIOSOS DE SU / 

ROSARIU. / VIRGEN divinu sacrariu / Sas glorias bostras cantemus». Ottava tor-
rada, p. 21. «GOZOS DE SU / ROSARIU CANDO SI NA=/RAT INTERU. / IN su quelu altu 
sacrariu»86.  

Turchi 1 e Turchi 2 confermano, nel solco ideale di Maurizio Carru, la 

straordinaria vitalità degli ambienti confraternali nella produzione gosi-

stica, che si arricchisce sistematicamente di nuovi apporti grazie soprat-

tutto a sacerdoti letterati, ma anche laici, e anonimi cultori della materia, 

tra Sardegna del nord, del centro, del sud. In estrema sintesi, ricordiamo 

i Capitula di Oristano-Cabras (1784)87; il manoscritto di Sinnai di Fran-

cesco Maria Marras di Villanofranca (1788-1794)88; i Canticos sacros in 

sardu idioma di Giovanni Battista Madeddu di Ardauli (1801-1810)89; il 

Libro dei gosos di Olzai di Francesco Macario Marongiu (1809)90; i gosus 

del notaio Giuseppe Antonio Scano di Santa Giusta, ma «dimorante a 

Lunamatrona»91; le Laudes et Gosos di Noragugume (sec. XIX1)92.   

Il 1850 rappresenta una data simbolica in quanto, presso il Convento 

dei Frati Minori Osservanti di Ozieri il 21 maggio di quell’anno, esatta-

mente nella metà dell’Ottocento venne copiato a Ozieri un manoscritto 

con gosos in logudorese ancora insieme a gozos in castigliano, conser-

vato attualmente a Ozieri, Biblioteca privata Bua Tanda [= BT]93. Gosos 

e gozos, fenomeni lirici dalla longue durée, seguitano insomma a coabi-

tare in una Sardegna oramai pienamente sabauda anche dal punto di 

                                                 
86 Cfr. ibidem. 
87 Cfr. ivi, pp. 246-247. 
88 Cfr. Gozos. Componimenti religiosi raccolti nel XVIII secolo da Francesco Maria Mar-

ras. Trascrizione critica e studi, a cura di G. Serreli, M. Virdis, Grafica del Parteolla, Dolia-
nova 2011; G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos» cit., p. 247.  

89 Ivi, pp. 247-248.  
90 Cfr. G. Turtas, Il Libro dei gosos di Olzai: prime analisi e descrizione di un manoscritto 

devozionale del XIX secolo, «Theologica & Historica», 26 (2017), pp. 461-498; Ead., I gosos 
ottocenteschi del sacerdote Francesco Macario Marongiu: la tradizione dei canti parali-
turgici, ne Il Libro dei gosos di Olzai, in Il sardo in movimento, a cura di E.-M. Remberger, 
M. Virids, B. Wagner, V&R unipress, Gottingen 2020, pp. 259-273; G. Mele, «Gosos/Goigs/ 
Gozos» cit., pp. 248-249.  

91 Cfr. ivi, p. 249-50. 
92 Cfr. ivi, p. 250. 
93 Cfr. ivi, pp. 251-253.  



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   25 

 

vista amministrativo, a seguito della fresca fusione istituzionale del 29 

novembre 1847 con gli Stati piemontesi di terraferma. In virtù di quella 

fusione cessò di esistere de jure il Regnum Sardiniæ, istituito di sana 

pianta da Bonifacio VIII e infeudato al re d’Aragona Giacomo II il 4 

aprile 1297 con la bolla Super reges et regna, da cui scaturì la pluriseco-

lare presenza di istituzioni e di influssi iberici nell’Isola, e della quale i 

gosos costituiscono una pregnante testimonianza culturale94.  

Il codice BT comprende 69 testi, plurilingui, di cui: 38 gozos (compresi 

i 3 gozos /villancicos); 14 gosos; 3 Salve “glosadas” (2 in castigliano e 1 

in sardo); 3 litanie in latino; 4 responsori in latino; 2 inni in italiano; 3 

inni liturgici latini (1 ripetuto); 1 testo eucologico latino (Simbolo di Ni-

cea: Credo). Nel complesso, quindi, il manoscritto attesta ben 4 lingue: 

sardo (logudorese), castigliano, latino e italiano. Nell’elenco dei gozos e 

dei gosos è eclatante l’assoluto predominio dei gozos castigliani (38) sui 

gosos sardi (14); i testi in lingua spagnola sono quindi quasi il triplo ri-

spetto a quelli sardi. I primi 3 gozos costituiscono una forma a sé stante; 

appartengono, infatti, al complesso e proteiforme genere del villancico, 

vera matrice della sesta torrada, adottata come forma canonica dei go-

sos, come si è visto. In particolare, i Gozos del Nacimiento sono presenti 

nel Canzoniere ispano-sardo della Braidense (1683), ma anche nel ma-

noscritto di Cabras-Oristano del 1784. La redazione di BT presenta una 

rara e interessante peculiarità grafica: l’indicazione – inusuale – dell’ac-

cento metrico nello stico parossitono delle stanze senarie (con qualche 

incoerenza)95. 

A proposito della tenacia del retaggio iberico, risulta significativo un 

episodio del 1823. Quell’anno passò infatti ad Alà dei Sardi il generale 

Alberto Della Marmora, per avere in consegna cavalli freschi al fine di 

proseguire verso la Barbagia. Ma il sindaco, pastore di capre, si rifiutò di 

consegnare le bestie, minacciando che avrebbe protestato formalmente 

presso il governo di Madrid: credeva di essere ancora sotto la domina-

                                                 
94 Cfr. G. Mele, Sardegna Trecento. Storia e cultura, in La Sardegna nel secolo XIV, a 

cura di G. Mele, Università degli Studi di Cagliari Press/Didattica, c.d.s. (Sardiniae memo-
ria, dir. P. Maninchedda) [con contributi di L. Gallinari, C. López Rodríguez, G. Mele], Cap. 
1, “Super reges et regna. La bolla che cambiò la Sardegna e il Mediterraneo  (1297)”; in 
particolare, con riferimento a fenomeni culturali di estrazione iberica dalla longue durée 
(compresi i gosos), cfr. § 1.4. 

95 G. Mele, «Delante del Rey Soberano» cit., p. 293: «Corre, Gil que vèrás | Un rico tesòro: 
| A Dios chiquitìcod | Que está como un òro». 



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  26 

 

zione spagnola, finita oltre un secolo prima96. Il manoscritto di Ozieri 

conferma una perdurante hispanidad in Sardegna che in certi campi è 

tuttora viva, talvolta enfatizzata, talvolta sminuita.  

 

2.5. Gosos. Modello canonico oggi, fra tradizione scritta e o-

rale 

Il paradigma formale dei gosos, tuttora sovente intonati, tra oralità e 

scrittura, si basa sullo schema tripartito della sesta torrada, che riassu-

miamo qui appresso. 

1) STROFA TETRASTICA (quartina; 4 stichi, in sardo: cambas). Funge da 

stanza introduttiva (in sardo: pesada/istérrida, più raramente: te-

ma), costituita da 2 distici, di solito a rima incrociata: xyyx (o meno 

comunemente a rima alterna: xyxy). Gli stichi sono sempre ottonari 

piani (8 sillabe, con clausola parossitona); la melodia è αβαβ (basata 

su due unici segmenti, sistematicamente reiterati). 

2) STROFA ESASTICA (sestina; 6 stichi), con schema abbaax. Nell’ultimo 

verso della strofa ritorna la rima dell’ultimo verso della quartina in-

troduttiva (camba torrada). Il numero delle strofe è variabile, “a pia-

cere” (ad libitum), ma sempre di ottonari piani, con melodia αβαβαβ 

(sebbene non manchino persino gosos con 4 incisi melodici).  

3) TORRADA. Dopo tutte le strofe si canta sistematicamente il 2° distico 

della quartina iniziale (y1x1), il quale funge da ritornello/refrain, in 

sardo: torrada, con melodia αβ.  

Talvolta alla fine figura una quartina conclusiva. Sempre nella sezione 

finale – soprattutto nei ‘fogli volanti’ e nelle novene – è assai comune, 

come succede tuttora in ambito iberico nei goigs e nei gozos, l’innesto li-

turgico latino dell’Oremus, con brevi sezioni eucologiche, orazioni prece-

dute da versiculus e responsum; non bisogna dimenticare che si tratta di 

un genere letterario-musicale devozionale e/o paraliturgico (e non litur-

                                                 
96 L’episodio è riportato in A. Della Marmora, Itinerario dell’Isola di Sardegna tradotto e 

compendiato dal Can. Spano, Edizione anastatica sui tipi di A. Alagna, Cagliari 1868 [rist. 
Trois, Cagliari s. d.], vol. II, pp. 448-449: «Questo buon Sindaco, non volendo menar alla 
buona l’autorità del Vicerè, mi si fece esclamare, e bene, signore, io ne farò le mie lagnanze, 
e ne scriverò a Madrid: egli si figurava d’esser ancora sotto la dipendenza degli Spagnuoli 
che aveva cessato nel 1720, vale a dire precisamente 103 anni avanti!». Cfr. anche ivi la n. 
1 del Canonico Spano, con alcune precisazioni, tese a riscattare l’immagine del paese. A Sas-
sari, si cantavano componimenti in castigliano nella parrocchia di sant’Apollinare sicura-
mente nel 1833; si tratta dei «Gozos de la Virgen SS.ma de la Defesa», Del verbo eterno 
divino, e dei «Gozos por el Santo Christo», Del sumo Dios poderoso. Cfr. G. Turtas, Innodia 
sarda cit., p. 208. 



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   27 

 

gico, come talvolta erroneamente si afferma), cantato alla fine delle nove-

ne,  durante le processioni e talvolta alla fine della messa.  

Secondo il sistema di scansione affermato da Dag Norberg per la poe-

sia mediolatina97 – basata non più sulla quantità delle sillabe brevi/lun-

ghe (   ) e sull’accento musicale (come nella poesia classica), bensì sul-

l’accento intensivo (come in tutta la poesia volgare europea, compresa  

quella sarda) – il modello egemone dei gosos (sesta torrada) si basa sul 

seguente ritmo di base:  

Pesada 8p 8p 8p 8p  

Istrofa 8p 8p 8p 8p 8p 8p  

Torrada 8p 8p  

Di seguito, proponiamo – limitatamente alla pesada e a due strofe con 

la torrada – un esempio di gosos per la Madonna del Rosario, Serenis-

sima aurora; testo di enorme diffusione nella tradizione scritta e orale 

(evidenziamo in corsivo la torrada e la camba torrada). Il distico musi-

cale αβ può essere intonato con varianti98. 

Sin dalla pesada si configurano fenomeni metrici irregolari, superati 

nel canto che rielabora sempre liberamente, ovunque e in ogni epoca, so-

prattutto in contesti polifonici, qualsiasi schema ritmico originario. 

Gosos de Nostra Signora de Su Rosariu 
 

Serenissima aurora, x α                    pesada  
De sos santos melodia, y Β 
Pro nois prega, Maria, y1 α 
De su Rosariu Signora. x1 β 
   
Aurora rutilante, a α                   istrofa  
Gemma fina orientale, b β 
Cristallinu diamante, b α 
Calbunchiu celestiale, a β 
Rosa intatta verginale, a α 
De afflittos consoladora. x β                    camba torrada 
   
Pro nois prega, Maria, y1 α                    torrada  

                                                 
97 Cfr. D. Norberg, Introduction a l’étude de la versification latine medieval, Almqvist & 

Wiksell, Stockholm 1958, p. 6. 
98 Una sintesi sulle modalità esecutive dei gosos sta in I. Macchiarella, Varietà nel far mu-

sica nel canto dei ‘gosos’, in I ‘goccius/gosos’ sardi nel loro contesto etnopoetico: Atti del se-
minario di studi del Dipartimento di Linguistica e Stilistica dell’Università di Cagliari (2010): 
12. Simposio di Etnopoetica dell’Arxiu de Tradicions de l’Alguer, a cura di J. Armangué, L. 
Scala, «Insula», 8 (2010), pp. 91-100.  



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  28 

 

De su Rosariu Signora. x1 β 
   
Aurora gloriosa, c α                    istrofa  
De sos chelos ornamentu. d Β 
In tottu misteriosa, d Α 
Maria, vasu de arghentu. c Β 
De tesoro fundamentu, c Α 
De donos dispensadora. x β                    camba torrada 
   
Pro nois prega, Maria, y1 α                    torrada  
De su Rosariu Signora. x1 Β 

  […]99 

 

Gli accenti cadono in 3a e 7a sede sillabica, ma con frequenti eccezioni; 

non mancano esempi di dialefe e dieresi e/o sineresi; limitiamoci ai casi 

presenti nella pesada:  

Se-re-nís[3]-si-ma au-ró[7]-ra.  
   De sos sán[3]-tos me-lo-dí[7]-a, 
   Pro nó[2]-ïs pre-ga, Ma-ri[7]-a, 
   De su Ro-sá[4]-riu Si-gnó[7]-ra. 

Dialefe:  

ma/au: Se[1]-re[2]-nis[3]-si[4]-ma[5]-au[6]ró-[7]ra[8]. 

Dieresi:  

noïs: Pro[1] no[2]-ïs[3]-pre[4]-ga[5] Ma[6]-rí[7]-a[8]. 

 

                                                 
  99 Il testo si base sul “foglio volante” (come i pliegos sueltos), stampato al computer, che 

circola presso la Confraternita del Rosario di Santu Lussurgiu. I gosos a Santu Lussurgiu sino 
a una ventina d’anni fa erano anche noti come vessos (termine caduto in disuso), soprattut-
to in locuzioni del tipo «cantare sos vessos»; es.: «cras depimus cantare sos vessos de santa 
Gemma». L’attestazione più antica di Serenissima aurora si incontra nel ms. di Maurizio 
Carru del 1726-1727. Cfr. S. Bullegas, La scena persuasiva cit., «Dominica prima Maij. / In 
solemnitate / Sanctissimi Rosarij B.[eata] Maria V.[irginis]», pp. 360-362 (88-91). L’incipit 
Serenissima aurora riguarda una ricca serie di gosos con sviluppi diversi, applicati a di-
versi titoli della Madonna, a cui dedicheremo uno studio. G. Turtas, Innodia sarda cit., pp. 
395, 397, 398, 401, 403. Sui vari titoli della Vergine Maria nei gosos, cfr. G. Mele, “Santa Ma-
ria” nella Carta de Logu. Con un cenno su culto e canti per la Madonna del Rimedio, in AA. 
VV., Nostra Signora del Rimedio di Oristano. Storia, fede e devozione, Camelia, Oristano 
2022, pp. 70-83. Vedi anche G. Turtas, Innodia sarda cit., pp. 395, 397, 398, 401, 403. Una 
intonazione polifonica, eseguita da Su Cuncordu ‘e su Rosariu di Santu Lussurgiu, sta in https: 
//www.youtube.com/watch?v=DV5Bw5OEHcQ (ultima consultazione: 20 giugno 2025). Su 
questa modalità esecutiva, cfr. I. Macchiarella, Cantare a cuncordu. Uno studio a più voci, pre-
fazione di G. Mele, Nota, Udine 2009. 



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   29 

 

2.6. Gosos. Aspetti e problemi musicali 

Non esistono allo stato attuale della documentazione melodie antiche 

di gosos, mentre disponiamo di rare testimonianze su modalità esecutive 

risalenti sino al secolo XVII e al XVIII. Offriamo una serie di dati sele-

zionati, tra i più sintomatici.  

Nella Conçueta del Nacimiento de Christo, scritta nel 1688 da Fray 

Antonio Maria de Esterzili (1644-1727), alcune strofe originali, che pale-

sano il polimorfismo della sesta torrada nella Sardegna del tardo Seicen-

to, precedute da una intonazione dei «flauti» (possiamo ipotizzare pru-

dentemente che si trattasse di launeddas), erano cantate da un solista al 

quale si alternava un coro: «Entonan las flautas, y canta uno, y los otros 

responden. Benidu es cuddu messia, | ispetadu de sa zente»; la forma 

strofica del canto è quella dei gosos, in sesta torrada, ma con varianti 

metriche100.  

È arduo congetturare sulle melodie antiche dei gosos. D’altro canto, è 

sicuro che in Sardegna, in campo liturgico, erano vive intonazioni “pro-

prie” della tradizione vocale dell’Isola. Antonio Marzen, visitatore apo-

stolico, in una relazione del 1601, in italiano, trattando Dell’oratio et cul-

to divino presso il convento di Santa Croce, a Cagliari impose il mattutino 

«cantando al modo di Sardegna»101.  

Nel manoscritto settecentesco BUC, 152, con Novenariu cun platicas 

di Juan María Contu († 1762), si incontra una serie di rubriche di in-

teresse musicale riguardanti versus/goggius (con peculiari e anomale 

forme metriche e strofiche), eseguiti con distinti ‘toni musicali’; ad es.:  

«Depustis si cantanta de ispaciu, ê cun tonu lastimosu de | Passioni is 

sigentis | VERSVS SARDVS DE SV AMANTISSIMV CORV DE JESVS | po sa prima 

di de sa Novena. | 43. O coro divinizadu! […]»102.  

                                                 
100 Cfr. S. Bullegas, La Spagna, Il Teatro cit., pp. 437-439; studio metrico in G. Porcu, Ré-

gula castigliana cit., pp. 78-79.  
101 Cfr. L. Neccia, La Provincia agostiniana di Sardegna dal XVII al XIX secolo: cenni sto-

rici, «Analecta Augustiniana», 64 (2001), pp. 179-268, a p. 183, con trascrizione della fonte. 
102 Cfr. BUC, ms. 152, pp. 30-31 [= ff. 39v-40r]; p. 30: pesada; p. 31: 5 strofe su 2 colonne 

con quartina conclusiva (nostra descrizione de visu); la onesta edizione M.T. Atzori (a cura 
di), Novenariu cum platicas a su amatissimu coru de Jesus di Giovanni Maria Contu, Edi-
trice Modenese, Modena 1964, non riporta la foliazione. L’annotazione musicale in questio-
ne sta ivi, p. 111. 



Su goigs e gosos  

Pandemos, 3 (2025)  30 

 

Nel 1762 a Torralba, nelle Constitussiones della confraternita di Santa 

Croce sono presenti Coplas qui si deven cantare sa quenabura Santa, 

cun bogue lastimosa, concernenti il canto Cun tristura, et agonia103.  

Ignazio Macchiarella ha illustrato una importante serie di 7 tonos de 

cantar gozos104, presenti nel Codice di Sinnai, opera del sacerdote Fran-

cesco Maria Marras, di Villanovafranca, risalente al 1788-1794:  

Tonos de cantar goz[os] / de di(ch)os tonos / romanesca 1-3 / gregoriana 2-8 / 
surchitana, bello / epistoleto 3-9 / pastorella = este es mas bello 5 / llounesa, pero 
este muy mas bello 8 / tono de Trexenta 3-8 / Franco Maria Marras / Chierico di 
Villanovafranca. Oremus […]105.  

L’«epistoleto», “tono” di gosos rimasto inspiegato, a nostro giudizio fa 

riferimento al monocorde tonus epistolæ della monodia ‘gregoriana’. 

Ben diversamente variegato dobbiamo invece immaginare il tono «llou-

nesa». Grazie a una conversazione con Giulio Paulis, possiamo segnalare 

l’etimologia, che rimanda a «liúru log. e camp. ‘alto, ben fatto’»106. Di cer-

to, il problema storico della musica dei gosos nei secoli XVII-XIX, resta 

tuttora aperto, insieme a diverse altre questioni strofiche. 

In Sardegna, per i gosos, nonostante diverse modalità esecutive stu-

diate dagli etnomusicologi, predomina una intonazione universalmente 

diffusa che definiremo “melodia canonica”, in tonalità maggiore, con una 

serie infinita di rielaborazioni e ‘varianti’, sovente trascritta in fa, ma an-

che in la, in sol o in do, con incipit melodico ascendente. Ad es., a seconda 

della tonalità, si ha l’inciso fa-sol-la, o la-si-do# o sol-la-si, che si inarca 

nell’ambitus di una quarta/quinta (nel caso di fa maggiore, si abbraccia 

quindi il sib, ed eventualmente il do)107. Da notare – sempre a proposito 

della “melodia canonica” – anche la intonazione variata con 4 linee melo-

                                                 
103 Cfr. A. Virdis, Sos Battúdos cit., p. 162/II, che rimanda al ms. TR [Torralba] del 1762, 

f. 42v. A proposito di cun bogue lastimosa, a suo tempo abbiamo segnalato trompetas la-
stimozas nella drammatica sarda, cfr. G. Mele, La musica catalana nella Sardegna medie-
vale, in I Catalani in Sardegna cit., p. 190.  

104 Cfr. I. Macchiarella, Ipotesi sul canto dei gòsos nel passato, in Gozos. Componimenti 
religiosi raccolti nel XVIII secolo da Francesco Maria Marras. Trascrizione critica e studi, 
a cura di G. Serreli e M. Virdis, Grafica del Parteolla, Dolianova 2011, pp. 173-197: «Tonos 
de cantar gozos», pp. 190-195. 

105 Cfr. Sinnai. Biblioteca Comunale, Sezione Libri Antichi, ms. 091 MAR, ins. 13889, p. 
61 (nostra trascrizione conservativa dal facsimile in I. Macchiarella, Ipotesi cit., p. 192).  

106 M.L. Wagner, Dizionario Etimologico Sardo, a cura di G. Paulis, Ilisso, Nuoro 2008 
[1960-62], p. 33, ad vocem «liúru».  

107 Cfr. G. Mele, «Gosos/Goigs/Gozos» cit., p. 233. 



Giampaolo Mele 

Pandemos, 3 (2025)   31 

 

diche: αβγδ108. Si ignora quando la “melodia canonica” dei gosos sia stata 

introdotta nell’Isola. In Catalogna per i goigs coesistono diverse intona-

zioni, ma una stessa melodia può risultare impiegata «in una cinquan-

tina di goigs»109, come capita per gli inni liturgici.  

                                                 
108 Cfr. M. Lutzu, Is gòcius. Rilievi etnomusicologici, in Cantus e nodas, La musica sarda 

fra tradizione orale, fede, contaminazioni e popular music, a cura di M. Lutzu, Associazio-
ne Culturale Musicale “Ennio Porrino”, Elmas 2006, pp. 9-32, alle pp. 30-32: «Gòccius. S’Onni-
potenti t’hat fattu», Mogoro (Or), trascrizione ♪, con Frase 1 - Fr. 2 - Fr. 3 - Fr. 4.  

109 Cfr. A. Bover i Font, I Goigs sardi, in I Catalani in Sardegna cit., p. 105. Per esempi 
‘storici’ di melodie dei goigs (e caramelles), cfr. F. Baldelló, Cançoner Popular Reliciós de 
Catalunya. Recull de cent melodies de goigs, Ricard Bosch Borras, Barcelona 1932. Si ve-
dano ora le ampie ricerche in J. Ayats, J. Ferrando, E. Llop, El cant i les melodies tradicio-
nals dels goigs · De la mediterrània fins a Amèrica i les Filipines, Ficta, Girona 2024 [2023]. 
Le principali collezioni di goigs appartengono alla Biblioteca di Montserrat, dove sono con-
servati «uns 90.000 fulls de goigs», mentre nella Biblioteca de Catalunya, nel «“Fons” con-
stituït per “Col·leccions especials i valuoses”, s’hi recullen els anomenats fulls populars: 
prop de 30.000 goigs, des del segle XVII», cfr. https://www.bnc.cat/El-Blog-de-la-BC/La-
col-leccio-de-Goigs-a-la-Biblioteca-de-Catalunya (ultima consultazione 20 giugno 2025). Si 
veda anche il progetto di divulgazione e raccolta Bibliogoigs, che pubblica quotidianamente 
secondo «el calendari de les festes tradicionals i el santoral cristià en el seu decurs anual», 
cfr. http://bibliogoigs.blogspot.com/ (ultima consultazione 20 giugno 2025) Inoltre, vanno 
segnalate prestigiose raccolte decentrate, anche in piccoli centri periferici: «Dels 30.000 goigs 
que es calcula que existeixen a Catalunya, Gavín n’ha recollit 24.400»; il riferimento riguar-
da l’Arxiu Gavín, ospitato presso il Monestir de les Avellanes, a Os de Balaguer, non lontano 
da Lleida. I dati sono estrapolati da N. Vela, Els goigs a través de recursos electrònics, «BiD. 
Textos universitaris de biblioteconomia i documentació», 23 (2009), http://bid.ub.edu/2 
3/vela1.htm (ultima consultazione 20 giugno 2025). In campo musicale, spicca il Fondo de 
Música Tradicional IMF-CSIC, ed. E. Ros-Fábregas https://musicatradicional.imf.csic.es/ 
es, che conserva una vasta collezione di goigs, in particolare quella di Francesc de Paula 
Baldelló, con migliaia di esemplari in fase di digitalizzazione sulla piattaforma musicatradi 
cional.eu.digital.csic.es. In Sardegna, la Fondazione Hymnos, Comune di Santu Lussurgiu, 
che ha in programmazione una specifica sezione di documentazione e studio sui gosos, ha 
promosso nel 2017 un progetto scientifico, finalizzato alla registrazione audiovisiva di que-
sto genere poetico-musicale presso diversi centri della Sardegna centro-settentrionale, de-
nominato Hymnos va sul territorio, responsabili scientifici del progetto: Ignazio Macchia-
rella (Università di Cagliari) e Giampaolo Mele (Università di Sassari). La campagna di do-
cumentazione si è concentrata in quel frangente su tre subregioni storiche della Sardegna, 
le Baronie, il Marghine e il Montiferru, col coinvolgimento di quasi trenta comunità, e con 
la prospettiva di ulteriori ‘raccolte’, comprese le fonti scritte storiche, in prospettiva di cata-
logazione e studio scientifico interdisciplinare. 

 


