
Pandemos                                 4 (2026) 

https://ojs.unica.it/index.php/pandemos/index 
ISSN: 3103-1617 
presentato il 3.11.2025 
accettato il 28.12.2025 
pubblicato il 2.1.2026 
 

 DOI: https://doi.org/10.13125/pan-6781 

1 
 

 

La trasformazione del rapporto musica- 
poesia dal madrigale cinquecentesco                     

agli esordi del melodramma  

di Daniela Muzzu 
studiosa indipendente 

(danielamuzzu22@gmail.com) 
 

Abstract 

Questo saggio ricostruisce le trasformazioni del rapporto musica-poesia 
nella transizione dal madrigale cinquecentesco al nascente melodramma. 
Dalle riflessioni linguistiche e metriche di Bembo e dalle teorie musicali di 
Zarlino e Vicentino nasce una nuova sensibilità per il legame tra parola e 
suono, che prepara la svolta teorizzata da Galilei e dalla Camerata, con 
l’affermazione della monodia e del principio del «recitar cantando». Tra 
Umanesimo e Barocco, con Peri e Caccini (Euridice), la parola orienta 
senza soggiogare la musica: recitativo e aria modulano affetti e azione, 
mentre il pubblico diventa referente decisivo e il melodramma si configu-
ra come sintesi di linguaggi capaci di rinnovare l’eredità della polifonia 
rinascimentale. 

 

Musica e poesia accompagnano da sempre l’esistenza dell’uomo come 
forme di espressione irrinunciabili: la specializzazione delle discipline ha 
contribuito ad affermare e definire l’autonomia e i peculiari caratteri di 
ognuna, senza però inibire quella naturale forza di attrazione che, agevo-
lata da evidenti fattori comuni, induce parola e suono a interagire varia-
mente. Nella consapevolezza di analogie e differenze, ammettere un si-
mile rapporto non significa dover rinunciare alle specifiche proprietà del 



La trasformazione del rapporto musica-poesia 

Pandemos, 4 (2026)  2 
 

mezzo musicale o di quello verbale: il superamento dei rispettivi confini, 
lungi dal provocare uno snaturamento, potenzia reciprocamente i relativi 
caratteri identitari, che continuano a evolvere in modo speciale e simul-
taneo, e arricchisce di un valore polifunzionale gli ambiti nei quali questo 
incontro si realizza. 

Lo spettro delle combinazioni tra i due linguaggi è ricco di sfumature 
e le modalità di relazione reciproca non si esauriscono né in una perfetta 
e indifferenziata fusione dei due sistemi né in un asettico, ancorché va-
riabile, dosaggio matematico: musica e poesia risentono, infatti, ontolo-
gicamente del dinamismo della Storia, della molteplicità di trame sociali 
e culturali, degli echi e dei risvolti che esse portano con sé. Non c’è stata 
epoca che abbia potuto prescindere dall’interrogarsi sulla natura di que-
sto rapporto attrattivo-repulsivo: gli aspetti comuni a entrambi i linguag-
gi lo rendono inevitabile, mentre le differenze ne determinano le innume-
revoli possibilità combinatorie. Invero, è la stessa etimologia della parola 
«musica» a rinnovare l’idea di un intimo legame con la poesia e, addirit-
tura, di una matrice comune: dal gr. μουσική (sottint. τέχνη), essa allude 
a tutta l’arte ispirata dalle Muse e, in particolare, a una totalità espressiva 
di parola e suono nel verso1. Indagare il binomio musica-poesia implica 
così il ripercorrere la storia stessa della cultura e la vastità dell’operazio-
ne scoraggia qualsiasi tentativo di trovare una definizione assoluta: 

                                                 
1 Che il pensiero greco si esplichi attraverso la musica è evidente dalla trasposizione del 

nesso oppositivo lógos-páthos in quello lyra-aulós: essi non sono semplicemente due em-
blemi della pratica musicale greca ma, ricondotti rispettivamente ad Apollo e Dioniso, espri-
mono la contrapposizione tra la natura razionale della psiche umana e la potenza irraziona-
le. Nel caso della lyra, strumento a corde, il flusso delle parole non viene interrotto per ese-
guire la melodia, ma si fonde e completa nel canto stesso; l’aulós, invece, impedisce all’ese-
cutore, impegnato a soffiare, di pronunciare contemporaneamente un testo. Il mito ricon-
duceva l’invenzione dello strumento alla dea Atena, per simulare il grido terrificante di Me-
dusa. Il suono inquietante, unito alla deformazione del volto per lo sforzo di generarlo, l’a-
vevano presto indotta a liberarsene sdegnata. Raccolto dal satiro Marsia, immune dal rischio 
di imbruttirsi ulteriormente, l’aulós era stato usato per sfidare, inevitabilmente senza succes-
so, il dio Apollo e la sua lyra. Di qui, la chiosa aristotelica (Politica, VIII, 1341b): «Lo studio 
dell’auletica non ha alcun effetto sull’intelligenza: attribuendo noi ad Atena la scienza e l’ar-
te». L’aulós era strettamente connesso con il culto dionisiaco perché confacente all’invasa-
mento estatico di quei riti, inoltre, l’utilizzo militare di auletái dimostra la considerazione del 
potere dello strumento non solo nell’incoraggiare i soldati ma anche nell’intimorire lo schie-
ramento nemico, evocando le pulsioni più profonde dell’animo umano. Per un approfondi-
mento sul concetto di μουσική in Grecia si segnala E. Rocconi, Mousike techne: la musica nel 
mondo greco, EDUCatt, Milano 2004; e Music and the Muses: the Culture of Mousike in 
the Classical Athenian City, a cura di P. Murray e P. Wilson, Oxford University Press, Oxford 
e New York 2004. 



Daniela Muzzu 

Pandemos, 4 (2026)   3 
 

La relazione tra musica e poesia non è codificabile né risolvibile perché è un proble-
ma che è stato e rimarrà sempre aperto, definibile solamente in termini di linee ten-
denziali all’interno di determinati momenti storici2. 

Uno di questi è senz’altro il periodo tra il Cinque e Seicento, con la tran-
sizione dal Rinascimento al Barocco e la nascita del melodramma. Data 
l’importanza riconosciuta come canali espressivi e comunicativi essenziali, 
non stupisce il coinvolgimento di poesia e musica in una simile rivoluzio-
ne storica, culturale e sociale: a partire dal XVI sec. entrambe vanno in-
contro a un rinnovamento della loro struttura interna, l’una affrontando 
la cosiddetta questione della lingua e l’altra, grazie ai vantaggi della stam-
pa musicale, potenziando lo sviluppo di un proprio linguaggio autonomo. 
Se adeguate revisioni del loro rapporto si erano sempre rese necessarie, 
secondo la realtà storica e culturale, ciò che distingue quest’ultimo rie-
quilibrio e giustifica la maggiore attenzione riconosciutagli è la risonanza 
a livello sociale, tale da proiettare la propria influenza sull’intera storia 
della cultura occidentale sino alla contemporaneità. 

L’avvento del melodramma è ricco di fascino non solo per il musicolo-
go e coinvolge in un singolare intreccio anche altri ambiti del sapere, co-
me la letteratura, le arti figurative e la riflessione filosofica: la travagliata 
gestazione teorica assimila difatti gli stimoli più originali dell’Umanesi-
mo e del Rinascimento classicheggiante, e risente inevitabilmente degli 
esiti delle discussioni relative all’impiego del madrigale cinquecentesco. 
La parabola del madrigale mette a fuoco le profonde trasformazioni cul-
turali maturate dalla fine del Quattrocento come reazione alla crisi reli-
giosa: se il vacillare della speculazione cristiana aveva indotto gli intellet-
tuali italiani a cercare risposte altrove, incentivando il movimento uma-
nistico di riscoperta dei classici e una loro rilettura più critica e attenta, 
le conseguenze in musica consistono nell’allentare gli artifici della tradi-
zione polifonica erudita a favore di una maggiore spontaneità. Le consi-
derazioni sul rapporto tra poesia e musica, dunque, non emergono ina-
spettatamente con i creatori del «recitar cantando», ma già i polifonisti 
ragionavano sulle possibilità pratiche di un’interpretazione profonda del 
significato del testo. 

Un genere così raffinato e originale ben risponde, dunque, alle aspira-
zioni artistiche del suo tempo: nelle Prose della volgar lingua (1525), 
Pietro Bembo riconosce l’interrelazione tra suono e significato e, di con-
seguenza, l’impossibilità di sostituire una parola con un’altra senza riper-

                                                 
2 E. Fubini, Musica e pubblico dal Rinascimento al Barocco, Einaudi, Torino 1984, p. 3. 



La trasformazione del rapporto musica-poesia 

Pandemos, 4 (2026)  4 
 

cussioni sull’armonia e l’equilibrio della frase. Aver individuato l’inscin-
dibilità dell’aspetto fonico da quello semantico induce il letterato vene-
ziano a valorizzare la varietà delle soluzioni metriche adottate da Petrar-
ca rispetto alla fissità della terzina dantesca, in quanto ogni disposizione 
ripetitiva indebolisce il legame espressivo tra il ritmo della frase (costan-
te nei dati schemi metrici) e il suo significato (chiaramente mutevole). Po-
sti come criteri di giudizio la gravità e la piacevolezza, Bembo chiarisce il 
concetto proponendo un esempio concreto: 

Volle il Boccaccio servar gravità in questo cominciamento delle sue novelle: Umana 
cosa è l’avere compassione agli afflitti; perché egli prese voci di qualità, che avesse-
ro gli accenti nella penultima per lo più, la qual cosa fece il detto principio tutto gra-
ve e riposato. Che se egli avesse preso voci che avessero gli accenti nella innanzi pe-
nultima, sí come sarebbe stato il dire: Debita cosa è l’essere compassionevole a’ mi-
seri, il numero di quella sentenza tutta sarebbe stato men grave, e non avrebbe com-
piutamente quello adoperato, che si cercava. [...] La qual cosa se nelle prose tanto può, 
quanto si vede potere, molto più è da dire che ella possa nel verso; nel qual verso il suo-
no e l’armonia vie più naturale e proprio e conveniente luogo hanno sempre, che nel-
le prose3. 

L’impulso espressivo scaturito dalla nuova poetica bembesca induce la 
poesia a liberarsi dalla rigidità della struttura strofica prediligendo libere 
combinazioni di settenari ed endecasillabi; al contempo, acuisce la sen-
sibilità nei confronti delle potenzialità significanti della musica. Rispetto 
allo stile monodico-accordale originario delle forme popolaresche, tal-
volta distinto come pseudomonodico, l’elemento polifonico viene indivi-
duato, per la sua ricchezza, come il mezzo più adatto a comunicare páthos. 
Con gli ultimi decenni del XVI sec. e l’inizio del XVII, il faticoso processo 
di integrazione tra le parole e la musica raggiunge il suo apice: il muta-
mento di focalizzazione dalla struttura formale esteriore, individuata da 
rima e metro, all’espressività particolare della parola, della frase o del pe-
riodo è determinato, infatti, dall’evidenza di un maggiore potere persua-
sivo della poesia quando sottratta alla prevedibilità e ripetitività tipica 
del genere frottolistico. Il principio cardine della varietas è ottenuto così 
adoperando un nuovo stile armonico: intervalli inconsueti ma funzionali 
al variare dei sentimenti, sillabazioni recitative su una sola nota o brevi 
moti accelerati, linee melodiche più duttili, che ormai arricchiscono la 
tavolozza del linguaggio musicale. Del resto, sonorità e ritmo, nonostante 

                                                 
3 P. Bembo, Prose della volgar lingua, lib. II, cap. XV (cit. da Prose della volgar lingua, 

gli Asolani, Rime, a cura di C. Dionisotti, Editori Associati, Milano, 1993 [1966], pp. 162-
163, 164). 



Daniela Muzzu 

Pandemos, 4 (2026)   5 
 

l’imprescindibile ruolo riconosciuto a livello verbale, rimangono materia 
prima del compositore e non è un caso che la musica strumentale abbia 
imparato a “parlare” e comunicare proprio sull’esempio delle modalità 
discorsive sperimentate a partire dal Cinquecento. 

L’elemento comune che giustifica e promuove un simile rapporto sim-
biotico è la manifestazione o imitazione efficace delle intenzioni emotive: 
«perché», come afferma a metà del XVI sec. il teorico e compositore Ni-
cola Vicentino, «la musica fatta sopra le parole non è fatta per altro se non 
per esprimere il concetto e le passioni e gli effetti di quelle con l’armo-
nia»4. Nel suo complesso discorso, Vicentino non presume alcuna suddi-
tanza della musica alla parola quanto un nuovo tipo di retorica finalizzata 
alla migliore comunicazione degli affetti, attraverso la ricerca di una mu-
sicalità comune a entrambi i linguaggi. 

L’Umanesimo fa la sua comparsa in musica proprio in concomitanza 
con i ragionamenti sui problemi di tecnica compositiva aperti dalle nuove 
esigenze espressive: la polifonia, infatti, per quanto più sviluppata non 
era la sola risorsa possibile e parallelamente ad essa altre forme musicali 
esistevano e progredivano, come la monodia. Così, il pensiero di Vicen-
tino è testimone di un momento di transizione stilistica: da un lato, esso 
corrisponde pienamente alle dinamiche del Cinquecento e si mantiene al 
di qua dell’orizzonte monodico; dall’altro, proprio nell’indagine sull’effi-
cace e corretta interrelazione tra testo e musica, emblematicamente po-
larazzata sull’aurium iudicium, sembra anticipare gli indirizzi del primo 
melodramma: 

Senza proposito de imitar la natura delle parole, et senza grata Armonia, induce l’o-
ditore più presto à fastidio che à diletto, et secondo il Filosofo, tutti quelli che fan-
no, fanno per il fine, adunque il fine della Musica è di satisfare à gl’orecchi5. 

Vicentino non può e non vuole certo rinnegare in toto la tradizione po-
lifonica, ma propone almeno una semplificazione a favore dell’intelligi-
bilità del testo e del tono affettivo. Peraltro, il richiamo all’auctoritas ari-
stotelica, coerente con gli ideali diffusi di classicità, si coniuga con il ten-
tativo di ripristinare l’uso degli antichi generi della musica greca (diato-
nico, cromatico, enarmonico), per poter realizzare con maggiore vividez-
za le più minute inflessioni della poesia. La polifonia non aveva in sé biso-

                                                 
4 N. Vicentino, L’antica musica ridotta alla moderna prattica [...], Roma 1555, lib. IV, 

cap. XXIX, c. 86r. 
5 Ivi, cap. XI. 



La trasformazione del rapporto musica-poesia 

Pandemos, 4 (2026)  6 
 

gno di simili artifici e, infatti, proprio la loro adozione massiccia alla fine 
del Cinquecento segna un momento di crisi e trapasso. 

Il motivo dell’animi permotio incoraggia anche il confronto con un’al-
tra disciplina, la retorica, e l’approfondimento degli intimi legami tra o-
ratoria e musica: in questa direzione, imprescindibili i trattati di Cicero-
ne e Quintiliano che, nel delineare i cinque officia orationis, sono costan-
temente attenti all’efficacia del discorso e alla conquista dell’uditorio, ar-
gomentazioni valide anche e soprattutto per il campo della musica. Desi-
deroso di rendere i páthe e gli éthe nuova materia di insegnamento, nella 
sua Institutio oratoria il retore latino Quintiliano raccomandava calda-
mente all’oratore di studiare musica, in virtù del suo rapporto più imme-
diato con le emozioni (I, 10, 25): 

Atqui in orando quoque intentio vocis, remissio, flexus pertinet ad movendos au-
dientium adfectus, aliaque et conlocationis et vocis, ut eodem utar verbo, modula-
tione concitationem iudicis, alia misericordiam petimus, cum etiam organis, qui-
bus sermo exprimi non potest, adfici animos in diversum habitum sentiamus [Ep-
pure anche nel discorso l’innalzamento della voce, l’abbassamento o l’inflessione mira 
a suscitare sentimenti nell’uditorio e una cosa è cercare la concitazione del giudice con 
la modulazione della disposizione delle parole e della voce, per usare lo stesso termi-
ne, un’altra la sua commozione poiché ci accorgiamo che anche dagli strumenti mu-
sicali, con i quali non si può esprimere un discorso, gli animi vengono in diverso mo-
do influenzati]. 

Capovolgendo il suggerimento, Vicentino adotta invece l’oratore come 
modello di riferimento non solo per l’agogica del decorso verbale, ma an-
che per l’intonazione dinamica e l’interpretazione, sottolineando in ciò 
l’importanza della memoria: 

La esperienza dell’oratore l’insegna, che si vede il modo che tiene nell’oratione, hora 
dice forte, et hora piano, e più tardo, e più presto, e con questo muove assai gl’odito-
ri, e questo modo di muovere la misura fa effetto assai nell’animo [...]. Il simile dè es-
sere nella musica, perché se l’oratore muove gli oditori con gl’ordini sopradetti, quan-
to maggiormente la musica recitata con i medesimi ordini accompagnati dall’armo-
nia, ben unita, farà molto più effetto [...] quando la musica sarà cantata alla mente 
sarà molto più gratiata [...] perché i sguardi con gli accenti musicali muoveno assai 
gli oditori6. 

Sostenuti dall’evidenza della flessibilità melodica del linguaggio nella 
prosodia, i trattatisti del Rinascimento, partecipi della nuova mentalità 
scientifica e umanistica, affrontano così lo studio della retorica musicale 
indagando i fenomeni acustici e soprattutto le componenti affettive e le 

                                                 
6 Ivi, cap. XLII. 



Daniela Muzzu 

Pandemos, 4 (2026)   7 
 

reazioni suscitate nell’ascoltatore dall’esperienza musicale7. Tra loro spic-
ca Gioseffo Zarlino: figura centrale del Cinquecento e punto di riferimen-
to dei teorici fino al secolo successivo, egli fornisce nei suoi trattati indi-
cazioni fondamentali sui diversi aspetti della teoria e della pratica musi-
cale (la «ragione» e il «senso»), viste come due facce della stessa medaglia 
in quanto sussunte nella verifica audio-percettiva. La sua opera è senza 
dubbio la più articolata e complessa e ha il merito di sorreggersi su di una 
forte intelaiatura concettuale che rielabora, per comprenderli, spiegarli e 
razionalizzarli, i fermenti creativi di quei decenni: ad esempio, nelle Isti-
tutioni harmoniche8 (1558), seguendo significativamente le orme del Bem-
bo, applica il suo concetto di qualità sonora delle parole ampliandolo in 
associazione con le proprietà affettive degli intervalli. 

Si è visto come la forza propulsiva del rinnovamento culturale di quegli 
anni, che Zarlino non manca di registrare, trasmetta nell’ambito musica-
le l’esigenza di un costante riferimento alla filosofia, al pensiero e alla mu-
sica dei Greci non come puro ritorno al passato, ma come occasione di 
riflettere sul progresso presente. Anche la querelle ingeneratasi sugli An-
tichi e i Moderni è trasponibile musicalmente e chiama ancora una volta 
in causa il rapporto musica-poesia: essa diventa un termine di confronto 
inevitabile per valutare l’antitesi monodia-polifonia e distinguere i pro-
gressisti dai conservatori, i sostenitori della seconda pratica da quelli 
della prima. Una classificazione  semplificatoria, ma invero troppo som-
maria, ha associato alla polifonia un rapporto sbrigativo (ai limiti della 
noncuranza) con il testo poetico, smentito però proprio alla luce del caso 
del madrigale; inoltre, ha schematizzato l’aspra contesa sul modo di com-
porre, incorsa tra Zarlino e il suo allievo Vincenzo Galilei, facendo del pri-
mo un avversario delle esigenze monodiche emergenti. Tuttavia, la com-
plessità del modello proposto dal maestro veneziano è dimostrata chiara-
mente dall’accentuazione del ruolo del testo: 

Percioché il parlare da sé senza l’harmonia et il numero ha gran forza di commuo-
ver l’animo: conciosia che, se noi haveremo riguardo a cotal cosa, vederemo che al-

                                                 
7 Sempre fondamentale, anche con l’imporsi del paradigma aristotelico, il binomio ora-

ziano prodesse-delectare, al quale si unisce il ciceroniano e quintilianeo movere. Sul tema 
cfr. G. Wöhrle, Delectare, Docere, Movere, in Historisches Wörterbuch der Rhetorik, di-
retto da G. Ueding, Niemeyer, Tübingen 1992-2015, 14 voll., nell’ordine, II (1994), coll. 521-
523 (la prima), coll. 894-896 (la seconda), V (2001), coll. 1498-1501 (la terza), nonché, dalla 
stessa opera, D. Till, Prodesse-delectare-Doktrin, VII (2005), coll. 130-140. 

8 L’opera è consultabile digitalmente sul sito del Thesaurus musicarum italicarum. Sul 
TmiWeb è inoltre possibile trovare catalogati altri trattati musicali italiani del Rinascimen-
to e del primo Barocco. 



La trasformazione del rapporto musica-poesia 

Pandemos, 4 (2026)  8 
 

cune fiate quando udimo legere ο raccontare alcuna Favola overo Historia, siamo 
costretti ridere ο piangere; et alcune volte ci induce all’ira, et alla colera, et alle volte 
di mestiere ne fa diventare allegri, et così il contrario. Il Parlare adunque né induce 
alla furia, et né placa, né fa esser crudeli, et né addolcisce9. 

Zarlino riconduce la potenza travolgente della musica del passato alla 
qualità dei testi poetici che accompagnavano le melodie, chiarendo come 
il miglioramento tecnico non comporti automaticamente uno sviluppo nel-
la resa espressiva: la polifonia costituisce sì un ampliamento delle possi-
bilità compositive, ma riscontra al riguardo uno squilibrio tra i mezzi a 
disposizione del musicista e lo spessore inadeguato della poesia moder-
na. L’urgenza di riflettere sul binomio linguaggio musicale e verbale deri-
va dall’evidenza della massima efficacia emotiva che la loro unione è in gra-
do di esercitare sul pubblico:  

Quattro sono state le cose le quali sono sempre concorse insieme in simili effetti, 
delle quali mancandone alcuna, nulla o poco si haverebbe potuto vedere. Era adun-
que la prima l’harmonia, che nasce dalli suoni o dalle voci; la seconda il numero de-
terminato contenuto nel verso, il qual nominavano metro; la terza la narratione di al-
cuna cosa, la quale contenesse alcuno costume, et questa era la oratione, overo il par-
lare; la quarta et ultima poi era un soggetto ben disposto, atto a ricevere alcuna pas-
sione10. 

Quanto così postulato da Zarlino non è da intendere come una gerar-
chia, poiché infatti la piena riuscita di un discorso musicale dipende dal 
concorso di linguaggi diversi e dotati di caratteristiche specifiche: pur es-
sendo di per sé autonomi, quando sono contemplati in un rapporto orga-
nico si potenziano reciprocamente e non sortirebbero lo stesso effetto se 
considerati distintamente. Perché la relazione tra musica e poesia sia dav-
vero fruttuosa nessuno dei due linguaggi deve sottomettere l’altro, al con-
trario, ognuno deve badare a conservare le proprie prerogative e a non 
intralciare quelle dell’altro. Un’imitazione pedissequa del linguaggio par-
lato e di tutte le sue modulazioni, costretta a trascurare i criteri propri 
della musica, è, secondo Zarlino, assurda e improduttiva perché rischia 
di incappare in intervalli irrazionali e fuor di natura che non dilettano l’u-
dito. Il nucleo centrale della sua speculazione è senz’altro influenzato dal-
la formazione platonico-boeziana: in siffatta prospettiva, la musica sa-
rebbe il medium più appropriato ad intervenire sul mondo degli affetti e 

                                                 
9 G. Zarlino, Le Istitutioni Harmoniche […], Venezia 1561, parte II, cap. 7, p. 71. 
10 Ivi, p. 72. 



Daniela Muzzu 

Pandemos, 4 (2026)   9 
 

delle passioni, in virtù del carattere astratto e di quell’essenza numerica 
che la accomuna all’animo umano e, precisamente, alla natura. 

Seguendo questo modello, l’opposizione Antichi-Moderni perde di si-
gnificato: la natura, infatti, rimane una fonte inesauribile di risorse, a 
cambiare sono gli strumenti per usufruirne e l’abilità stessa del musici-
sta. Di qui anche l’insofferenza per gli stili esasperatamente artificiosi 
(polifonia) e la predilezione per la naturalezza (monodia): Zarlino non 
intende condannare la polifonia, quanto semplificarla e depurarla di ogni 
elemento irrazionale, per favorire la migliore cooperazione di musica e 
poesia. Al contempo, riconosce i pregi della monodia accompagnata, che 
all’epoca si avviava verso il successo, e nel porre le basi dell’armonia ac-
cordale egli stesso invita in questa direzione, tuttavia rifiuta ogni aprio-
ristica subordinazione della componente musicale e ribadisce ferma-
mente l’autonomia espressiva di quest’ultima. 

Su questa precisa concezione del linguaggio musicale si impernia la 
polemica con Vincenzo Galilei e la camerata de’ Bardi: per Zarlino, mu-
sica e poesia condividono sì il medesimo fine di muovere gli affetti attra-
verso l’imitazione delle passioni, ma ognuno adopera propri strumenti e 
segue regole e leggi indipendenti. Ponendosi in netta antitesi con l’idea 
che il discorso cantato sia una filiazione di quello parlato, il teorico vene-
ziano rifiuta tutti i tentativi di assimilarli al punto da annullare l’identità 
del linguaggio musicale. Zarlino è consapevole delle potenzialità del mon-
do dei suoni nel seguire l’«oratione», ma è altresì convinto che per questo 
la musica non debba eccedere: il criterio di giudizio è l’orecchio dell’a-
scoltatore che non potrà essere soddisfatto se, nel tentativo di immede-
simarsi con la parola, la musica rinnegasse la propria essenza naturale e 
razionale.  

Galilei, pienamente imbevuto della tradizione retorica umanistico-ri-
nascimentale, assume invece il linguaggio verbale come modello univer-
sale e stima il valore delle altre forme di espressione nella misura in cui 
esse si adeguano alla parola e al suo sistema. Secondo questa prospettiva, 
la polifonia è un assurdo perché non è dato pronunciare contemporanea-
mente parole diverse, e inoltre, la sovrapposizione di più melodie genere-
rebbe un contrasto tra i rispettivi éthe o, peggio, l’annullamento di ogni 
proposta emotiva: come il discorso verbale procede orizzontalmente, così 
la musica che lo accompagna, essendo priva di una propria fisionomia, 
deve adeguarsi alla sua logica e rifuggire ogni forma di verticalità accor-
dale. Tali condanne stridono evidentemente con l’impostazione del mae-



La trasformazione del rapporto musica-poesia 

Pandemos, 4 (2026)  10 
 

stro perché valutano la musica con lo stesso metro del linguaggio verbale, 
negandone la diversità: l’obiettivo del suo detrattore è quello di far emer-
gere la musicalità insita nella parola stessa, recuperare e valorizzare le 
proprietà fonico-semantiche dell’unico linguaggio ammissibile, quello 
verbale; Zarlino, invece, cerca di dimostrare su basi rigorose e razionali 
l’esistenza di un ulteriore linguaggio dalla musicalità più specifica. 

Anche per il fine unanimemente riconosciuto dell’espressione degli af-
fetti si delineano posizioni distinte: poiché per il teorico fiorentino la lo-
gica della musica e la sua valenza emotiva dipendono dal linguaggio ver-
bale, ogni espressione musicale alternativa, che si sofferma sul contrap-
punto e la rappresentazione pittorica della singola parola, più che sul si-
gnificato complessivo del testo, scade in uno sterile edonismo. Ripor-
tando un passo della Politica aristotelica (VIII 6 1341a 5-17), Galilei sen-
tenzia: «Quella musica la quale non serve al costume dell’animo è vera-
mente da disprezzarsi11». Il piacere uditivo scaturito unicamente dalla 
musica, infatti, interferisce con l’espressione verbale e ne indebolisce il 
concetto, portatore di sentimenti: in Zarlino una simile osservazione con-
ferma l’autonomia dell’espressione musicale, d’altronde il diletto non è 
una semplice edoné quanto il frutto di una «proportione di voci o suoni, 
che tra loro acconsentiscono e consonano12». 

In linea con le conversazioni di casa Bardi, che indubbiamente privi-
legiavano la forma letteraria, nel suo Dialogo Galilei assume con un sot-
tile escamotage la musica dei Greci come emblema di vera naturalità per 
affermare l’innata superiorità e il pregio artistico della monodia in anti-
tesi alle affettate architetture polifoniche. Viceversa Zarlino, per giunta 
uno dei pochi teorici a porre in dubbio che la musica greca fosse unica-
mente monodica, non si conforma al mito umanistico-rinascimentale del 
vagheggiamento dell’antichità e, pur lodando la musica antica e l’effica-
cia sull’animo umano del canto accompagnato all’unisono, considera la 
prassi moderna non in linea di rottura e di opposizione, ma di inevitabile 
integrazione ed evoluzione dal più semplice al più complesso. 

                                                 
11 V. Galilei, Dialogo [...] della musica antica et della moderna, Firenze 1581, p. 84. Il pas-

so appartiene ad un lungo intervento di Giovanni de’ Bardi, che è anche il dedicatario del Dia-
logo; si rileva che la frase «serve al costume dell’animo» è ripresa ad litteram dal primo vol-
garizzamento della Politica aristotelica, ovvero il Trattato dei Governi di Aristotile, tradot-
to di Greco in lingua vulgare Fiorentina da Bernardo Segni, Gentilhuomo et Accademico 
Fiorentino, Firenze 1549, lib. VIII, cap. V, p. 404, riga 14; il passo al quale Galilei fa riferi-
mento è cap. VI, p. 410, righe 7-24. 

12 G. Zarlino, Sopplimenti musicali, libro VIII. 



Daniela Muzzu 

Pandemos, 4 (2026)   11 
 

Le riflessioni degli autori greci e romani circa il potere esercitato dalla 
musica sull’animo umano non erano ignote ai trattatisti di musica, già in 
epoca medievale, essi però avevano privilegiato una dimensione specu-
lativa e filosofica del fatto musicale13. Durante il Rinascimento, sulla scia 
della riscoperta umanistica delle opere di Aristotele14, si passa a una le-
gittimazione del delectare, non più inteso solo come un corollario: per 
quanto l’ideale di bellezza, secondo la derivazione greca, sia ancora legato 
a quello di armonia, è proprio quest’ultima ad assumere una connota-
zione più terrena e psicologica, legata all’ascoltatore e perciò soggettiva. 
Aumenta la produzione non liturgica, sostenuta in ambito aristocratico 
dalla nobilitazione della pratica estemporanea. La stampa facilita l’assot-
tigliamento della dicotomia tra produzione alta e bassa con un repertorio 
colto ma di larga diffusione: la musica diventa un ambìto vessillo per l’a-
ristocrazia cittadina desiderosa di elevarsi socialmente al pari dell’oligar-
chia nobiliare. A ben vedere, il richiamo alla prassi della civiltà classica 
per eccellenza e alla fortunata dottrina dell’éthos musicale non è solo un 
lascito della cultura umanistico-rinascimentale, un mero ripiegamento 
nel passato, ma un’illuminante proiezione della rivoluzione alla quale la 
musica era ormai andata incontro:  

                                                 
13 È dal pensiero greco che la civiltà musicale europea ha ereditato la frattura tra la musica 

puramente pensabile e la musica pratica: la prima è espressione dell’armonia delle sfere, 
teoria tradizionalmente fatta risalire a Pitagora in quanto fondata sul principio cardine del-
la sua Scuola, il numero; la seconda è intesa come téchne, ovvero come arte che produce 
piacere. Poiché anche il rapporto tra anima e corpo umano è intessuto dal numero e dall’ar-
monia, in ragione di questa affinità costitutiva la musica ha il potere di ristabilire l’equilibrio 
turbato dell’animo. Di qui lo snodo cruciale del concetto di «catarsi» (lett. «purificazione») 
da una connotazione medica a un senso spiccatamente etico e pedagogico. Il legame della 
musica con la medicina è antichissimo e affonda le sue radici sin nella mitologia classica: 
Apollo, infatti, era il dio della poesia, della musica e della medicina, intesa come dispensa-
trice di φάρμακα, remedia, per la salute anche spirituale del genere umano. A ben vedere, 
dunque, il valore cerimoniale, didattico e d’intrattenimento accordato alla musica va ricon-
dotto alla sua rilevante influenza, positiva o negativa, sul comportamento morale dell’uomo 
e i suoi costumi, un influsso fatto oggetto di analisi nella cosiddetta dottrina dell’éthos. Pla-
tone, convinto che un cambiamento nei modi della musica si rifletta e ripercuota anche 
nell’ambito politico, propone un modello di catarsi allopatica (una musica appropriata può 
purificare dai vizi e infondere virtù); Aristotele individua, invece, una catarsi omeopatica 
(lett. «purificazione per mezzo di elementi simili») che, attraverso l’imitazione dell’éthos 
negativo, ne favorisce l’espulsione dall’animo. Merito dell’aristotelismo è inoltre quello di 
ammettere la pratica della musica non solo per l’educazione, ma anche per il sollevamento 
dell’animo: una forma di beneficio più svincolata da propositi moralistici. 

14 Per l’interpretazione del concetto di catarsi in epoca rinascimentale si segnala R. Tesi, 
Aristotele in italiano. I grecismi nelle traduzioni rinascimentali della “Poetica”, Accade-
mia della Crusca, Firenze 1997, pp. 166-167. 



La trasformazione del rapporto musica-poesia 

Pandemos, 4 (2026)  12 
 

Uno spostamento dell’attenzione dal compositore all’ascoltatore, dalla musica co-
me oggetto alla musica come strumento etico, affettivo e concettuale, legato perciò 
intimamente al linguaggio poetico15. 

La nascita del teatro musicale presuppone, come referente imprescin-
dibile, la presenza di un pubblico che instaura con l’evento sonoro, ora 
anche spettacolare, un rapporto bidirezionale di influenza reciproca. La 
nascita del melodramma si colloca alle soglie del XVII sec. e la sua para-
bola si estende per tutta l’epoca barocca, un’età di intensa sperimenta-
zione, all’instancabile ricerca di nuovi modi per sollecitare l’attenzione e 
l’immaginazione del pubblico. Un orientamento così innovativo e mar-
catamente distinto dalla sensibilità rinascimentale rispecchia la com-
plessa temperie storica, segnata dal dominio delle grandi monarchie as-
solute e da durissimi meccanismi di repressione verso ogni forma di dis-
senso e alterità sociale:  

Un fondo d’amaro stava già sotto il riso dei cinquecentisti ed ora viene sempre più 
a galla col procedere della Controriforma. L’ilarità si fa sempre più fatua, e contem-
poraneamente la mestizia viene riconosciuta lo stato naturale dell’uomo. Il senso ma-
cabro del decesso succede alla serenità della morte rinascimentale (che era un trapas-
sare in grembo alla fama), e le lettere non sembrano più uno strumento d’immorta-
lità, ma un mezzo per liberarsi dalla mestizia16. 

Nell’imporsi di siffatta visione del mondo, si ricorre alla musica e, in 
particolare, all’evento spettacolare come antidoto per il senso di angoscia 
e di inquietudine che ha sconvolto l’armonia dell’universo umanistico-
rinascimentale. In verità, il Barocco, pur nella sua sorprendente identità, 
non si manifesta ex abrupto, ma sviluppa e amplifica tendenze già pre-
senti nel Cinquecento: il segno di questa continuità, che non intende cer-
to confondere o negare i caratteri precipui di due periodi ben distinti, è 
emblematicamente documentato dall’intensificazione del dibattito sulla 
ricezione musicale, agevolata dal raccordo con i trattati di poetica e reto-
rica. È indubbio che il destinatario dell’opera d’arte e, specificamente, 
l’uditore assuma una rilevanza decisiva nel Seicento, con il trionfo della 
spettacolarità17, ma il suo valore è già sagacemente riconosciuto un seco-

                                                 
15 E. Fubini. Musica e pubblico dal Rinascimento al Barocco cit., p. 82. 
16 G. Morpurgo-Tagliabue, Aristotelismo e barocco, in Retorica e Barocco, atti del III Con-

gresso internazionale di studi umanistici, Venezia, 15-18 giugno 1954, a cura di Enrico Ca-
stelli, Bocca, Roma 1955, p. 167. 

17 Un contributo sulla connessione fra gli aspetti storici, sociali e spettacolari è J.A. Mara-
vall, La cultura del Barocco. Analisi di una struttura storica, Mulino, Bologna 1985 [1975], 
specialmente il cap. Novità, invenzione, artificio. Ruolo sociale del teatro e delle feste, pp. 
373-410. 



Daniela Muzzu 

Pandemos, 4 (2026)   13 
 

lo prima da Zarlino. Oltretutto, l’intuizione zarliniana non è un’isolata 
anticipazione di uno statuto esclusivamente barocco, ma risente dei pa-
radigmi del proprio tempo. Lo testimonia il Cortegiano (1528) di Baldas-
sare Castiglione, importante modello per l’opera del teorico veneziano, 
attento alle nuove abitudini di ascolto e ricettivo del grande potere affet-
tivo della musica a tal punto da intravvedere uno stile di canto a metà tra 
la monodia e il futuro melodramma, di sicuro impatto sull’animo umano: 
«ma sopra tutto parmi gratissimo il cantare alla viola per recitare [scil. 
poesie]; il che tanto di venustà ed efficacia aggiunge alle parole, che è 
gran maraviglia»18. Anche l’enfasi del Castiglione nel valutare la musica 
col parametro della commozione dell’ascoltatore non può essere scissa 
dallo specifico ambiente delle corti rinascimentali e dalla prassi ivi dif-
fusa del madrigale, fruito ed eseguito non da professionisti, ma da gen-
tildonne e gentiluomini dilettanti.  

Con la sua affermazione in ambiente aristocratico, la musica rivendica 
a sé una concreta finalità ricreativa (del resto, già tipica delle forme po-
polari, ma senza riconoscimento valoriale e di pregio artistico), ulteriore 
alle manifestazioni religiose, che ne facevano un oggetto sacro vòlto all’e-
dificazione spirituale dei fedeli. Con un intento non polemico nei riguardi 
della prassi musicale religiosa, bensì propositivo di un ampliamento se-
colare e laico, nelle Corti e nelle Accademie non solo si discute di filosofia, 
poesia, scienza e musica, ma si prende anche attivamente parte alla sua 
produzione: una tappa fondamentale per il riscatto della funzione sociale 
e artistica del musicista19. 

Il madrigale cinquecentesco è, per l’appunto, forse il primo genere 
musicale a considerare esplicitamente l’espressione come fine primo del-
la musica e, conseguentemente, a estendere il proprio sguardo all’udito-
                                                 

18 B. Castiglione, Il Libro del Cortegiano, libro II, cap. XIII (cit. dall’edizione Garzanti, 
Milano 1981, con introduzione di A. Quondam e note di N. Longo, p. 137). 

19 Il Cortegiano, addirittura, individua la competenza musicale come necessaria al perfet-
to uomo di corte, in ciò estendendo all’età adulta i precetti appartenenti alla tradizione che 
fa capo al già ricordato libro VIII della Politica aristotelica. Equivalente ecclesiastico del 
trattato del Castiglione è, invece, la sezione De musica nel libro II del De cardinalatu di Pao-
lo Cortesi. La sezione è edita modernamente, con la traduzione italiana a fronte, nel volume 
di N. Pirrotta, Musica tra Medioevo e Rinascimento, Einaudi, Torino 1984, appendice II al 
penultimo cap., Musica e orientamenti culturali nell’Italia del Quattrocento, pp. 213-249: 
pp. 234-243; Commento, pp. 243-249. Su di essa si vedano altresì i contributi di F. Bran-
cacci, Una fonte aristotelica della sezione «De musica» del De Cardinalatu di Paolo Corte-
si, «Studi musicali», 20 (1991), pp. 69-84, e, della stessa autrice, Musica classica vs musica 
moderna nel De cardinalatu di Paolo Cortesi, «Il Saggiatore musicale», 6 (1999), pp. 5-22, 
e Musica, retorica e critica musicale nel De cardinalatu di Paolo Cortesi, «Rinascimento», 
II ser., 39 (1999), pp. 409-430. 



La trasformazione del rapporto musica-poesia 

Pandemos, 4 (2026)  14 
 

re-fruitore: i problemi chiave del futuro melodramma sono così antici-
pati da almeno un secolo, ma il loro approdo nell’universo barocco impo-
ne una trasformazione. La cosiddetta crisi della polifonia non può essere 
spiegata solo in termini musicali e coincide, infatti, con il superamento 
dei testi poetici della tradizione petrarchesca. Ne consegue uno squilibrio 
espressivo tra componimenti letterari (ora di autori moderni come Tor-
quato Tasso, Giovan Battista Guarini e, soprattutto, Giovan Battista Ma-
rino, in virtù della maggiore attenzione dedicata ai sentimenti e ai loro 
contrasti) e tecniche musicali eterogenee tra loro, rimodulato a favore del-
la poesia e della sua nuova sensibilità concettuale: è la compiuta realizza-
zione della “seconda prattica”, cioè di quell’orientamento che convalida 
il primato della parola sulla musica e, nell’allineamento di quest’ultima 
ai ritmi e ai modi del discorso poetico, giustifica ogni infrazione alle rego-
le compositive consolidate.  

Su un altro versante l’esaurirsi del madrigale coincide con la rinuncia 
alla pratica musicale da parte dei membri dell’aristocrazia, che preferi-
scono assumere il ruolo di ascoltatori e promotori di musica eseguita da 
professionisti. Il progresso della tecnica musicale richiede senz’altro un e-
secutore di buon livello, ma l’abbandono della formazione musicale è an-
che un’espressione emblematica del contesto sociale di fine Rinascimen-
to, in cui maschera e verità si confondono: per diventare nobile non c’è 
più bisogno di coltivare le stesse doti, è sufficiente apparire. È inevitabile 
che, in un mondo che presta sempre maggiore attenzione alla condotta 
esteriore, il senso della svolta venga suggellato da un maggior rilievo per 
l’aspetto fattuale dello spettacolo. 

La musica vocale e strumentale era presente nelle rappresentazioni sin 
dal Rinascimento, con una funzione realistica o “paratestuale”; il succes-
sivo passo avanti verso l’appropriazione dell’evento teatrale non più in 
modo accessorio e occasionale, ma autorevole, è costituito dagli interme-
di (in particolare quelli fiorentini del maggio 1589, composti per accom-
pagnare la prima rappresentazione, postuma, de La pellegrina, comme-
dia di Girolamo Bargagli, e celebrare le nozze di Ferdinando I de’ Medici 
con Cristina di Lorena20). Come il madrigale aveva dimostrato le capacità 

                                                 
20 Sugli intermedi e i primi spettacoli si veda A. Solerti, Gli albori del melodramma, San-

dron, Milano-Palermo-Napoli 1904-5, 3 voll., II, pp. 15-42; e W. Kirkendale, Emilio De’ Ca-
valieri “Gentiluomo Romano”. His Life and Letters, his Role as Superintendent of All the 
Arts at the Medici Court, and his Musical Compositions. With Addenda to L’Aria di Fio-
renza and The Court Musicians in Florence, Olschki, Firenze 2001, specialmente il cap. 4, 
Music for Weddings at the Court of the Medici, pp. 159-184. Un celebre contributo sugli a-



Daniela Muzzu 

Pandemos, 4 (2026)   15 
 

della musica nel valorizzare il testo poetico così gli intermedi iniziano a 
provare la maggiore incisività di musica e poesia facendole approdare 
sulla scena: dall’affectus exprimere si deve ora arrivare a un più impres-
sivo afficere. La disposizione barocca, più vigorosamente vocata al tea-
tro, non si accontenta di ammaliare il pubblico, intende sedurlo.  

Il merito di aver indirizzato l’ambiente fiorentino verso la musica sce-
nica è da riconoscere al gentiluomo romano Emilio de’ Cavalieri, attivo 
fin dall’ultimo decennio del XVI sec. nella composizione di “favole in mu-
sica”. La rappresentazione di Anima et di Corpo è la prima azione dram-
matica a essere interamente musicata, inoltre, la prima di tale tipo a es-
sere pubblicata, inaugurando così anche la pratica della “stampa musi-
cale celebrativa”. Allestita a Roma presso l’Oratorio filippino della Valli-
cella all’inizio del febbraio 1600 (durante il Carnevale), si tratta di uno 
spettacolo di argomento allegorico-religioso assai vicino alla civiltà tea-
trale fiorentina tardo-cinquecentesca, a sua volta influenzata dalla pasto-
rale ferrarese. Fra i generi drammatici prevalenti durante il periodo del 
tardo Rinascimento, essa si dimostra singolarmente consentanea alla nuo-
va sensibilità e, prima che nel melodramma, la musica non poteva tro-
vare accoglienza migliore: l’Opera dei primordi ne sviluppa a tal punto i 
procedimenti da potersi definire una sua specifica variante musicale.  

La letteratura aveva contribuito alla vocazione spettacolare del nuovo 
secolo con un lungo lavorìo di ridefinizione della drammaturgia e codifi-
cazione dei generi teatrali: le discussioni sulla tragedia greca stimolano 
senz’altro la partecipazione della musica al panorama teatrale, ma l’in-
fluenza della favola pastorale si rivela ben più feconda e decisiva. Nata 
dal convergere di diversi modelli e suggestioni, e designata non a caso 
anche “tragicommedia”, essa agevola la mediazione con i precedenti clas-
sici, suoi imprescindibili referenti, e favorisce il trasferimento delle loro 
componenti più idonee a uno sviluppo musicale. 

Le esperienze drammatico-musicali di Cavalieri e l’affermazione del 
gusto pastorale contribuiscono, dunque, a stabilire un’abitudine al nuovo 
genere, ma per la definizione del suo stile è l’operato di Giulio Caccini e 
Jacopo Peri a essere davvero determinante. Prima vera opera in musica di 
argomento profano è, dunque, l’Euridice (Firenze, Palazzo Pitti, 28 mag-
gio 1600, ripresa per le nozze regali il 6 ottobre dello stesso anno) di Ja-

                                                 
spetti iconografici è inoltre il saggio storico-artistico di A. Warburg, I costumi teatrali per 
gli intermezzi del 1589 (1859), che è consultabile nella moderna edizione pubblicata da Ab-
scondita, Milano 2021, con uno scritto di Nicola Badolato. 



La trasformazione del rapporto musica-poesia 

Pandemos, 4 (2026)  16 
 

copo Peri, su testo di Ottavio Rinuccini, che, sebbene omaggio di un pri-
vato cittadino, il cavaliere Jacopo Corsi, finisce per offuscare la fastosa 
solennità del Rapimento di Cefalo (musiche per la maggior parte di Cac-
cini, testo di Gabriello Chiabrera), lo spettacolo principale offerto dal Gran-
duca stesso; il maggiore successo artistico dell’Euridice induce addirit-
tura Caccini a imitare il rivale, invero pallidamente, con una nuova opera, 
sul medesimo testo di Rinuccini21. 

Le lettere dedicatorie e gli avvertimenti ai “lettori”, anteposti alle mu-
siche e ai libretti dei primi melodrammi, se opportunamente riesaminati 
alla luce di una coscienza storica e filologica volta alla comprensione dei 
Realien, rivelano motivazioni e difficoltà che hanno accompagnato, con-
tribuendo a renderla tale, siffatta rivoluzione musicale e culturale. Il 
frontespizio dell’opera di Cavalieri, curata dal patrocinatore della stampa 
Alessandro Guidotti, si avvale per la prima volta della formula del “reci-
tar cantando”, ma in modo descrittivo nel significato di “pronunziare le 
parole intonandole con la musica” e, com’è ovvio, senza le implicazioni 
che tanto hanno fatto discutere gli storici e che solo a posteriori, in virtù 
dell’evoluzione del genere, il concetto avrebbe assunto.  

Più consistenti, invece, risultano le riflessioni estetiche di Caccini e Pe-
ri sulla «nuova maniera di canto» (significativamente, non vi ricorre mai 
l’espressione del Cavalieri). Il primo, in apertura della sua Euridice, ne 
rivendica l’esclusiva paternità artistica e, sia per lusingare il dedicatario 
Giovanni Bardi sia soprattutto per dare credito alle sue asserzioni sulla 
precocità dell’invenzione, amplifica il valore suggestivo delle conversa-
zioni della Camerata22 sul ruolo della musica nel teatro antico, contribuen-
do intenzionalmente al mito del circolo fiorentino come culla del fortuna-
to teatro d’opera: 

Havendo io composto in musica in stile rappresentativo la favola d’Euridice e fatto-
la stampare, mi è parso parte di mio debito dedicarla a V. S. Illustriss., alla quale io 
son sempre stato particolar servitore, et a cui mi truovo infinitamente obligato. In es-
sa ella riconoscerà quello stile usato da me altre volte, molti anni sono [...]; e questa 
è quella maniera altresì la quale, ne gli anni che fioriva la Camerata sua in Firenze, 
discorrendo ella diceva insieme con molti altri nobili virtuosi essere stata usata da gli 

                                                 
21 Si veda la voce procurata da C. Casellato, Caccini Giulio, detto anche Giulio Romano, in 

Dizionario Biografico degli Italiani, Istituto della Enciclopedia Italiana, XVI (1973). 
22 Un interessante e valido approfondimento sul reale contributo delle Camerate alla nasci-

ta dell’Opera in musica si può leggere in N. Pirrotta, Scelte poetiche di musicisti. Teatro, poe-
sia e musica da Willaert a Malipiero, Marsilio, Venezia 1987. 



Daniela Muzzu 

Pandemos, 4 (2026)   17 
 

antichi Greci nel rappresentare le loro Tragedie et altre favole adoperando il can-
to23. 

Naturalmente, Peri non fa attendere la sua risposta citando nell’avviso 
ai lettori sia Cavalieri, dal quale «prima che da ogni altro ch’io sappia, 
con maravigliosa invenzione ci fusse fatta udire la nostra Musica su le 
Scene», sia Caccini, «il cui sommo valore è noto al Mondo». Nondimeno, 
anch’egli rivendica un’originalità di soluzioni fin dal 1594 con la Dafne 
(testo di Rinuccini, derivato dal III intermedio inserito nella commedia 
La pellegrina): 

Onde veduto che si trattava di poesia Dramatica, e che però si doveva imitar col can-
to chi parla (e senza dubbio non si parlò mai cantando) stimai che gli antichi Greci 
e Romani (i quali secondo l’openione di molti cantavano su le Scene le Tragedie in-
tere) usassero un’armonia che, avanzando quella del parlare ordinario, scendesse tan-
to dalla melodia del cantare, che pigliasse forma di cosa mezzana; e questa è la ra-
gione onde veggiamo in quelle Poesie haver havuto luogo il Iambo, che non s’innal-
za come l’Esametro, ma pure è detto avanzarsi oltr’ a confini de’ ragionamenti fami-
liari. E per ciò tralasciata qualunque altra maniera di canto udita fin qui, mi diedi tut-
to a ricercare l’imitazione che si debbe a questi Poemi24. 

Il nucleo della questione sta, propriamente, nella distinzione tra il nuo-
vo stile monodico e un uso del canto a solo in forma drammatica: uomo 
di fiducia di Giovanni de’ Bardi, l’entusiasmo per la monodia nasceva in 
Caccini dalla consumata abilità di cantore; la sua raccolta di madrigali, 
sotto il titolo orgoglioso di Nuove Musiche (poi rafforzato aggiungendo 
«e nuova maniera di scriverle»), compie un passo decisivo nello svolgi-
mento dal madrigale polifonico a quello monodico, 

che migliore effetto farà, e diletterà più un’aria, o un madrigale in cotale stile com-
posto su ’l gusto del concetto delle parole da tale [scil. ‘colui’] che habbia buona ma-
niera di cantare, che non farà un altro con tutta l’arte del contrappunto, di che non 
si può rendere migliore ragione, che la prova istessa25. 

                                                 
23 G. Caccini, L’Euridice composta in musica in stile rappresentativo da Giulio Caccini 

detto Romano, Firenze 1600 (la lettera reca la data «Di Firenze li [scil. mercoledì] 20 di di-
cembre 1600»). Si segnalano le edizioni moderne curate da A. Solerti per Le origini del me-
lodramma. Testimonianze dei contemporanei, Bocca, Torino 1903, pp. 50-52, e Gli albori 
del melodramma cit., II, pp. 111-112. 

24 J. Peri, Le musiche [...] sopra l’Euridice del Signor Ottavio Rinuccini, rappresentate 
nello Sponsalizio della Cristianissima Maria Medici, Regina di Francia e di Navarra, Fi-
renze 1601. Si segnalano le edizioni moderne curate da A. Solerti per Le origini del melo-
dramma cit., pp. 45-49, e Gli albori del melodramma cit., II, pp. 108-110. 

25 G. Caccini, Le nuove musiche di Giulio Caccini detto Romano, Firenze 1601 (per la men-
zione dei tre madrigali di séguito indicati si veda infra e nota successiva). Edizione moderna 
in A. Solerti, Le origini del melodramma cit., p. 61. 



La trasformazione del rapporto musica-poesia 

Pandemos, 4 (2026)  18 
 

Queste composizioni sono di fatto alcune di quelle «in stile rappresen-
tativo» delle quali aveva fatta menzione nella dedicatoria dell’Euridice26 
e per le quali si era avvalso di un madrigale del Guarini27, di uno indicato 
come di quest’ultimo letterato oppure del figlio Alessandro28, e di uno del 
Rinuccini29. La sua polemica contro la polifonia si confonde con la critica 
a 

quella sorte di musica che non lasciando bene intendersi le parole, guasta il concet-
to et il verso, ora allungando et ora scorciando le sillabe per accomodarsi al contrap-
punto, laceramento della Poesia [...]. Veduto adunque […] che tali musiche e musici 
non davano altro diletto fuori di quello che poteva l’armonia dare all’udito solo, poi 
che non potevano esse muovere l'intelletto senza l’intelligenza delle parole, mi ven-
ne pensiero introdurre una sorte di musica per cui altri potesse quasi che in armo-
nia favellare, usando in essa […] una certa nobile sprezzatura di canto […]; là onde 
dato principio in quei tempi a questi canti per una voce sola, parendo a me che ha-
vessero più forza per dilettare e muovere che le più voci insieme, composi in quei 
tempi i Madrigali ‘Perfidissimo volto’, ‘Vedrò ’l mio Sol’, ‘Dovrò dunque morire’ e 
simili, e particolarmente l’aria sopra l’Egloga del Sanazzaro ‘Itene a l’ombra de gli a-
meni faggi’, in quello stile proprio che poi mi servì per le favole che in Firenze si so-
no rappresentate cantando30. 

La ricerca di uno stile musicale più efficace dal punto di vista affettivo 
e, conseguentemente, più affine alla condizione della poesia non può e-
saurirsi in una secca o, all’opposto, madrigalistica aderenza al testo, piut-
tosto, essa deve orientarsi all’«imitazione de i concetti delle parole». Nel-
l’assecondare il significato dei versi bisogna, dunque, evitare di sonoriz-
zare ogni dettaglio per non replicare quell’artificiosità tanto criticata. Ri-
prendendo un termine-chiave dell’opera di Castiglione, ove descriveva la 
spontaneità e disinvoltura che si addicono al perfetto cortigiano31, Cac-
cini individua la «sprezzatura», ovvero la libertà agogica lasciata all’ese-

                                                 
26 Si tratta dell’ecloga II dell’Arcadia del Sannazaro, «Itene all’ombra degli ameni faggi» 

(la cui musica è perduta), e dei madrigali «Perfidissimo volto», «Vedrò ’l mio Sol» e «Dovrò 
dunque morire», che in G. Caccini, Le nuove musiche cit. sono nell’ordine il n. VI, pp. 8-9, 
il n. VII, pp. 10-11, e il n. XI, p. 16. 

27 G.B. Guarini, Rime […], Venezia 1598. Si segnala la recente edizione a cura di L. Pian-
toni, Pàtron, Bologna 2023. 

28 G. Caccini, Le Nuove Musiche, a cura di H. Wiley Hitchcock, A-R Editions, Madison WI 
1970, pp. 15-29. In una «second edition» dell’edizione critica di Wiley Hitchcock (Middle-
ton WI 2009), pp. xiii-xxiii, viene indicato soltanto quest’ultimo letterato; e così sul sito del 
RePIM. 

29 Cfr. G. Caccini, Le Nuove Musiche cit., «second edition», p. xvi, e RePIM. 
30 Nell’edizione moderna in A. Solerti, Le origini del melodramma cit., pp. 56-59. 
31 B. Castiglione, Il Libro del Cortegiano cit., lib. I, capp. XXVI-XXVIII, XL; lib. II, cap. 

XI, pp. 59-65, 86-88, 134-136; dalle occorrenze alle pp. 59-60 e 135 è ripreso anche l’agget-
tivo: «una certa sprezzatura». 



Daniela Muzzu 

Pandemos, 4 (2026)   19 
 

cutore, come un elemento espressivo essenziale, immune dal costituire 
difetto perché, 

togliendosi al canto una certa terminata angustia e secchezza, si rende piacevole, li-
cenzioso e arioso, sì come nel parlar comune la eloquenza e la fecondia rende age-
voli e dolci le cose di cui si favella. Nella quale eloquenza alle figure e a i colori retto-
rici assimiglierei i passaggi, i trilli e gli altri simili ornamenti, che sparsamente in o-
gni affetto si possono talora introdurre32. 

Analogamente si era espresso a suo tempo Bembo, individuando nel 
contrasto sapiente di «gravità» e «piacevolezza» un espediente per evi-
tare il tedio di chi legge o ascolta. Allo stesso scopo, una stesura più linea-
re dell’accompagnamento (“basso continuo”), e dunque un assottiglia-
mento dell’ordito polifonico, favorendo il libero corso della voce cantan-
te, mirano a realizzare «musiche di quella intera grazia ch’io sento nel 
mio animo risonare». 

La reciproca influenza emulativa tra Peri e Caccini, evidente dai paral-
lelismi concettuali e terminologici, è il portato di una consimile educazio-
ne musicale ed esperienza professionale, nonché della condivisione del 
medesimo retroterra teorico-estetico. Consolidata, grazie agli ideali u-
manistico-rinascimentali e controriformistici, la priorità della monodia, 
con l’ineludibile spinta teatrale si impongono nuove finalità e obiettivi e, 
perché il dominio della poesia sulla musica sia davvero efficace, deve ora 
proiettarsi verso il pubblico con un’azione scenica. Peri e Caccini incar-
nano di fatto la tensione che, nella prima metà del Seicento, si innesca 
tra presupposti umanistici e inclinazioni barocche; una tensione che, in-
tendendo ottemperare alla poetica della meraviglia, dello stupore e della 
persuasione, non può che risolversi nell’ambito della prassi teatrale. 

In tal senso, Jacopo Peri dimostra una visione più consapevole e spe-
cificamente drammaturgica: l’espressione cantata viene declinata varia-
mente a seconda degli episodi narrativi, evitando nella scrittura colora-
ture ritenute ridondanti (in quanto appannaggio dei Musicisti chiamati 
ad eseguire in maniera artisticamente creativa le opere), e ripetizioni pe-
riodiche all’insegna dell’aperta continuità, una fluidità temporale scan-
dita in primis dagli eventi rappresentati o dagli affetti scaturenti da essi.. 
Particolare attenzione viene data perciò all’armonia, veicolo ideale del con-

                                                 
32 G. Caccini, Nuove musiche e nuova maniera di scriverle, Firenze 1614; nell’edizione mo-

derna, in A. Solerti, Le origini del melodramma cit., p. 75. La successiva citazione è tratta 
da G. Caccini, Le nuove musiche cit.; nell’edizione moderna, in A. Solerti, Le origini del 
melodramma cit., p. 56. 



La trasformazione del rapporto musica-poesia 

Pandemos, 4 (2026)  20 
 

tenuto affettivo della poesia e altresì disponibile a un’organizzazione for-
male più serrata; essa esplicita la musicalità insita nei “modi” e negli “ac-
centi” del discorso: 

Per esprimere non soltanto la passione ma la dialettica della passione la pura intel-
ligibilità del testo non basta; è necessario uno scambio nel quale la musica intensi-
fica il significato e l’accentuazione della parola e ne riceve in cambio una motivazio-
ne e una direzione per la sua cieca forza. In questo modo la formulazione ritmica del 
testo drammatico e i suoi vari gradi di intensità enfatica diventano i criteri di natu-
ralezza e necessità, cioè l’aria, della melodia drammatica33. 

Nonostante l’insistenza sul proposito di conformarsi alla «natural fa-
vella», non si deroga mai dalla scrittura versificata: una scelta derivante 
dalla tradizione letteraria classica e classicistica e, dato il modello della 
favola pastorale, nel cui genere vanno indubbiamente posti i primi dram-
mi per musica, una scelta ovvia che ribadisce ancora l’indiscutibile affi-
nità della poesia col mondo dei suoni. Non è un caso che, proprio nel se-
colo del melodramma, questa classica constatazione, quasi un assioma e-
stetico, trovi sublimazione nel celebre verso dell’Adone mariniano (1623), 
emblematicamente nume tutelare del nuovo genere, «Musica e Poesia son 
due sorelle34» (VII, Le delizie, 1, 1).  

Agevolata dalle sperimentazioni cinquecentesche del teatro regolare, 
l’Opera dei primordi adotta come metro ideale del suo «recitar cantan-
do» i “versi sciolti”, endecasillabi e settenari non legati da schemi di rima, 
efficaci nel trasmettere la continuità comunicativa senza però scivolare 
nella prosa: tali successioni sono occasionalmente interrotte da serie rit-
mate e ordinate in modo più regolare (“versi misurati”), approntate per 
situazioni drammaturgiche particolari. Il loro serrato avvicendarsi è un 
carattere paradigmatico del melodramma e ognuno a suo modo contri-
buisce alla creazione dell’opera teatrale: nel primo caso, il recitativo, l’e-
gemonia la detiene il sistema verbale, nel secondo il rapporto è ribaltato 
a favore dei parametri musicali e si parla di “aria”.  

Entrambi i termini preesistono al nuovo genere musicale: se «recita-
re» allude a una speciale declamazione regolata da particolari schemi rit-

                                                 
33 N. Pirrotta, Li due Orfei. Da Poliziano a Monteverdi; con un saggio critico sulla sceno-

grafia di Elena Povoledo, Einaudi, Torino 1981 [1969], pp. 294-295. La successiva citazione 
[«natural favella»] è tratta da G. Caccini, L’Euridice cit.; nell’edizione moderna, in A. So-
lerti, Le origini del melodramma cit., p. 51. 

34 G.B. Marino, Adone, a cura di Emilio Russo, BUR, Milano 2013: sulla probabile citazio-
ne di un verso di Pierre Ronsard, il fondatore e il principale rappresentante della scuola poe-
tica definita La Pléiade, si veda ivi, vol. I, p. 681, nota ad locum. 



Daniela Muzzu 

Pandemos, 4 (2026)   21 
 

mico-accentuativi, parimenti il recitativo implica una dizione alternativa 
al parlare quotidiano e, nella ricerca di una sintesi di canto e parlato, 
un’adeguata competenza interpretativa (e compositiva nell’aggiunta di 
ornamenti vocali) del testo. Il concetto musicale di “aria” compare in Ita-
lia e Francia a partire dal Trecento, a denotare taluni stili di esecuzione 
vocale caratteristici, talvolta individuati dalla loro ispirazione poetica  (si-
mile alla pratica dei nómoi dell’antica Grecia): il “Ruggiero”, ad esempio, 
designa uno schema melodico-armonico su basso ostinato debitore, se-
condo alcuni, di una famosa ottava (XLIV, 61) dell’Orlando furioso ario-
stesco (per altri, di anonime tradizioni musicali popolari precedenti al 
Rinascimento): 

Per la filosofia degli umanisti rinascimentali, l’ispirazione poetica e musicale nel 
canto e nella danza poteva essere un processo, fisico o metafisico, di origine divina 
il cui tramite era collocato nell’aria, ossia nell’atmosfera. L’aria era un’esperienza mu-
sicale condivisa, ma non già un determinato canto, quanto piuttosto la rappresen-
tazione di un certo modo di cantare degno di memoria, il quale poteva incarnarsi in 
un singolo e concreto atto esecutivo35. 

Se il recitativo, ingrediente essenziale dell’azione drammatica, rimane 
vincolato all’opera della quale fa parte, l’aria, più facilmente separabile, 
si diffonde anche come brano lirico a sé stante e, in virtù del suo valore 
intrinseco e non esauribile nella singola occasione drammatica, trova im-
piego in nuove rappresentazioni trasformata nella funzione, rinnovata 
nell’intonazione o come parodia e contrafactum (attraverso la sostituzio-
ne del testo originario). In realtà, come nella pastorale, la differenza sti-
listica tra un discorso accentuato dalla musica e un’espressione effettiva-
mente cantata non è chiara né netta: infatti in un celebre melodramma 
la cui favola boschereccia, ispirata al canto XIII, La prigione, del poema 
mariniano, venne composta da Ottavio Tronsarelli per essere musicata 
da Domenico Mazzocchi «vi sono molt’altre mezz’Arie sparse per l’Opera 
che rompono il tedio del recitativo»36.  

Il frequente richiamo ai modelli classici e la stretta vicinanza con l’uni-
verso letterario trasmettono anche al melodramma le problematiche di 

                                                 
35 R. Strohm, Aria e recitativo. Dalle origini all’Ottocento, in Enciclopedia della musica, 

a cura di J.-J. Nattiez, Einaudi, Torino 2001-5, 5 voll., IV (2004), p. 418. 
36 D. Mazzocchi, La Catena d’Adone, posta in musica da Domenico Mazzocchi, Venezia 

1626. Sulle sette rappresentazioni dell’opera, patrocinate dagli Aldobrandini e che ebbero 
luogo nel febbraio del 1626 a Roma presso il palazzo di Evandro Conti, marchese di Gorga, 
sito nelle vicinanze della Torre delle Milizie, si vedano le indicazioni fornite nella voce pro-
curata da S. Franchi, Mazzocchi Domenico, in Dizionario Biografico degli Italiani, Istituto 
della Enciclopedia Italiana, LXII (2008). 



La trasformazione del rapporto musica-poesia 

Pandemos, 4 (2026)  22 
 

una meticolosa osservanza della Poetica aristotelica37: così, che si tratti 
di un dialogo o monologo narrativo oppure di un pezzo chiuso, il princi-
pio della verosimiglianza si impone a entrambi. Costante della tradizione 
teatrale, già la pastorale drammatica si era confrontata con la specifica 
urgenza di giustificare una modalità comunicativa in versi cantati altri-
menti irrealistica e infatti nel Compendio della poesia tragicomica (1601) 
di Giovan Battista Guarini si legge: 

Or non è maraviglia se i pastori d’Arcadia massimamente nobili, abbellivano di va-
ghezze poetiche i loro ragionamenti, essendo essi, più di tutte l’altre nazioni, ami-
cissimi delle muse. [...] Ma oltre il testimonio di Virgilio [scil. Buc. VII 4-5, X 31-33 
(passi riportati dall’Autore)], che è di tanta importanza, veggasi quello che ne dice Po-
libio nel quarto libro delle sue dottisime Storie [scil. IV 20, 7-8 e 11], luogo in que-
sto proposito molto bello: «Che tutti gli arcadi eran poeti, che ’l principale studio, 
il principale esercizio loro era quel della musica, [..] che tutta e ne’ canti e ne’ versi 
la vita loro, la loro industria spendevano, talché il saper poco dell’altre cose in colui 
che buon musico fusse non era biasimo alcuno38. 

Per lo stesso motivo, i primi autori di melodrammi prediligono al ve-
risimile della tragedia (e tanto più al realismo della commedia) «quella 
Utopia-Ucronia, non ancora guasta dai bisogni artificiali e dalle leggi del 
vivere sociale» in cui «uomini e donne, cioè pastori e ninfe, erano non 
soltanto più felici [...], ma anche dotati di una spontanea sensibilità per l’e-
spressione artistica, per la poesia e la musica»39. Essi ricorrono a miti e 
figure musicali (Apollo e Dafne, l’uno dio della poesia, della musica e del-
la medicina, l’altra simbolo della gloria poetica: il termine δάφνη signi-
fica precisamente ‘alloro’, dal latino laurus; Orfeo, il cantore per eccel-

                                                 
37 Dove tra l’altro è affermato che «la melodia è un ornato grandissimo» e che «lo spetta-

colo è allettante, ma del tutto estraneo all’arte poetica e non le è assolutamente peculiare. Di-
fatti la tragedia possiede una sua capacità anche senza esecuzione e senza attori»: la citazio-
ne è tratta da Aristotele, Dell’arte poetica, a cura di Carlo Gallavotti, Valla-Mondadori, 
Roma 1974, p. 27. Sulla prima ricezione della Poetica aristotelica si veda inoltre D. Javitch, 
The Assimilation of Aristotle’s Poetics in Sixteenth-Century Italy, in The Cambridge Hi-
story of Literary Criticism, Cambridge University Press, Cambridge 1989-2005, 8 voll., III: 
The Renaissance (1999), a cura di G.P. Norton, pp. 53-65. 

38 G.B. Guarini, Compendio della poesia tragicomica […], in G.B. Guarini, Il Pastor fido 
e il compendio della poesia tragicomica, a cura di G. Brognoligo, Laterza, Bari 1914, p. 253 
(cit. con tre interventi interpuntivi); un’accreditata edizione con la traduzione italiana a fron-
te delle ecloghe virgiliane è Virgilio, Le Bucoliche, a cura di A. Cucchiarelli, Carocci, Roma 
2017; una dell’opera polibiana, Polibio, Storie. Libri I-XL, a cura di N. Criniti, Rusconi, 
Milano 1987. Si fa presente che, con una sola differenza il passo riportato compariva già ne 
Il Verato secondo, ovvero Replica dell’Attizzato Accademico Ferrarese [scil. nome accade-
mico del Guarini] in difesa del Pastorfido, contra la seconda scrittura di Messer Giason De 
Nores intitolata Apologia […], Firenze 1593, p. 240. 

39 N. Pirrotta, Li due Orfei cit., p. 304. 



Daniela Muzzu 

Pandemos, 4 (2026)   23 
 

lenza) che, ambientati in un universo lontano, hanno il vantaggio di evi-
tare i tratti più prosaici e deprimenti del presente e si dimostrano più 
appropriate ai divertimenti di corte. Peraltro, la stessa idealizzazione che 
caratterizza le trame, insieme con il lieto fine, attenua le insidie del teatro 
tragico, come le tensioni negative e infelice delle vicende40, mirando a 
«purgar con diletto la mestizia degli ascoltanti»41.  

Questi procedimenti, funzionali per salvaguardare la verosimiglianza 
della monodia recitativa, non sono sufficienti per l’aria che, infatti, non 
solo dilata il tempo della normale comunicazione verbale, ma ostenta la 
sua alterità con refrain, particolari assetti di rime, moduli strofici. La 
drammaturgia operistica naturalizza tali forme collocandole in sezioni 
fisse e riconoscibili, come i prologhi e i cori, o assegnando loro funzioni 
particolari secondo le varie tipologie di arie o di pezzi chiusi a più di una 
voce: 

Monologhi, serenate sotto il verone, brindisi, canzoni a ballo, tenzoni canore, lettu-
re di messaggi, preghiere e oracoli, ma più spesso canzoni o duetti d’amore – pos-
sibilmente rispecchianti origini popolari (cioè non operistiche), proprio come le 
arie precedenti la nascita dell’opera. In tutta l’opera antica e in più d’una tradizione 
nazionale, le citazioni di proverbi o frammenti di saggezza popolare erano favorite 
nella forma della cosiddetta “aria sentenziosa”42. 

Se l’impiego delle forme chiuse nel prologo e nei cori si giova della fa-
miliarità maturata col teatro rinascimentale, che per giunta consegna que-
ste “infrazioni” al melodramma con l’accresciuta dignità dei precedenti 
classici, la disposizione favorevole agli altri interventi cantati arriva solo 
col consolidarsi del genere (e la loro trasformazione in luoghi topici): or-
mai assuefatto a una modalità di rappresentazione inverosimile, il pub-
blico è pronto ad accettarne l’illusione anche in scenari meno irrealistici 
della pastorale; parallelamente, la giustificazione ontologica del canto sul-
la scena cede il posto a una giustificazione “etica” delle passioni e dei mes-
saggi che esso veicola. 

La maggiore affinità dell’aria con la dimensione musicale non deve ri-
durla a fattore extradrammaturgico, e l’esaltazione edonistica della voca-

                                                 
40 Aristotele, Poetica, 6, 1449b, la tragedia è «adatta a suscitare pietà e paura, producendo 

di tali sentimenti la purificazione che i patimenti rappresentati comportano». In Aristotele, 
Dell’arte poetica cit., pp. 136-139, si veda il commento al passo. 

41 G.B. Guarini, Compendio della poesia tragicomica cit., p. 246. Con due differenze (delle 
quali una puramente grafica), il passo riportato compariva già in G.B. Guarini, Il Verrato, ov-
vero Difesa di quanto ha scritto M. Giason Denores contra le Tragicomedie et le Pastorali 
in un suo Discorso di Poesia, Ferrara 1588. 

42 R. Strohm, Aria e recitativo cit., p. 424. 



La trasformazione del rapporto musica-poesia 

Pandemos, 4 (2026)  24 
 

lità in termini di virtuosismo dei cantanti è elemento a sua volta fonda-
mentale;  così, il recitativo è dotato di una sua intensità e identità espres-
siva: esso non solo porta avanti l’azione, ma propone i motivi su cui l’aria, 
come diretta conseguenza, medita e riflette. Il picco emotivo entro il qua-
le essa (l’aria) si dispiega è altresì funzionale al percorso “narrativo” per-
ché, enfatizzando determinati contenuti della trama, quasi li raffigura at-
traverso l’astrazione musicale fatta teatrale e assolve una funzione di ca-
tarsi delle passioni emergenti. Insomma, entrambi (aria e recitativo) so-
no congegni dell’azione drammatica e, nel loro coerente intreccio, costi-
tuiscono la sua (effettivamente riferito all’azione drammatica) ragion d’es-
sere. 

A ben vedere, le trasformazioni del rapporto musica-poesia si rifletto-
no, con il melodramma, sulle dinamiche collaborative tra poeta e musici-
sta e portano infatti alla nascita di un nuovo genere letterario, il libretto 
operistico, nel quale, nonostante i dettami della “seconda prattica” («l’o-
ratione padrona de l’armonia e non serva43»), la creazione poetica non 
può ignorare del tutto le motivazioni di ordine musicale: la musica non è 
più un artificio pittorico ornamentale, ma contribuisce incisivamente alla 
massima intensità drammatica, il linguaggio deve perciò favorirne l’e-
spressione.  

Del resto, la reazione del pubblico, divenuta ormai il più vulgato crite-
rio di giudizio, dipende più dall’immediatezza e piacevolezza della curva 
melodica che dall’originalità e raffinatezza del componimento che essa 
accompagna: nei primi trattati sul teatro per musica, unanime è la consi-
derazione che la scrittura debba calibrarsi su livelli facili e piani  

Perché stando l’uditore, quale per lo più non è perfetto musico, stando dico attento 
all’arte musicale et istoria, non può porger tanta attenzione al significato della poe-
sia come quando non deve attendere a altro che al senso delle parole44. 

È evidente che simili accorgimenti si ripercuotano sul tasso di lettera-
rietà, un compromesso dettato non tanto da un ennesimo capovolgimen-
to dei rapporti quanto dalla nuova logica degli affetti che si impone anche 
al linguaggio musicale: proprio questa comune finalità consente di supe-
rare le categorie gerarchiche di sottomissione o supremazia come chiavi 

                                                 
43 G.C. Monteverdi, Dichiaratione della lettera stampata nel quinto libro de’ suoi madre-

gali, in Scherzi musicali a tre voci, di Claudio Monteverde, raccolti da Giulio Cesare Mon-
teverde suo fratello, et novamente posti in luce […],Venezia 1607. 

44 Il corago, o vero alcune osservazioni per metter bene in scena le composizioni dram-
matiche, ed. a cura di P. Fabbri e A. Pompilio, Olschki, Firenze 1983, cap. XI, p. 67. 



Daniela Muzzu 

Pandemos, 4 (2026)   25 
 

interpretative del binomio musica-poesia nel melodramma. Se «l’ora-
tione», più precoce nel rispondere al nuovo spirito barocco, si offre come 
modello, la musica ne assorbe il potere espressivo e persuasivo e, proprio 
ispirandosi a una maggiore, consolidata esperienza nel flettersi al mutare 
delle tensioni emotive, plasma il suo linguaggio e inizia il suo percorso di 
emancipazione. Ben presto, la secca aderenza letterale del canto, in bilico 
tra l’eccesso di semplicità e la monotonia, si dimostra insufficiente alla 
varietà delle richieste espressive del Barocco: la poesia deve pur sempre 
chiaramente intendersi, ma si ricerca anche una più densa e piena musi-
calità.  

Da un lato la parola funge da stimolo e guida a rendere meno “astratto” 
l’artificio creativo, dall’altro la musica, grazie alla maturata capacità co-
municativa, non solo sostiene il piano semantico della poesia, ma lo fon-
de col suo. Insomma, più che dall’imposizione dell’uno sull’altro, il vero 
successo del melodramma dipende da un’alleanza e cooperazione dei suoi 
eterogenei componenti, finalizzata alla migliore espressione del loro in-
dubbio valore: solo un’azione sinergica esaudisce efficacemente l’inces-
sante ricerca di commozione del pubblico barocco, perché «musiche solo 
per note, non per parole [...] è quanto a dire belli corpi, ma corpi senza 
anima, che, se non saranno cadaveri puzzolenti saranno almeno corpi di 
figure dipinte, ma non di uomini vivi»45 

 

                                                 
45 P. Della Valle, Della musica dell'età nostra che non è punto inferiore, anzi è migliore di 

quella dell’età passata [...], Firenze 1640; edizione moderna in A. Solerti, Le origini del me-
lodramma cit., pp. 151-152. 


