
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  02/01/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  02/01/2025  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026 
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6915 

 

 

 

La ricerca di senso, la narrazione, il cambiamento 

 

(Search for Meaning, Narration, and Change) 

 

Vinicio Busacchi 

University of Cagliari - IT 

 

Abstract 

This paper addresses the question of the argumentative consistency of 

philosophical discourse when confronted with the problem of the 

meaning of human existence. According to the author, the 

contemporary traditions that are most appropriate to investigate for 

this purpose are those of phenomenology, hermeneutics and reflective 

philosophy.  

Keywords: search for meaning, narration, phenomenology, 

hermeneutics, reflexive philosophy  

 

Abstract 

Questo articolo affronta la questione della tenuta argomentativa del 

discorso filosofico posto di fronte al problema del senso dell’esistenza 

umana. Secondo l’autore, le tradizioni contemporanee che, per un tale 

fine, è più opportuno indagare sono quelle della fenomenologia, 

dell’ermeneutica e della filosofia riflessiva. 

Parole chiave: ricerca di senso, narrazione, fenomenologia, 

ermeneutica, filosofia riflessiva 

 

 



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento 

2 

1. Introduzione 

L’interrogazione sul senso della vita, e in special modo sul senso 

dell’esistenza umana, è questione che ha attraversato e marcato la 

ricerca filosofica sin dai suoi albori. Interrogarsi filosoficamente sul 

senso della vita richiede di porsi su di una prospettiva metafisica o, 

comunque, entro le coordinate di una vera e propria cosmologia. Ma 

per il fatto che la filosofia ha dato prova attraverso i secoli e i millenni 

di una maggiore attenzione per la questione del senso dell’esistenza 

umana, su tale questione allora mi concentrerò. Di fatto, anche nel 

senso comune, quando si solleva il problema del senso della vita lo si 

riferisce, in linea largamente prevalente, alla realtà umana.  

Se è vero che essa ha assunto particolare rilevanza in epoca 

ellenistica, e specialmente con lo stoicismo (e già con Zenone di Cizio 

– noto il suo adagio “lo scopo della vita è vivere in accordo con la 

natura”), in realtà già in Socrate troviamo un’impostazione del 

filosofare orientata in senso pratico. Di fatto, il suo modo e fine del 

filosofare è intrecciato al dilemma del senso stesso del vivere: la ricerca 

di senso e la ricerca filosofica sono fuse in un medesimo riflettere e 

operare, e la filosofia è concepita come mezzo e via per la realizzazione 

del compito della ricerca di senso. Perché? Perché nella concezione 

socratica, come rivela Platone nell’Apologia, «una vita senza ricerche 

non è degna per l’uomo di essere vissuta» (Apologia, 38A)1. Insomma, 

a ben vedere, troviamo già elementi di un orientamento pratico-

riflessivo del filosofare già prima dello stoicismo.  

Certo, a proposito dello stoicismo, il modo di intendere e fare 

filosofia muta profondamente assumendo centralità l’atteggiamento 

 
1 Come dice il filosofo italiano Antonio Banfi, la svolta paradigmatica che ebbe in 

Socrate la rivelazione dell’oracolo di Delfo, lo risvegliò alla missione di farsi «il 

pungolo […] al fianco dei suoi cittadini»: «La coscienza del non sapere doveva essere 

il principio della liberazione dall’illusione delle maschere ideali della personalità, la 

spinta al ripiegarsi su di sé, a risvegliare in sé la forza di un’universalità concreta, di 

un’umanità attiva, della virtù, insomma che è vita e felicità» (Banfi 1984: 70).  



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

3 

contemplativo e il discorso morale. Se pensiamo al De brevitate vitae 

di Seneca («Noi non disponiamo di poco tempo, ma ne abbiamo 

perduto molto. La vita è lunga abbastanza e ci è stata data con 

larghezza per la realizzazione delle più grandi imprese, se fosse 

impiegata tutta con diligenza; ma quando essa trascorre nello spreco 

e nell’indifferenza, quando non viene spesa per nulla di buono spinti 

alla fine dall’estrema necessità, ci accorgiamo che essa è passata e non 

ci siamo accorti del suo trascorrere» [cap. 1]) o alle sue Lettere a 

Lucilio; oppure si pensi ai Pensieri di Marco Aurelio: quanto pensiero, 

sforzo di approfondimento e saggezza pratica vi troviamo (ad es., VIII, 

52, «Chi ignora l’esistenza dell’universo, ignora anche dove sia egli 

stesso. Chi ignora per quale fine esista l’universo, ignora anche chi egli 

stesso sia, come pure che cosa il mondo sia. Chi trascura uno solo di 

questi problemi, non saprebbe neppure dire per quale fine egli stesso 

sia nato […]»).  

E se, entro questo discorso, la filosofia ellenistica si concentra sul 

modo di vivere, sull’apprendere a vivere e a morire, con il cristianesimo 

prende forma una densa dialettica tra fede e ragione, e la ricerca della 

verità e della redenzione divengono il vero fulcro del compito riflessivo 

e della ricerca filosofica (emblema di tale concezione è senz’altro 

Agostino d’Ippona). Si tratta di una prospettiva che a mio avviso, in 

vario modo, segna pressoché tutto il medioevo e l’epoca moderna (con 

Cartesio, Kant ed Hegel inclusi), sino a Schopenhauer, Nietzsche e 

l’esistenzialismo, quando l’interrogazione di senso affonda in un 

problema di dubbio abissale, nel problema dell’angoscia esistenziale e 

della minaccia nichilista. Della cifra della sfida moderna del senso di 

vivere dice tutto Kierkegaard, indirettamente, attraverso la seguente 

osservazione:  

 

L’angoscia si può paragonare alla vertigine. Chi volge gli occhi 

al fondo di un abisso, è preso dalla vertigine. Ma la causa non 



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento 

4 

è meno nel suo occhio che nell’abisso: perché deve guardarvi. 

Così l’angoscia è la vertigine della libertà, che sorge mentre 

lo spirito sta per porre la sintesi, e la libertà, guardando nella 

sua propria possibilità, afferra il finito per fermarsi in esso. In 

questa vertigine la libertà cade. (Il concetto dell’angoscia, 

1844).   

 

Non è certo casuale che questa lezione, risalente alla metà 

dell’Ottocento, abbia trovato riaffermazione nel secolo successivo – il 

XX, segnato da barbarie che hanno messo fine all’autonarrazione 

occidentale tutta positiva e celebrativa del progresso e della 

civilizzazione. La morsa del nichilismo ha “serrato le file” (per così dire) 

e la filosofia del Novecento ha dovuto lavorare alquanto per riaffrontare 

la questione. Lo ha fatto attraverso un esame onesto, non senza un 

riferimento meditativo ai pensatori classici e moderni, e alla religione. 

Emblematico, al riguardo, mi pare il caso di Léon Ollé-Laprune, la cui 

opera Le prix de la vie (1894) ha il seguente avvio: 

 

La vie est bien ce que nous connaissons le mieux, et c’est, en 

même temps, ce qui nous est le plus inconnu. Nous n’en 

avons aucune idée nette. Dès que nous y arrêtons notre 

pensée, nous voyons que, sur cet objet si familier et si intime 

la confusion est extrême. […] Si nous nous demandons ce que 

nous en pouvons faire, l’embarras est le même. Nous en 

voyons tant d’emplois différents, tant d’usages opposés! […] 

Nous n’entendons plus du tout ce qu’elle est ni ce qu’elle vaut, 

ni ce qu’elle nous veut; nous ne savons plus comment 

l’orienter. (Ollé-Laprune 2019: 10) 

 

 

 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

5 

Si tratta di un brano (qui citato solo parzialmente) che, in qualche modo, 

ricorda Pascal:  

 

Je ne sais qui m’a mis au monde, ni ce que c’est que le monde, 

ni que moi-même. Je suis dans une ignorance terrible de 

toutes choses. Je ne sais ce que c’est que mon corps, que 

mes sens, que mon âme et cette partie même de moi qui 

pense ce que je dis, qui fait réflexion sur tout et sur elle-

même, et ne se connaît non plus que le reste. (Pensée, 

fragment 398) 

 

Dobbiamo riconoscere che il connubio tra discorso filosofico e 

discorso religioso ha giocato un ruolo importante in epoca 

contemporanea in riferimento al problema del senso della vita e delle 

relative sfide al pensiero, all’esistenza e alla realtà. E questo discorso 

non vale solo per il movimento dello spiritualismo, del personalismo e 

dei filosofi dell’azione d’area continentale.  

Da qui sorge la domanda: in quali contesti ed entro quale modalità 

e prospettiva la filosofia contemporanea è riuscita a trattare la 

questione del senso della vita senza chiamare in campo il discorso della 

fede?  

Sono consapevole che la questione del senso della vita è questione 

ancora oggi spinosa, e per milioni di persone nel mondo essa è, 

esplicitamente o implicitamente, un dilemma serio. C’è chi (1) rinuncia 

alla vita (ma questo elimina il problema senza risolverlo); c’è chi (2) 

segue l’istante e i piaceri o la frenesia del vivere e consumare 

quotidiano per vincere sull’angoscia e la sofferenza; c’è chi (3) si 

trascina passivamente nell’esistenza negando il problema, il valore 

della vita o, semplicemente, restando ‘appeso’; c’è chi (4) si attacca in 

modo dogmatico alla fede… Insomma, son diverse le modalità di porsi 

di fronte a un dilemma così radicale (come, tra gli altri, riconobbe Lev 



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento 

6 

Tolstoj, colto in età matura da una profonda crisi esistenziale, che lo 

portò ad impegnarsi in una ricerca di senso tormentosa e, per via della 

sua grande sensibilità, davvero ‘agli abissi’ dell’interiorità umana). Non 

entro nel merito di questo ambito discorsivo; mi limito solo a 

condividere la convinzione personale (che fa eco all’esito della ricerca 

dello stesso Tolstoj) che la ‘soluzione’ vada ricercata ‘tra fede e ragione’. 

Comunque, qui mi interessa valutare l’apporto che può fornire la 

filosofia. Mi interessa trattare e discutere il nodo della consistenza e 

tenuta argomentativa del discorso filosofico posto di fronte al problema 

del senso dell’esistenza umana.  

 

2. Fenomenologia, filosofia riflessiva ed ermeneutica 

A mio avviso, le tradizioni contemporanee che, per un tale fine, è più 

opportuno indagare sono quelle della fenomenologia, dell’ermeneutica 

e della filosofia riflessiva, perché nel ventesimo secolo i campi ove la 

filosofia, trattando di dilemmi esistenziali, ha mostrato maggiore 

autonomia ed efficacia sono quelli dell’eidetica fenomenologica, del 

pensiero riflessivo e dell’ermeneutica dell’esistenza. Sono, non a caso, 

le tradizioni di riferimento del filosofo francese Paul Ricœur il cui 

parcours di ricerca ha avvio giovanile tra spiritualismo e filosofia 

dell’esistenza, e si mantiene entro un orizzonte discorsivo carico di 

valore pratico-esistenziale. Ricœur, come diversi altri autori che 

richiamerò, non sono liberi dall’interesse per il religioso e dal legame 

con il religioso, ma hanno saputo sviluppare una ricerca e un discorso 

speculativamente autonomo, autofondato e argomentativamente 

consistente.   

 

2.1. La fenomenologia  

Delle tre tradizioni menzionate, è senz’altro quella fenomenologica ad 

avere avuto maggiore diffusione e applicazione dentro e fuori dal 

territorium della filosofia. Certo, riflettendo sulle ricerche iniziali portate 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

7 

avanti dal fondatore, Edmund Husserl, si ha la netta (e fondata) 

impressione di un filosofare ben distante dalla questione del senso 

dell’esistenza: non solo Husserl, infatti, imposta il suo filosofare in 

senso scientifico, ponendo al centro la questione gnoseologico-

epistemologica del fondamento della certezza conoscitiva, ma si 

preoccupa di tracciare attivamente un percorso antitetico allo 

psicologismo (che al tempo era dominante; infatti, la psicologia ha a 

che vedere con i fatti e con l’esperienza; ergo, le sue asserzioni sono 

‘empiriche’, non conducono a determinare verità assolute, e le sue 

generalizzazioni mancano di rigore). Tuttavia, ha a mio avviso ragione 

il filosofo svizzero Pierre Thévenaz, quando dice che  

 

di fatto, abbiamo di fronte un filosofo la cui prima 

preoccupazione consiste nel rompere radicalmente i legami 

tra la logica e la psicologia, e che in seguito sembra ricorrere 

incessantemente alla psicologia e all’analisi della coscienza 

per fondare la sua logica e la sua fenomenologia (Thévenaz 

1952: 21).  

 

Da principio è posta al centro la coscienza in quanto tale, non certo 

la psiche o il vissuto. Secondo Husserl la fenomenologia, infatti, non si 

deve rivolgere ai fatti interni o esterni: richiede di “far tacere” 

l’esperienza, il giudizio (epochè) per “andare incontro al fenomeno per 

come esso si dà” (intenzionalità); richiede di portare la propria 

attenzione semplicemente e unicamente sulla realtà della coscienza, 

sugli oggetti in quanto intenzionati da e nella coscienza, in breve le 

essenze ideali; e “con esse [essenze ideali] vanno intese non delle 

semplici rappresentazioni soggettive (si starebbe sul piano psicologico), 

né delle realtà ideali (indebitamente, si «realizzerebbero o 

ipostatizzerebbero dei dati della coscienza e si starebbe su un piano 

metafisico), ma, precisamente, come dei fenomeni» (23). È sulla base 



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento 

8 

di ciò che la fenomenologia può concepirsi e praticarsi, per Husserl, 

non come scienza di dati di fatto, a fondamento esperienziale, ma 

scienza di essenze o eidetica. La dimensione del vissuto non è eliminata 

del tutto, naturalmente: per esercitare l’epoché si pongono tra 

parentesi le proprie credenze, i propri pregiudizi e giudizi, ma non si 

può porre tra parentesi l’intenzionalità. Nelle Ideen I, § 84, Husserl 

chiarisce che l’intenzionalità è la caratteristica delle esperienze vissute 

(Erlebnisse) che può essere indicata addirittura come il tema generale 

della fenomenologia orientata oggettivamente. L’intenzionalità è ciò 

che caratterizza la coscienza in senso pregnante e consente di indicare 

la corrente dell’esperienza vissuta come corrente di coscienza e come 

unità di coscienza. Ora, come Kant, lo Husserl delle ricerche più mature 

«pensa che l’oggetto rinvii al soggetto e che il problema della 

conoscenza sia essenzialmente un problema di costituzione: è a partire 

dalla coscienza (trascendentale e non psicologica) che si possono 

comprendere le strutture del mondo intenzionato e soprattutto l’unità 

del suo senso» (28). In altre parole, con la sintesi trascendentale il 

dato intenzionato esprime e veicola il senso. Ovvero, 

fenomenologicamente, il fenomeno non è solo incontrato 

descrittivamente, ma colto nel suo senso, un senso che risulta non dal 

fenomeno in quanto oggetto esterno ma dal fenomeno come 

conosciuto nella sintesi trascendentale. Dunque, già con Husserl 

abbiamo, in qualche modo, il riconoscimento del fatto che il “senso” e 

“la ricerca di senso” sono dei costituenti della vita della coscienza. Da 

qui, il salto sarà breve – grazie agli sviluppi successivi della 

fenomenologia, particolarmente con Martin Heidegger e Karl Jaspers – 

verso una fenomenologia applicata al problema del senso dell’esistenza 

umana. La grande svolta si ha con Heidegger in Essere e tempo – opera 

che porta a una ermeneutica ontologica ma che si sviluppa secondo 

una metodologia dichiaratamente fenomenologica. Quello che risulta 

significativo in quest’opera non è semplicemente la rifocalizzazione 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

9 

della ricerca filosofica sul problema dell’essere e del suo senso ma il 

chiaro riconoscimento del carattere più proprio e unico dell’essere 

umano in quanto unico ente capace di porsi la domanda di senso. Come 

dice Heidegger nel §2: «noi ci muoviamo già sempre in una 

comprensione dell’essere. È da essa che sorge il problema esplicito del 

senso dell’essere e la tendenza alla determinazione concettuale di 

esso» (wir bewegen uns immer schon in einem Seinsverständnis. Aus 

ihm heraus erwächst die ausdrückliche Frage nach dem Sinn von Sein 

und die Tendenz zu dessen Begriff); addirittura, nel § 18 preciserà che 

«all’essere dell’Esserci appartiene la comprensione dell’essere» (Zum 

Sein des Daseins gehört Seinsverständnis), cioè la ricerca di senso e la 

comprensione del senso sono caratteri essenziali, costitutivi dell’essere 

umano. Heidegger arriva a dichiarare che il tratto proprio di questa 

comprensione è il progetto («La comprensione, per il suo carattere di 

progetto, esprime esistenzialmente ciò che noi chiamiamo la visione 

dell’Esserci» [Das Verstehen macht in seinem Entwurfcharakter 

existenzial das aus, was wir die Sicht des Daseins nennen], § 31).  

L’accostamento di Jaspers a Heidegger è favorito dal comune 

intendimento della fenomenologia come mezzo per la chiarificazione 

dell’esistenza; e risulta strategico perché ancora più ampio è 

l’approfondimento che Jaspers offre alla condizione esistenziale umana 

e al problema del senso. Son d’accordo con quanto sottolinea Udo Tietz:  

 

[…] per Jaspers la filosofia dell’esistenza concerne 

direttamente una nuova interpretazione fondamentale della 

vita, e Heidegger pensa che l’umano possa riconoscersi solo 

a partire dalla sua esistenza, “dalla possibilità di diventare ciò 

che è, oppure no”.  

Sia Jaspers che Heidegger, in questo contesto, condividono 

con la filosofia della vita non solo la convinzione dei limiti della 

ragione e della razionalità, la critica del dualismo soggetto-



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento 

10 

oggetto e la critica della riduzione cognitivista del concetto 

moderno di soggetto, ma anche un irrazionalismo metodico, 

nella misura in cui la “delucidazione esistenziale” [existential 

elucidation] non dovrebbe essere gestita dalla comprensione 

discorsiva. Secondo Jaspers l’elucidazione esistenziale 

avviene attraverso un’esperienza “esistenziale” [existentiell]: 

secondo Heidegger attraverso la figura di una “interrogazione 

radicale” nel quadro di una “ermeneutica del Dasein”./ […]/ 

Per Jaspers, l’esistenza non va colta nella forma di un apriori 

esistenziale che può essere chiarito attraverso un’analitica del 

Dasein nel quadro di una “ontologia fondamentale”. 

L’esistenza rimane sempre una “proiezione” e un richiamo e 

un appello all’“autentico”. (Tietz 2006: 162–163, 164; trad. 

it. mia) 

 

2.2. L’ermeneutica 

Ora veniamo all’ermeneutica, la seconda delle grandi tradizioni 

novecentesche richiamata. Che vi sia legame stretto tra fenomenologia 

ed ermeneutica è cosa ben nota: già abbiamo visto il perché attraverso 

la lezione di Heidegger che fa del comprendere il modo d’essere 

dell’Esserci. Comprendere è un tratto distintivo dell’essere che noi 

siamo, una proprietà del Dasein in quanto essere nel mondo. 

L’interpretazione non è che lo sviluppo della comprensione, nella 

misura in cui comprendere qualche cosa in quanto qualcosa è già 

interpretarla. Questa interpretazione, a sua volta, si articola in un 

discorso che determina ed esplicita le articolazioni di una situazione e 

di una comprensione che sono state anzitutto legate a un livello più 

fondamentale del discorso. Il primo spazio di articolazione del senso è 

attraverso l’essere-nel-mondo stesso, e non attraverso il discorso 

espresso in proposizioni (cfr. Ricœur 2010: 126–127). Heidegger lega 

il problema della ricerca di senso al problema della sua interpretazione. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

11 

Da qui la scaturigine del legame stretto tra Heidegger e Gadamer, ma 

anche tra Heidegger e Ricœur – che si accomunano anche per un 

analogo interesse ontologico. Di fatto, ci sono due modi per realizzare 

l’innesto della ermeneutica nella fenomenologia. C’è la “via corta” di 

una ontologia della comprensione alla maniera di Heidegger e c’è la 

“via lunga” che egli propone di seguire, ricollocando nell’itinerario 

arduo verso una possibile ontologia tutti i problemi metodologici, 

epistemologici, critici che l’impostazione heideggeriana tende piuttosto 

a “dissolvere” che a “risolvere” (cfr. Jervolino 1993: 81). Secondo 

Ricœur, l’ermeneutica «non ha mai finito di ‘fare i conti’ con la 

fenomenologia» [«n’a jamais fini de “s’expliquer avec” la 

phénoménologie»] (Ricœur 1986: 7): vi è un motivo relazionale di 

reciproca dipendenza o reciproco completamento: da una parte, infatti, 

ogni forma di ermeneutica opera sulla base del presupposto di 

un’intenzionalità di senso, da un’altra parte, il senso dell’ente posto 

sotto il focus della descrizione fenomenologica non si rivela mai come 

puro e in sé e per sé, bensì si manifesta con la sua interpretazione 

stessa 2 . Da una parte, “il più fondamentale presupposto 

fenomenologico di una filosofia dell’interpretazione è che ogni 

questione su ogni genere di “essere” è una questione sul “senso 

dell’essere” (di fatto, «qui dit phénoménologie dit logos de ce qui se 

montre»; Ricœur 2010: 128); da un’altra parte,  

 

la scelta del significato è […] il presupposto più generale di 

ogni ermeneutica. L’ermeneutica diventa una filosofia 

 
2 Questa è tesi che Ricœur discute in un saggio del 1975. Come spiega: «Beyond a 

mere opposition, there exists between phenomenology and hermeneutics a mutual 

belonging which it is important to explicate. On the one hand, hermeneutics is built 

on the basis of phenomenology and thus preserves that from which it nevertheless 

differs: phenomenology remains the indispensable presupposition of hermeneutics. 

On the other hand, phenomenology is not able to establish itself without a 

hermeneutical presupposition. The hermeneutical condition of phenomenology is 

linked to the role played by the Auslegung in the fulfilment of its philosophical task» 

(Ricœur, 1975: 85). 



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento 

12 

dell’interpretazione – e non semplicemente una metodologia 

dell’esegesi e della filologia – se e solo se, regredendo alle 

condizioni di possibilità dell’esegesi e della filologia, anche al 

di là di una teoria del testo in generale, affronta la condizione 

linguistica – cioè la Sprachlichkeit – di ogni esperienza 

(Ricœur 1975: 96; tr. it. mia).  

 

Ma l’integrazione del discorso e dell’approccio ermeneutico è 

dettata da un altro elemento storico-culturale rivoluzionario 

determinato dalla lezione dei cosiddetti “maestri del sospetto”, Marx, 

Nietzsche e Freud. Paul Ricœur rende in modo molto chiaro il senso di 

questa rivoluzione, evidenziando come il pensiero filosofico moderno 

sia rimasto fortemente vincolato alla lezione di Cartesio ancora con 

Kant ed Hegel, ma come, al tempo stesso, essa sia stata confutata dai 

maestri del sospetto:  

 

Le philosophe formé à l’école de Descartes sait quel es choses 

sont douteuses, qu’elles ne sont pas telles qu’elles nous 

apparaissent ; mais il ne doute pas que la conscience ne soit 

telle qu’elle apparaît à elle-même […] ; depuis Marx, 

Nietzsche et Freud nous en doutons. Après le doute sur la 

chose, nous sommes entrés dans le doute sur la conscience. 

Mais ces trois maîtres du soupçon ne sont pas trois maîtres 

de scepticisme ; ce sont assurément trois grande 

« destructeurs » […] A partir d’eux, la compréhension est une 

herméneutique : chercher le sens, désormais, ce n’est plus 

épeler la conscience du sens, mais en déchiffrer les 

expressions. (Ricœur 1969: 149–150)  

 

 

 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

13 

2.3. La filosofia riflessiva 

Sotto la dicitura filosofia riflessiva si tende a collocare (specialmente in 

area continentale) quel modo di fare filosofia che pone al centro la 

funzione del Cogito cartesiano e dell’Io penso kantiano sia per la 

deliberazione teoretica che per la deliberazione pratica. Nel Novecento 

il filosofo che ha maggiormente incarnato questa visione è il francese 

Jean Nabert. La questione centrale della filosofia riflessiva riguarda la 

comprensione di sé come soggetto delle operazioni di conoscenza, 

volizione, valutazione ecc. La riflessione è intesa come l’atto di ritorno 

a sé del soggetto, attraverso il quale egli riconsidera nella chiarezza 

intellettuale e nella responsabilità morale i propri giudizi, 

determinazioni, valutazioni, scelte ecc. e così facendo si dà nell’unità 

del soggetto che egli è (cfr. Ricœur 1986: 25 sg.). Questa unità è 

determinata precisamente dal fatto che tutte le operazioni di coscienza 

sono accompagnate dalla funzione riflessiva dell’io penso che, come già 

diceva Kant, «deve accompagnare tutte le mie rappresentazioni». Di 

Nabert è da considerare opera paradigmatica il libro Éléments pour une 

éthique (1943). Sin dalle sue prime pagine chiarisce l’intendimento 

della riflessione, non solo come sforzo cognitivo ma come sforzo per 

comprendersi e per orientarsi, in una parola, come sforzo per esistere. 

Ecco di seguito le sue parole:  

 

L’acte de la réflexion atteste déjà que le moi se saisit et 

s’affirme pour soi comme une puissance de liaison, créatrice 

d’histoire, entre un moi pur qui fait toute la substance morale 

de son être, et une nature qu’il ne peut ni désavouer, ni 

répudier, sans se vouer à l’impuissance et à l’irréalisme. 

Bien que la réflexion procède d’une libre initiative, elle ne 

laisse pas d’être solidaire des sentiments qui accompagnent 

l’expérience morale dans son ensemble et ont tout d’abord 

pour la conscience un caractère énigmatique. Toute se passe 



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento 

14 

comme si le moi ne pouvait ni s’épanouir hors de l’action et 

de la communication des consciences, ni éviter que l’une et 

l’autre ne recréent et n’intensifient le désir dont elles 

procèdent, ou qu’elles n’engendrent une déception dont 

l’étrangeté étonne le moi, ou qu’elles ne suscitent un 

sentiment d faute sous lequel la conscience risque de 

succomber, si elle n’y voit pas l’occasion d’une compréhension 

de soi. Ces sentiments alimentent la réflexion, ils en sont la 

matière; ils font que la réflexion, quoique libre, apparaît 

comme un moment dans l’histoire du désir constitutive de 

notre être. (Nabert 1962: 19–20)   

 

Stando a questa prospettiva filosofica, la riflessione non è qualcosa 

di appartenente alla sola sfera teorica e del puro esercizio intellettuale. 

Essa è lo sforzo essenziale di una persona per ponderare e ripensare le 

azioni che può compiere o che ha compiuto in quanto individuo libero. 

Si tratta di uno sforzo che mira all’avanzamento spirituale, perché lo 

sforzo riflessivo non è solo l’appropriazione del senso della scelta e 

dell’azione compiute o da compiere: è, al tempo stesso, presa di 

coscienza e accettazione di una libertà che si riconosce responsabile. 

Entro questa visione si comprende perché il libro proceda dalle 

esperienze negative dell’errore, del fallimento e della solitudine: non si 

tratta di un’attenzione per il negativo dell’esperienza umana, ma della 

trattazione di quei casi attraverso cui, con la coscienza ferita, la 

riflessione si fa palesemente tutt’uno con il desiderio di un progresso, 

di un cambiamento, di un avanzamento morale (cfr. Étienne 1978: 167).   

Dunque, anche la tradizione riflessiva rivela, per una via diversa dalla 

fenomenologia e dall’ermeneutica, la centralità del significato e della 

ricerca di significato nell’esperienza dell’essere umano.  

 

 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

15 

3. Ricœur: l’identità narrativa e la ricerca di senso 

La centralità del significato e della ricerca di significato nell’esperienza 

dell’essere umano è posta in evidenza anche dalla filosofia riflessiva – 

in un modo diverso dalla fenomenologia e dall’ermeneutica, ma non 

per questo non accostabile o, persino, raccordabile. È ancora una volta 

la prospettiva di Ricœur a mostrarlo e dimostrarlo.   

È vero che la filosofia di Ricœur si qualifica tendenzialmente come 

un’ermeneutica filosofica, ma è altrettanto vero che in epoca matura 

egli stesso ha richiamato la filosofia riflessiva come una delle tradizioni 

di riferimento della sua ricerca speculativa: «(…) j’aimerais caractériser 

la tradition philosophique dont je me réclame par trois traits : elle est 

dans la ligne d’une philosophie réflexive ; elle demeure dans la 

mouvance de la phénoménologie husserlienne ; elle veut être une 

variante herméneutique de cette phénoménologie» (Ricœur 1986: 25). 

Dunque, anche la ricerca ricœuriana si pone nel solco di una tradizione 

e modalità del filosofare che pone al centro il soggetto in un senso 

cartesiano modificato in senso pratico ed ermeneutico sia a causa del 

passaggio per la filosofia riflessiva di Jean Nabert sia a causa della 

lezione dei maestri del sospetto e, indubbiamente, la comprensione del 

sé in quanto soggetto di volontà e conoscenza, di libertà e necessità, 

di azione e responsabilità occupa uno spazio considerevole nel percorso 

di Ricœur, tanto è marcante il respiro e la “sostanza” etico-pratica nel 

suo pensiero e nella sua scrittura. Rispetto a questa filosofia riflessiva, 

stando alla prima indicazione data nell’importante saggio Della 

interpretazione – introduzione alla raccolta di scritti Dal testo all’azione. 

Saggi di ermeneutica (1986), molto citata in questo volume – la 

fenomenologia (di matrice husserliana) esprimerebbe il carattere di 

“semplice” mouvance, laddove l’ermeneutica rivestirebbe il ruolo, 

ancora (apparentemente) “limitato”, di variante di questa 

fenomenologia. È, da un lato, lo stesso Ricœur a spiegare l’ampiezza 

di effetto con l’accostamento della fenomenologia e dell’ermeneutica 



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento 

16 

alla filosofia riflessiva. La prima opera una «realizzazione» e, al tempo 

stesso, una trasformazione radicale del programma stesso della 

filosofia riflessiva, nella misura in cui il disegno di Husserl guarda 

idealisticamente all’auto-fondazione radicale, per via intellettuale, del 

soggetto. Lo stesso («e più ancora») fa la seconda, che determina, in 

aggiunta, una «sovversione» della fenomenologia ed apre in modo 

nuovo, e diverso, al cammino della riflessione, e perciò alla dimensione 

pratico-esistenziale. “La reflexion”, dice il celebre adagio de l’Essai sur 

Freud (1965), è 

 

(…) l’appropriation de notre effort pour exister et de notre 

désir d’être, à travers les œuvres qui témoignent de cet effort 

et de ce désir. (Ricœur 2006: 56)  

 

Dopo la scoperta dell’inconscio, l’ermeneutica costituisce l’unica 

risposta “riparatrice” rispetto all’impraticabilità o impossibilità, della 

riduzione fenomenologica quale gesto filosofico primario capace di 

individuare ed estrarre eideticamente un senso da un presunto fondo 

d’esistenza della coscienza, sic et simpliciter, esser naturale. Ma è la 

prospettiva della filosofia riflessiva a tradurre/trasporre il senso 

interpretato in un contenuto che è pregnante nel contesto 

dell’esperienza vissuta, nella situazione della volontà libera e 

responsabile, e nel processo etico-pratico del diventare persona.  

Questa idea dell’identità personale come processo funge da base 

e fondamento della filosofia dell’uomo che Ricœur sviluppa nella 

maturità, una filosofia (cosiddetta) dell’uomo capace, centrata sull’idea 

di identità narrativa. È in questa concezione dell’identità narrativa che 

troviamo un nuovo intendimento del problema della ricerca di senso 

nell’essere umano e nuove risposte alle domande “Come si dispiega la 

ricerca di senso nell’essere umano?”, “Come e perché mutano i 

caratteri e i contenuti di senso in questa ricerca?”, “In che modo la 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

17 

ricerca di senso promuove il cambiamento?”  

Proviamo a sintetizzare la visione ricœuriana definita nella 

maturità con queste domande in mente.  

A ben vedere, già negli scritti giovanili di Ricœur si trova traccia di 

un’idea che diventerà centrale nella maturità: il fatto che nasciamo 

individui, ma diventiamo persone, secondo un movimento processuale 

che implica e mobilita risorse tanto biologiche quanto psicologiche, 

tanto culturali quanto spirituali 3 . Questa processualità sarebbe 

connaturata, secondo Ricœur, alla natura stessa. Il cambiamento è un 

aspetto della vita e della realtà dell’uomo in quanto individuo: è qui, 

tra biologico e storico, che trova espressione la processualità, ovvero 

la capacità di diventare persona. La filosofia dell’uomo di Ricœur 

maturerà in una concezione esattamente fondata su questa idea di 

uomo capace, ove la processualità trova espressione secondo le forme 

proprie del cambiamento umano. L’articolo Devenir capable, être 

reconnu (2005) riassume con grande chiarezza questa concezione: 

 

Le changement qui est un aspect de l’identité – des idées et 

des choses – revêt au niveau humain un aspect dramatique, 

qui est celui de l’histoire personnelle enchevêtrée dans les 

histoires innombrables de nos compagnons d’existence. 

L’identité personnelle est marquée par une temporalité qu’on 

peut dire constitutive. La personne est son histoire. Dans 

l’esquisse de typologie que je propose, je considère tour à tour 

la capacité de dire, celle d’agir, celle de raconter, à quoi j’ajoute, 

l’imputabilité et la promesse. Dans ce vaste panorama des 

capacités affirmées et assumées par l’agent humain, l’accent 

principal se déplace d’un pôle à première vue moralement 

 
3 «Se chiamo individuo il temperamento prolungato attraverso il carattere, coronato 

dalla mentalità, dirò che la persona non è l’individuo» (Ricœur 1936: 438). 



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento 

18 

neutre à un pôle explicitement moral où le sujet capable 

s’atteste comme sujet responsable. (Ricœur 2012: 25–26)  

 

È il concetto di identità narrativa a fungere da asse di questa 

concezione. Il filosofo francese inizia a sviluppare il tema dell’identità 

narrativa a partire dalle conclusioni generali di Temps et récit (1985; 

vol. 3) – un tema che, poi, tratterà compiutamente nel capolavoro del 

1990, Soi-même comme un autre.  

In quest’opera, sul nodo della libertà troviamo tanto il tema 

maturo della responsabilità quanto il tema giovanile della tensione 

esistenziale tra finito e infinito. Con Marco Casucci, potremmo parlare 

del “paradosso dell’umano”, in quanto «alla recettività fa […] da 

riscontro l’infinità della significazione che è da sempre aperta al 

trascendimento di quella finitezza a cui l’uomo risulta vincolato» 

(Casucci 2018: 274). Da una parte, «è […] possibile affermare che la 

capacità dell’uomo in quanto essere parlante è propriamente quella di 

esprimere un eccesso di cui il logos stesso nella sua capacità di 

significazione è testimonianza» (274–275). Da un’altra parte, questa 

capacità trova manifestazione con il radicamento del Cogito nel sum – 

in un “sum” che è essere-e-finitezza, -necessità, -corporalità. Ebbene, 

con il maturare dell’idea di identità narrativa, questa sorta di 

paradossale costituzione onto-esistenziale dell’uomo trova ancora (in 

qualche modo) riverbero nella dialettica tra medesimezza e ipseità, tra 

una dimensione dell’umano che si interpreta in termini di psiche e corpo 

e una dimensione che domanda un impegno riflessivo al di là del 

mentale e del corporale. Il centro tensionale è rappresentato proprio 

dal problema dell’identità personale. Sottolinea, al riguardo, lo stesso 

Ricœur:  

  

Sans le secours de la narration, le problème de l’identité 

personnelle est […] voué à une antinomie sans solution : ou 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

19 

bien l’on pose un sujet identique à lui-même dans la diversité 

de ses états, ou bien l’on tient, à la suite de Hume et de 

Nietzsche, que ce sujet identique n’est qu’une illusion 

substantialiste, dont l’élimination ne laisse apparaître qu’un 

pur divers de cognitions, d’émotions, de volitions. Le dilemme 

disparaître si, à l’identité comprise au sens d’un même (idem), 

on substitue l’identité comprise au sens d’un soi-même (ipse). 

(Ricœur 1985: 355)  

 

Con la distinzione di identità idem- e identità ipse- trova una 

riformulazione quella visione elaborata trattando la dialettica 

fenomenologica del volontario e dell'involontario (in Philosophie de la 

volonté I. Le volontaire et l’involontaire, 1950). Già allora Ricœur 

pensava criticamente e tensionalmente la dialettica di corpo e volontà, 

di natura e libertà. Egli precisa ancora:  

 

Cette connexion entre ipséité et identité narrative confirme 

une de mes plus anciennes convictions, à savoir que le soi de 

la connaissance de soi n’est pas le moi égoïste et narcissique 

dont les herméneutiques du soupçon ont dénoncé l’hypocrisie 

autant que la naïveté, le caractère de superstructure 

idéologique aussi bien que l’archaïsme infantile et névrotique. 

Le soi de la connaissance de soi est le fruit d’une vie examinée, 

selon le mot de Socrate dans l’Apologie. Or une vie examinée, 

est pour une large part, une vie épurée, clarifiée, par les effets 

cathartiques des récits tant historiques que fictifs véhiculés par 

notre culture. L’ipséité est ainsi celle d’un soi instruit par les 

œuvres de la culture qu’il s’est appliquées à lui-même. (356). 

 

La questione del rapporto tra identità idem- e identità ipse-, trova 

spazio di approfondimento nel Sesto studio (intitolato “Il sé e l’identità 



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento 

20 

narrativa”) di Soi-même comme un autre, ove Ricœur affronta due 

compiti: «portare al suo grado più alto la dialettica della medesimezza 

e dell’ipseità, implicitamente contenuta nella nozione di identità 

narrativa» e «completare questa indagine del sé raccontato attraverso 

l’esame delle mediazioni che la teoria narrativa può operare fra teoria 

dell’azione e teoria morale» (Ricœur 1992: 231). Convinto che la 

storicità sia un carattere costitutivo dell’uomo e dell’umano, nel doppio 

senso che gli uomini «ont une histoire, sont leur proprie histoire», 

Ricœur ritorna sulla centralità del ruolo della médiation narrative nella 

costituzione del sé dopo aver discusso negli studi precedenti della 

costituzione della soggettività attraverso la dimensione linguistica e la 

dimensione dell’azione, perché è questa dimensione a permettergli la 

tematizzazione della temporalità (altro punto chiave dell’esperienza 

umana). È sull’articolazione tra temporalità e narratività che si fonda 

la mediazione narrativa. Il percorso auto-riflessivo che permette 

all’individuo di “raggiungersi” di cogliere il proprio sé e riconoscersi 

esige che la propria esperienza di vita (=la propria storicità) sia ripresa 

e ripercorsa nell’articolazione di temporalità e narratività. È, in 

particolare, la categoria narrativa del personaggio che permette di 

intendere l’identità dal lato della temporalità, e proprio nella dialettica 

di permanenza e cambiamento. Così, l’individuo si comprende 

intendendosi come colui che nel racconto compie l’azione e, in quanto 

protagonista, diviene l’oggetto della messa in intrigo. Il racconto, allora, 

non struttura solo l’azione, ma anche l’identità del personaggio – 

identità che ora assume precisamente la configurazione di identità 

narrativa (cfr. Gilbert 2001: 181 e sg.).  

Nello studio Ricœur avanza la tesi che «la nature véritable de 

l’identité narrative ne se révèle […] que dans la dialectique de l’ipséité 

et de la mêmeté» (Ricœur 1990: 167). La trattazione, qui, si articola 

in due fasi: anzitutto, mostrare sulla linea di Tempo e racconto 

«comment le modèle spécifique de connexion entre événements que 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

21 

constitue la mise en intrigue permet d’intégrer à la permanence dans 

le temps ce qui paraît en être le contraire sous le régime de l’identité-

mêmeté, à savoir la diversité, la variabilité, la discontinuité, 

l’instabilité» (168); in secondo luogo, mostrare «comment la notion de 

mise en intrigue, transposée de l’action aux personnages du récit, 

engendre la dialectique du personnage qui est très expressément une 

dialectique de la mêmeté et de l’ipséité» (Ib.). Il passaggio cruciale è 

quest’ultimo, in quanto determina l’innesto della teoria narrativa sulla 

filosofia ermeneutica del sé. Ricœur lavora, allora, a descrivere il modo 

in cui la figura del personaggio (e il gioco “esperienza 

vissuta”/“rappresentazione”) va a iscriversi nell’intervallo fra il polo 

della «medesimezza del carattere» ed il polo dell’ipseità del mantenersi 

(176).  

Il racconto diventa per Ricœur la strada per dire la «storia di una 

vita». Di fatto, solo la narrazione può rendere conto in modo completo 

delle «concatenazioni temporali» dell’azione e, perciò, “restituire” la 

dimensione storica della soggettività. E, ancor più, essa lo fa tra 

finzione e realtà – una duplice dimensione che concretamente 

sostanzia l’esperienza esistenziale umana. Questo è un punto di liaison 

importante con la psicoanalisi: è un passaggio che permette di stabilire 

un parallelo con la “situazione narrativa” che si dà nel contesto 

terapeutico. Le analisi di Ricœur dicono che “io posso costituirmi come 

narratore della mia stessa storia”, comprendendo ma anche definendo 

e ri-definendo il senso del mio vissuto e delle mie azioni. La narrazione 

stessa è creazione di significato e di comprensione. Ergo, da una ri-

narrazione può scaturire un diverso comprendere e comprendersi – e, 

dunque, una possibilità di cambiamento.  

Il racconto svolge un ruolo determinante anche dal punto di vista 

della costituzione psicologica del sé. Ricœur è convinto che tutto ciò 

che noi sappiamo sul sé lo dobbiamo alla letteratura, incluso il lato 

psicologico; da qui la convinzione che la letteratura giochi un ruolo 



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento 

22 

centrale ed imprescindibile nella formazione dell’identità personale. In 

Du texte à l’action (1986) afferma: «Cosa conosceremmo dell’amore e 

dell’odio, dei sentimenti etici e, in generale, di tutto ciò che chiamiamo 

l’io [soi], se tutto ciò non fosse stato portato a parole e articolato 

attraverso la letteratura?» (Ricœur 1989: 112). E in occasione di una 

conferenza sulla narrazione tenuta presso la Facoltà di Teologia 

dell’Università di Neuchâtel nel 1986 dichiara: «Le thesaurus du 

psychique est pour une large part le fruit des investigations de l’âme 

par les faiseurs d’intrigue et les inventeurs de personnages» (Ricœur 

1988: 298). 

Con ciò però non possiamo giungere alla conclusione che il 

dilemma della ricerca di senso e del processo emancipativo del 

diventare persona si esaurisca nel Ricœur della maturità entro l’ambito 

discorsivo dell’ermeneutica narrativa. Come si è detto, questa 

concezione matura trova la sua elaborazione finale in Soi-même 

comme un autre, che ha il suo fulcro in una fenomenologia ermeneutica 

del sé su base pratico-riflessiva. Dunque, con l’idea di identità narrativa 

trova espressione un nuovo modo di inquadrare e risolvere quei grandi 

dilemmi della ricerca di senso e della realizzazione personale che la 

fenomenologia, l’ermeneutica e la filosofia riflessiva avevano affrontato 

nel Novecento tenendo ferma la regola d’ingaggio di un esercizio 

autonomo e argomentativo del pensiero filosofico.  

 

 

Bibliografia 

Banfi, A. (1984). Socrate. Milano: Mondadori.  

Casucci, M. (2018). Libertà e Persona. Saggi su Paul Ricœur. Napoli-

Salerno: Orthotes. 

Étienne, J. (1978). Affirmation absolue et vie morale selon Jean Nabert. 

Revue théologique de Louvain, 9(2): 166–175.  



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

23 

Gilbert, M. (2001). L’identité narrative. Une reprise à partir de Freud 

de la pensée de Paul Ricœur. Genève: Labor et Fides. 

Jervolino, D. (1993). Il cogito e l’ermeneutica. La questione del 

soggetto in Ricœur. Genova: Marietti (1984).  

Nabert, J. (1962). Eléments pour une éthique. Paris: Aubier. 

Ollé-Laprune, L. (2019). Le prix de la vie. Alicia Éditions. 

Pascal, B. (1910). Pensée. Éd.de M. Le Guern. Paris: Gallimard, [1977] 

2004.  

Ricœur, P. (1936). Note sur la personne. Le Semeur, 38(7): 437–439. 

Ricœur, P. (1969). Le conflit des interprétations. Paris: Seuil. 

Ricœur, P. (1975). Phenomenology and Hermeneutics. Noûs, 9(1): 85–

102. 

Ricœur, P. (1985). Temps et récit, III. Paris: Seuil.  

Ricœur, P. (1986). Du texte à l’action. Essais d’herméneutique II. 

Paris: Seuil. 

Ricœur, P. (1988). L’identité narrative. In P. Bühler & J.-F. 

Habermacher [ed.], La narration. Quand le récit devient 

communication. Genève: Labor et Fides. 

Ricœur, P. (1989). Dal testo all’azione. Saggi di ermeneutica. Tr. it. G. 

Grampa. Milano: Jaca Book.  

Ricœur, P. (1990). Soi-même comme un autre. Paris: Seuil. 

Ricœur, P. (1992). Sé come un altro. Tr. it. D. Iannotta. Milano: Jaca 

Book.  

Ricœur, P. (2006). De l’interprétation. Essai sur Freud. Paris: Seuil. 

Ricœur, P. (2010). Ecrits et conférences, 2. Herméneutique. Paris: 

Seuil. 

Ricœur, P. (2012). Diventare capace, essere riconosciuto. Il Protagora, 

39(17): 25–26.  

Thévenaz, P. (1952). Qu’est-ce que la phénoménologie ? Revue de 

Théologie et de Philosophie, 2(1): 9–30.  



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento 

24 

Tietz, U. (2006). Cap. 12. German Existence-Philosophy. In H.L. 

Dreyfus M.A. Wrathall, A Companion to Phenomenology and 

Existentialism. Oxford: Blackwell Publishing. 

 

 

 

 

 

 

 

 


