Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 Received: 02/01/2025
Biannual International Journal of Philosophy Accepted: 02/01/2025
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index Published: 20/01/2026
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6915

La ricerca di senso, la narrazione, il cambiamento

(Search for Meaning, Narration, and Change)

Vinicio Busacchi

University of Cagliari - IT

Abstract

This paper addresses the question of the argumentative consistency of
philosophical discourse when confronted with the problem of the
meaning of human existence. According to the author, the
contemporary traditions that are most appropriate to investigate for
this purpose are those of phenomenology, hermeneutics and reflective
philosophy.

Keywords: search for meaning, narration, phenomenology,

hermeneutics, reflexive philosophy

Abstract

Questo articolo affronta la questione della tenuta argomentativa del
discorso filosofico posto di fronte al problema del senso dell’esistenza
umana. Secondo l'autore, le tradizioni contemporanee che, per un tale
fine, € piu opportuno indagare sono quelle della fenomenologia,
dell’ermeneutica e della filosofia riflessiva.

Parole chiave: ricerca di senso, narrazione, fenomenologia,

ermeneutica, filosofia riflessiva



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento

1. Introduzione

L'interrogazione sul senso della vita, e in special modo sul senso
dell’esistenza umana, € questione che ha attraversato e marcato la
ricerca filosofica sin dai suoi albori. Interrogarsi filosoficamente sul
senso della vita richiede di porsi su di una prospettiva metafisica o,
comunque, entro le coordinate di una vera e propria cosmologia. Ma
per il fatto che la filosofia ha dato prova attraverso i secoli e i millenni
di una maggiore attenzione per la questione del senso dell’esistenza
umana, su tale questione allora mi concentrerd. Di fatto, anche nel
senso comune, quando si solleva il problema del senso della vita lo si
riferisce, in linea largamente prevalente, alla realta umana.

Se € vero che essa ha assunto particolare rilevanza in epoca
ellenistica, e specialmente con lo stoicismo (e gia con Zenone di Cizio
- noto il suo adagio “lo scopo della vita & vivere in accordo con la
natura”), in realta gia in Socrate troviamo un’impostazione del
filosofare orientata in senso pratico. Di fatto, il suo modo e fine del
filosofare e intrecciato al dilemma del senso stesso del vivere: la ricerca
di senso e la ricerca filosofica sono fuse in un medesimo riflettere e
operare, e la filosofia € concepita come mezzo e via per la realizzazione
del compito della ricerca di senso. Perché? Perché nella concezione
socratica, come rivela Platone nell’Apologia, «una vita senza ricerche
non € degna per I'uomo di essere vissuta» (Apologia, 38A)!. Insomma,
a ben vedere, troviamo gia elementi di un orientamento pratico-
riflessivo del filosofare gia prima dello stoicismo.

Certo, a proposito dello stoicismo, il modo di intendere e fare

filosofia muta profondamente assumendo centralita |'atteggiamento

1 Come dice il filosofo italiano Antonio Banfi, la svolta paradigmatica che ebbe in
Socrate la rivelazione dell’'oracolo di Delfo, lo risveglid alla missione di farsi «il
pungolo [...] al fianco dei suoi cittadini»: «La coscienza del non sapere doveva essere
il principio della liberazione dall’illusione delle maschere ideali della personalita, la
spinta al ripiegarsi su di sé, a risvegliare in sé la forza di un’universalita concreta, di
un‘umanita attiva, della virtl, insomma che ¢ vita e felicita» (Banfi 1984: 70).



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

contemplativo e il discorso morale. Se pensiamo al De brevitate vitae
di Seneca («Noi non disponiamo di poco tempo, ma ne abbiamo
perduto molto. La vita € lunga abbastanza e ci e stata data con
larghezza per la realizzazione delle piu grandi imprese, se fosse
impiegata tutta con diligenza; ma quando essa trascorre nello spreco
e nell'indifferenza, quando non viene spesa per nulla di buono spinti
alla fine dall’estrema necessita, ci accorgiamo che essa & passata e non
ci siamo accorti del suo trascorrere» [cap. 1]) o alle sue Lettere a
Lucilio; oppure si pensi ai Pensieri di Marco Aurelio: quanto pensiero,
sforzo di approfondimento e saggezza pratica vi troviamo (ad es., VIII,
52, «Chi ignora |'esistenza dell’'universo, ignora anche dove sia egli
stesso. Chi ignora per quale fine esista I'universo, ignora anche chi egli
stesso sia, come pure che cosa il mondo sia. Chi trascura uno solo di
questi problemi, non saprebbe neppure dire per quale fine egli stesso
sia nato [...]»).

E se, entro questo discorso, la filosofia ellenistica si concentra sul
modo di vivere, sull’apprendere a vivere e a morire, con il cristianesimo
prende forma una densa dialettica tra fede e ragione, e la ricerca della
verita e della redenzione divengono il vero fulcro del compito riflessivo
e della ricerca filosofica (emblema di tale concezione & senz’altro
Agostino d’'Ippona). Si tratta di una prospettiva che a mio avviso, in
vario modo, segna pressoché tutto il medioevo e I'epoca moderna (con
Cartesio, Kant ed Hegel inclusi), sino a Schopenhauer, Nietzsche e
I'esistenzialismo, quando l'interrogazione di senso affonda in un
problema di dubbio abissale, nel problema dell’'angoscia esistenziale e
della minaccia nichilista. Della cifra della sfida moderna del senso di
vivere dice tutto Kierkegaard, indirettamente, attraverso la seguente

osservazione:

L'angoscia si puo paragonare alla vertigine. Chi volge gli occhi

al fondo di un abisso, & preso dalla vertigine. Ma la causa non



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento

€ meno nel suo occhio che nell’abisso: perché deve guardarvi.
Cosi I'angoscia € la vertigine della liberta, che sorge mentre
lo spirito sta per porre la sintesi, e la liberta, guardando nella
sua propria possibilita, afferra il finito per fermarsi in esso. In
guesta vertigine la liberta cade. (Il concetto dell’angoscia,
1844).

Non e certo casuale che questa lezione, risalente alla meta
dell’Ottocento, abbia trovato riaffermazione nel secolo successivo - il
XX, segnato da barbarie che hanno messo fine all’autonarrazione
occidentale tutta positiva e celebrativa del progresso e della
civilizzazione. La morsa del nichilismo ha “serrato le file” (per cosi dire)
e la filosofia del Novecento ha dovuto lavorare alquanto per riaffrontare
la questione. Lo ha fatto attraverso un esame onesto, non senza un
riferimento meditativo ai pensatori classici e moderni, e alla religione.
Emblematico, al riguardo, mi pare il caso di Léon Ollé-Laprune, la cui

opera Le prix de la vie (1894) ha il seguente avvio:

La vie est bien ce que nous connaissons le mieux, et c’est, en
méme temps, ce qui nous est le plus inconnu. Nous n’en
avons aucune idée nette. Dés que nous y arrétons notre
pensée, nous voyons que, sur cet objet si familier et si intime
la confusion est extréme. [...] Si nous nous demandons ce que
nous en pouvons faire, I'embarras est le méme. Nous en
voyons tant d’emplois différents, tant d’'usages opposés! [...]
Nous n’entendons plus du tout ce qu’elle est ni ce qu’elle vaut,
ni ce qu’elle nous veut; nous ne savons plus comment
I'orienter. (Ollé-Laprune 2019: 10)



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Si tratta di un brano (qui citato solo parzialmente) che, in qualche modo,

ricorda Pascal:

Je ne sais qui m’a mis au monde, ni ce que c’est que le monde,
ni que moi-méme. Je suis dans une ignorance terrible de
toutes choses. Je ne sais ce que c’est que mon corps, que
mes sens, que mon ame et cette partie méme de moi qui
pense ce que je dis, qui fait réflexion sur tout et sur elle-
méme, et ne se connait non plus que le reste. (Pensée,
fragment 398)

Dobbiamo riconoscere che il connubio tra discorso filosofico e
discorso religioso ha giocato un ruolo importante in epoca
contemporanea in riferimento al problema del senso della vita e delle
relative sfide al pensiero, all’esistenza e alla realta. E questo discorso
non vale solo per il movimento dello spiritualismo, del personalismo e
dei filosofi dell’azione d’area continentale.

Da qui sorge la domanda: in quali contesti ed entro quale modalita
e prospettiva la filosofia contemporanea € riuscita a trattare la
questione del senso della vita senza chiamare in campo il discorso della
fede?

Sono consapevole che la questione del senso della vita &€ questione
ancora oggi spinosa, e per milioni di persone nel mondo essa ¢,
esplicitamente o implicitamente, un dilemma serio. C’é chi (1) rinuncia
alla vita (ma questo elimina il problema senza risolverlo); c’eé chi (2)
segue l'istante e i piaceri o la frenesia del vivere e consumare
quotidiano per vincere sull'angoscia e la sofferenza; c’eé chi (3) si
trascina passivamente nell’esistenza negando il problema, il valore
della vita o, semplicemente, restando ‘appeso’; c’e chi (4) si attacca in
modo dogmatico alla fede... Insomma, son diverse le modalita di porsi

di fronte a un dilemma cosi radicale (come, tra gli altri, riconobbe Lev



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento

Tolstoj, colto in eta matura da una profonda crisi esistenziale, che lo
portd ad impegnarsi in una ricerca di senso tormentosa e, per via della
sua grande sensibilita, davvero ‘agli abissi’ dell'interiorita umana). Non
entro nel merito di questo ambito discorsivo; mi limito solo a
condividere la convinzione personale (che fa eco all’esito della ricerca
dello stesso Tolstoj) che la ‘soluzione’ vada ricercata ‘tra fede e ragione’.
Comunque, qui mi interessa valutare |'apporto che pud fornire la
filosofia. Mi interessa trattare e discutere il nodo della consistenza e
tenuta argomentativa del discorso filosofico posto di fronte al problema

del senso dell’esistenza umana.

2. Fenomenologia, filosofia riflessiva ed ermeneutica

A mio avviso, le tradizioni contemporanee che, per un tale fine, € piu
opportuno indagare sono quelle della fenomenologia, dell’ermeneutica
e della filosofia riflessiva, perché nel ventesimo secolo i campi ove la
filosofia, trattando di dilemmi esistenziali, ha mostrato maggiore
autonomia ed efficacia sono quelli dell’eidetica fenomenologica, del
pensiero riflessivo e dell’ermeneutica dell’esistenza. Sono, non a caso,
le tradizioni di riferimento del filosofo francese Paul Ricoeur il cui
parcours di ricerca ha avvio giovanile tra spiritualismo e filosofia
dell’esistenza, e si mantiene entro un orizzonte discorsivo carico di
valore pratico-esistenziale. Ricceur, come diversi altri autori che
richiamerd, non sono liberi dall'interesse per il religioso e dal legame
con il religioso, ma hanno saputo sviluppare una ricerca e un discorso
speculativamente autonomo, autofondato e argomentativamente

consistente.

2.1. La fenomenologia
Delle tre tradizioni menzionate, & senz’altro quella fenomenologica ad
avere avuto maggiore diffusione e applicazione dentro e fuori dal

territorium della filosofia. Certo, riflettendo sulle ricerche iniziali portate



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

avanti dal fondatore, Edmund Husserl, si ha la netta (e fondata)
impressione di un filosofare ben distante dalla questione del senso
dell’esistenza: non solo Husserl, infatti, imposta il suo filosofare in
senso scientifico, ponendo al centro la questione gnoseologico-
epistemologica del fondamento della certezza conoscitiva, ma si
preoccupa di tracciare attivamente un percorso antitetico allo
psicologismo (che al tempo era dominante; infatti, la psicologia ha a
che vedere con i fatti e con I'esperienza; ergo, le sue asserzioni sono
‘empiriche’, non conducono a determinare verita assolute, e le sue
generalizzazioni mancano di rigore). Tuttavia, ha a mio avviso ragione

il filosofo svizzero Pierre Thévenaz, quando dice che

di fatto, abbiamo di fronte un filosofo la cui prima
preoccupazione consiste nel rompere radicalmente i legami
tra la logica e la psicologia, e che in seguito sembra ricorrere
incessantemente alla psicologia e all’analisi della coscienza
per fondare la sua logica e la sua fenomenologia (Thévenaz
1952: 21).

Da principio e posta al centro la coscienza in quanto tale, non certo
la psiche o il vissuto. Secondo Husserl la fenomenologia, infatti, non si
deve rivolgere ai fatti interni o esterni: richiede di “far tacere”
I'esperienza, il giudizio (epochée) per “andare incontro al fenomeno per
come esso si da” (intenzionalita), richiede di portare la propria
attenzione semplicemente e unicamente sulla realta della coscienza,
sugli oggetti in quanto intenzionati da e nella coscienza, in breve le
essenze ideali; e “con esse [essenze ideali] vanno intese non delle
semplici rappresentazioni soggettive (si starebbe sul piano psicologico),
né delle realta ideali (indebitamente, si «realizzerebbero o
ipostatizzerebbero dei dati della coscienza e si starebbe su un piano

metafisico), ma, precisamente, come dei fenomeni» (23). E sulla base



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento

di cio che la fenomenologia pud concepirsi e praticarsi, per Husserl,
non come scienza di dati di fatto, a fondamento esperienziale, ma
scienza di essenze o eidetica. La dimensione del vissuto non & eliminata
del tutto, naturalmente: per esercitare |'epoché si pongono tra
parentesi le proprie credenze, i propri pregiudizi e giudizi, ma non si
puo porre tra parentesi l'intenzionalita. Nelle Ideen I, § 84, Husserl
chiarisce che l'intenzionalita e la caratteristica delle esperienze vissute
(Erlebnisse) che puo essere indicata addirittura come il tema generale
della fenomenologia orientata oggettivamente. L'intenzionalita & cio
che caratterizza la coscienza in senso pregnante e consente di indicare
la corrente dell’esperienza vissuta come corrente di coscienza e come
unita di coscienza. Ora, come Kant, lo Husserl delle ricerche piu mature
«pensa che l‘oggetto rinvii al soggetto e che il problema della
conoscenza sia essenzialmente un problema di costituzione: e a partire
dalla coscienza (trascendentale e non psicologica) che si possono
comprendere le strutture del mondo intenzionato e soprattutto l'unita
del suo senso» (28). In altre parole, con la sintesi trascendentale il
dato intenzionato esprime e veicola il senso. Ovvero,
fenomenologicamente, il fenomeno non €& solo incontrato
descrittivamente, ma colto nel suo senso, un senso che risulta non dal
fenomeno in quanto oggetto esterno ma dal fenomeno come
conosciuto nella sintesi trascendentale. Dunque, gia con Husserl

|\\

abbiamo, in qualche modo, il riconoscimento del fatto che il “senso” e
“la ricerca di senso” sono dei costituenti della vita della coscienza. Da
qui, il salto sara breve - grazie agli sviluppi successivi della
fenomenologia, particolarmente con Martin Heidegger e Karl Jaspers -
verso una fenomenologia applicata al problema del senso dell’esistenza
umana. La grande svolta si ha con Heidegger in Essere e tempo - opera
che porta a una ermeneutica ontologica ma che si sviluppa secondo
una metodologia dichiaratamente fenomenologica. Quello che risulta

significativo in quest’opera non & semplicemente la rifocalizzazione



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

della ricerca filosofica sul problema dell’essere e del suo senso ma il
chiaro riconoscimento del carattere piu proprio e unico dell’essere
umano in quanto unico ente capace di porsi la domanda di senso. Come
dice Heidegger nel §2: «noi ci muoviamo gia sempre in una
comprensione dell’essere. E da essa che sorge il problema esplicito del
senso dell’essere e la tendenza alla determinazione concettuale di
esso» (wir bewegen uns immer schon in einem Seinsverstidndnis. Aus
ihm heraus erwdéchst die ausdrtickliche Frage nach dem Sinn von Sein
und die Tendenz zu dessen Begriff); addirittura, nel § 18 precisera che
«all’essere dell’Esserci appartiene la comprensione dell’essere» (Zum
Sein des Daseins gehért Seinsverstdndnis), cioe la ricerca di senso e la
comprensione del senso sono caratteri essenziali, costitutivi dell’essere
umano. Heidegger arriva a dichiarare che il tratto proprio di questa
comprensione ¢ il progetto («La comprensione, per il suo carattere di
progetto, esprime esistenzialmente cido che noi chiamiamo la visione
dell’Esserci» [Das Verstehen macht in seinem Entwurfcharakter
existenzial das aus, was wir die Sicht des Daseins nennen], § 31).
L'accostamento di Jaspers a Heidegger e favorito dal comune
intendimento della fenomenologia come mezzo per la chiarificazione
dell’esistenza; e risulta strategico perché ancora piu ampio e
I'approfondimento che Jaspers offre alla condizione esistenziale umana

e al problema del senso. Son d’accordo con quanto sottolinea Udo Tietz:

[...] per Jaspers la filosofia dell’esistenza concerne
direttamente una nuova interpretazione fondamentale della
vita, e Heidegger pensa che I'umano possa riconoscersi solo
a partire dalla sua esistenza, “dalla possibilita di diventare cio
che &, oppure no”.

Sia Jaspers che Heidegger, in questo contesto, condividono
con la filosofia della vita non solo la convinzione dei limiti della

ragione e della razionalita, la critica del dualismo soggetto-



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento

oggetto e la critica della riduzione cognitivista del concetto
moderno di soggetto, ma anche un irrazionalismo metodico,
nella misura in cui la “delucidazione esistenziale” [existential
elucidation] non dovrebbe essere gestita dalla comprensione
discorsiva. Secondo Jaspers l'elucidazione esistenziale
avviene attraverso un’esperienza “esistenziale” [existentiell]:
secondo Heidegger attraverso la figura di una “interrogazione
radicale” nel quadro di una “ermeneutica del Dasein”./ [...]/
Per Jaspers, |'esistenza non va colta nella forma di un apriori
esistenziale che puo essere chiarito attraverso un’analitica del
Dasein nel quadro di una “ontologia fondamentale”.
L'esistenza rimane sempre una “proiezione” e un richiamo e
un appello all™autentico”. (Tietz 2006: 162-163, 164; trad.

it. mia)

2.2. L'ermeneutica

Ora veniamo all’ermeneutica, la seconda delle grandi tradizioni
novecentesche richiamata. Che vi sia legame stretto tra fenomenologia
ed ermeneutica € cosa ben nota: gia abbiamo visto il perché attraverso
la lezione di Heidegger che fa del comprendere il modo d’essere
dell’Esserci. Comprendere € un tratto distintivo dell’essere che noi
siamo, una proprieta del Dasein in quanto essere nel mondo.
L'interpretazione non & che lo sviluppo della comprensione, nella
misura in cui comprendere qualche cosa in guanto qualcosa € gia
interpretarla. Questa interpretazione, a sua volta, si articola in un
discorso che determina ed esplicita le articolazioni di una situazione e
di una comprensione che sono state anzitutto legate a un livello piu
fondamentale del discorso. Il primo spazio di articolazione del senso e
attraverso l|'essere-nel-mondo stesso, e non attraverso il discorso
espresso in proposizioni (cfr. Ricoeur 2010: 126-127). Heidegger lega

il problema della ricerca di senso al problema della sua interpretazione.

10



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Da qui la scaturigine del legame stretto tra Heidegger e Gadamer, ma
anche tra Heidegger e Ricoeur - che si accomunano anche per un
analogo interesse ontologico. Di fatto, ci sono due modi per realizzare
I'innesto della ermeneutica nella fenomenologia. C’'e la “via corta” di
una ontologia della comprensione alla maniera di Heidegger e c’e la
“via lunga” che egli propone di seguire, ricollocando nell'itinerario
arduo verso una possibile ontologia tutti i problemi metodologici,
epistemologici, critici che I'impostazione heideggeriana tende piuttosto
a “dissolvere” che a “risolvere” (cfr. Jervolino 1993: 81). Secondo
Ricceur, lI'ermeneutica «non ha mai finito di ‘fare i conti’” con la
fenomenologia» [«n’a jamais fini de “s'expliquer avec” Ia
phénoménologie»] (Ricoeur 1986: 7): vi € un motivo relazionale di
reciproca dipendenza o reciproco completamento: da una parte, infatti,
ogni forma di ermeneutica opera sulla base del presupposto di
un’intenzionalita di senso, da un’altra parte, il senso dell’ente posto
sotto il focus della descrizione fenomenologica non si rivela mai come
puro e in sé e per sé, bensi si manifesta con la sua interpretazione
stessa 2 . Da una parte, “il pit fondamentale presupposto
fenomenologico di una filosofia dell'interpretazione € che ogni
questione su ogni genere di “essere” € una questione sul “senso
dell’essere” (di fatto, «qui dit phénoménologie dit /ogos de ce qui se

montre»; Ricceur 2010: 128); da un’altra parte,

la scelta del significato e [...] il presupposto piu generale di

ogni ermeneutica. L'ermeneutica diventa una filosofia

2 Questa ¢ tesi che Ricceur discute in un saggio del 1975. Come spiega: «Beyond a
mere opposition, there exists between phenomenology and hermeneutics a mutual
belonging which it is important to explicate. On the one hand, hermeneutics is built
on the basis of phenomenology and thus preserves that from which it nevertheless
differs: phenomenology remains the indispensable presupposition of hermeneutics.
On the other hand, phenomenology is not able to establish itself without a
hermeneutical presupposition. The hermeneutical condition of phenomenology is
linked to the role played by the Auslegung in the fulfilment of its philosophical task»
(Ricceur, 1975: 85).

11



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento

dell'interpretazione - e non semplicemente una metodologia
dell’esegesi e della filologia — se e solo se, regredendo alle
condizioni di possibilita dell’esegesi e della filologia, anche al
di la di una teoria del testo in generale, affronta la condizione
linguistica — cioé la Sprachlichkeit - di ogni esperienza
(Ricoeur 1975: 96; tr. it. mia).

Ma lintegrazione del discorso e dell’approccio ermeneutico €&
dettata da un altro elemento storico-culturale rivoluzionario
determinato dalla lezione dei cosiddetti “maestri del sospetto”, Marx,
Nietzsche e Freud. Paul Ricceur rende in modo molto chiaro il senso di
guesta rivoluzione, evidenziando come il pensiero filosofico moderno
sia rimasto fortemente vincolato alla lezione di Cartesio ancora con
Kant ed Hegel, ma come, al tempo stesso, essa sia stata confutata dai

maestri del sospetto:

Le philosophe formé a I’école de Descartes sait quel es choses
sont douteuses, qu’elles ne sont pas telles qu’elles nous
apparaissent ; mais il ne doute pas que la conscience ne soit
telle qu’elle apparait a elle-méme [..]; depuis Marx,
Nietzsche et Freud nous en doutons. Apres le doute sur la
chose, nous sommes entrés dans le doute sur la conscience.
Mais ces trois maitres du soupcon ne sont pas trois maitres
de scepticisme; ce sont assurément trois grande
« destructeurs » [...] A partir d’eux, la compréhension est une
herméneutique : chercher le sens, désormais, ce n’est plus
épeler la conscience du sens, mais en déchiffrer les
expressions. (Ricceur 1969: 149-150)

12



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

2.3. La filosofia riflessiva

Sotto la dicitura filosofia riflessiva si tende a collocare (specialmente in
area continentale) quel modo di fare filosofia che pone al centro la
funzione del Cogito cartesiano e dell’lo penso kantiano sia per la
deliberazione teoretica che per la deliberazione pratica. Nel Novecento
il filosofo che ha maggiormente incarnato questa visione ¢ il francese
Jean Nabert. La questione centrale della filosofia riflessiva riguarda la
comprensione di sé come soggetto delle operazioni di conoscenza,
volizione, valutazione ecc. La riflessione e intesa come |'atto di ritorno
a sé del soggetto, attraverso il quale egli riconsidera nella chiarezza
intellettuale e nella responsabilita morale i propri giudizi,
determinazioni, valutazioni, scelte ecc. e cosi facendo si da nell’'unita
del soggetto che egli & (cfr. Ricoeur 1986: 25 sg.). Questa unita &
determinata precisamente dal fatto che tutte le operazioni di coscienza
sono accompagnate dalla funzione riflessiva dell’io penso che, come gia
diceva Kant, «deve accompagnare tutte le mie rappresentazioni». Di
Nabert & da considerare opera paradigmatica il libro E/éments pour une
éthique (1943). Sin dalle sue prime pagine chiarisce l'intendimento
della riflessione, non solo come sforzo cognitivo ma come sforzo per
comprendersi e per orientarsi, in una parola, come sforzo per esistere.

Ecco di seguito le sue parole:

L'acte de la réflexion atteste déja que le moi se saisit et
s’affirme pour soi comme une puissance de liaison, créatrice
d’histoire, entre un moi pur qui fait toute la substance morale
de son étre, et une nature qu’il ne peut ni désavouer, ni
répudier, sans se vouer a I'impuissance et a l'irréalisme.

Bien que la réflexion procéde d’une libre initiative, elle ne
laisse pas d’étre solidaire des sentiments qui accompagnent
I'expérience morale dans son ensemble et ont tout d’abord

pour la conscience un caractere énigmatique. Toute se passe

13



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento

comme si le moi ne pouvait ni s’épanouir hors de I'action et
de la communication des consciences, ni éviter que l'une et
l'autre ne recréent et n’intensifient le désir dont elles
procédent, ou qu’elles n’engendrent une déception dont
I'’étrangeté étonne le moi, ou qu’elles ne suscitent un
sentiment d faute sous lequel la conscience risque de
succomber, si elle n'y voit pas I'occasion d'une compréhension
de soi. Ces sentiments alimentent la réflexion, ils en sont la
matiere; ils font que la réflexion, quoique libre, apparait
comme un moment dans I'histoire du désir constitutive de
notre étre. (Nabert 1962: 19-20)

Stando a questa prospettiva filosofica, la riflessione non & qualcosa
di appartenente alla sola sfera teorica e del puro esercizio intellettuale.
Essa e lo sforzo essenziale di una persona per ponderare e ripensare le
azioni che puo compiere o che ha compiuto in quanto individuo libero.
Si tratta di uno sforzo che mira all’'avanzamento spirituale, perché lo
sforzo riflessivo non & solo I'appropriazione del senso della scelta e
dell’azione compiute o da compiere: ¢, al tempo stesso, presa di
coscienza e accettazione di una liberta che si riconosce responsabile.
Entro questa visione si comprende perché il libro proceda dalle
esperienze negative dell’errore, del fallimento e della solitudine: non si
tratta di un’attenzione per il negativo dell’esperienza umana, ma della
trattazione di quei casi attraverso cui, con la coscienza ferita, la
riflessione si fa palesemente tutt’'uno con il desiderio di un progresso,
di un cambiamento, di un avanzamento morale (cfr. Etienne 1978: 167).
Dunque, anche la tradizione riflessiva rivela, per una via diversa dalla
fenomenologia e dall’ermeneutica, la centralita del significato e della

ricerca di significato nell’esperienza dell’essere umano.

14



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

3. Ricceur: lI'identita narrativa e la ricerca di senso

La centralita del significato e della ricerca di significato nell’esperienza
dell’essere umano € posta in evidenza anche dalla filosofia riflessiva -
in un modo diverso dalla fenomenologia e dall’ermeneutica, ma non
per questo non accostabile o, persino, raccordabile. E ancora una volta
la prospettiva di Ricoeur a mostrarlo e dimostrarlo.

E vero che la filosofia di Ricceur si qualifica tendenzialmente come
un’ermeneutica filosofica, ma € altrettanto vero che in epoca matura
egli stesso ha richiamato la filosofia riflessiva come una delle tradizioni
di riferimento della sua ricerca speculativa: «(...) j'aimerais caractériser
la tradition philosophique dont je me réclame par trois traits : elle est
dans la ligne d’une philosophie réflexive ; elle demeure dans la
mouvance de la phénoménologie husserlienne ; elle veut étre une
variante herméneutique de cette phénoménologie» (Ricoeur 1986: 25).
Dunque, anche la ricerca ricceuriana si pone nel solco di una tradizione
e modalita del filosofare che pone al centro il soggetto in un senso
cartesiano modificato in senso pratico ed ermeneutico sia a causa del
passaggio per la filosofia riflessiva di Jean Nabert sia a causa della
lezione dei maestri del sospetto e, indubbiamente, la comprensione del
sé in quanto soggetto di volonta e conoscenza, di liberta e necessita,
di azione e responsabilita occupa uno spazio considerevole nel percorso
di Riceeur, tanto € marcante il respiro e la “sostanza” etico-pratica nel
suo pensiero e nella sua scrittura. Rispetto a questa filosofia riflessiva,
stando alla prima indicazione data nell'importante saggio Della
interpretazione - introduzione alla raccolta di scritti Dal testo all’azione.
Saggi di ermeneutica (1986), molto citata in questo volume - la
fenomenologia (di matrice husserliana) esprimerebbe il carattere di
“semplice” mouvance, laddove l'ermeneutica rivestirebbe il ruolo,
ancora (apparentemente) ‘“limitato”, di variante di questa
fenomenologia. E, da un lato, lo stesso Ricceur a spiegare 'ampiezza

di effetto con l'accostamento della fenomenologia e dell’ermeneutica

15



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento

alla filosofia riflessiva. La prima opera una «realizzazione» e, al tempo
stesso, una trasformazione radicale del programma stesso della
filosofia riflessiva, nella misura in cui il disegno di Husserl guarda
idealisticamente all’auto-fondazione radicale, per via intellettuale, del
soggetto. Lo stesso («e piu ancora») fa la seconda, che determina, in
aggiunta, una «sovversione» della fenomenologia ed apre in modo
nuovo, e diverso, al cammino della riflessione, e percio alla dimensione
pratico-esistenziale. “La reflexion”, dice il celebre adagio de I'Essai sur
Freud (1965), &

(...) l'appropriation de notre effort pour exister et de notre
désir d’étre, a travers les ceuvres qui témoignent de cet effort
et de ce désir. (Ricoeur 2006: 56)

Dopo la scoperta dell'inconscio, I'ermeneutica costituisce I'unica
risposta “riparatrice” rispetto all'impraticabilita o impossibilita, della
riduzione fenomenologica quale gesto filosofico primario capace di
individuare ed estrarre eideticamente un senso da un presunto fondo
d’esistenza della coscienza, sic et simpliciter, esser naturale. Ma ¢ la
prospettiva della filosofia riflessiva a tradurre/trasporre il senso
interpretato in un contenuto che & pregnante nel contesto
dell’esperienza vissuta, nella situazione della volonta libera e
responsabile, e nel processo etico-pratico del diventare persona.

Questa idea dell’identita personale come processo funge da base
e fondamento della filosofia dell'uomo che Ricoeur sviluppa nella
maturita, una filosofia (cosiddetta) dell’'vomo capace, centrata sull’idea
di identita narrativa. E in questa concezione dell’identita narrativa che
troviamo un nuovo intendimento del problema della ricerca di senso
nell’essere umano e nuove risposte alle domande “"Come si dispiega la
ricerca di senso nell’essere umano?”, “Come e perché mutano i

caratteri e i contenuti di senso in questa ricerca?”, “In che modo la

16



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

ricerca di senso promuove il cambiamento?”

Proviamo a sintetizzare la visione ricceuriana definita nella
maturita con queste domande in mente.

A ben vedere, gia negli scritti giovanili di Ricceur si trova traccia di
un’idea che diventera centrale nella maturita: il fatto che nasciamo
individui, ma diventiamo persone, secondo un movimento processuale
che implica e mobilita risorse tanto biologiche quanto psicologiche,
tanto culturali quanto spirituali 3. Questa processualita sarebbe
connaturata, secondo Ricoeur, alla natura stessa. Il cambiamento € un
aspetto della vita e della realta dell'uomo in quanto individuo: & qui,
tra biologico e storico, che trova espressione la processualita, ovvero
la capacita di diventare persona. La filosofia dell'uomo di Ricoeur
maturera in una concezione esattamente fondata su questa idea di
uomo capace, ove la processualita trova espressione secondo le forme
proprie del cambiamento umano. L‘articolo Devenir capable, étre

reconnu (2005) riassume con grande chiarezza questa concezione:

Le changement qui est un aspect de l'identité - des idées et
des choses - revét au niveau humain un aspect dramatique,
qui est celui de I'histoire personnelle enchevétrée dans les
histoires innombrables de nos compagnhons d’existence.
L'identité personnelle est marquée par une temporalité qu’on
peut dire constitutive. La personne est son histoire. Dans
I'esquisse de typologie que je propose, je considére tour a tour
la capacité de dire, celle d’agir, celle de raconter, a quoi j'ajoute,
I'imputabilité et la promesse. Dans ce vaste panorama des
capacités affirmées et assumées par I'agent humain, I'accent

principal se déplace d’'un pdle a premiére vue moralement

3 «Se chiamo individuo il temperamento prolungato attraverso il carattere, coronato
dalla mentalita, diro che la persona non é l'individuo» (Ricoeur 1936: 438).

17



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento

neutre a un poOle explicitement moral ou le sujet capable

s’atteste comme sujet responsable. (Ricoeur 2012: 25-26)

E il concetto di identita narrativa a fungere da asse di questa
concezione. Il filosofo francese inizia a sviluppare il tema dell’identita
narrativa a partire dalle conclusioni generali di Temps et récit (1985;
vol. 3) - un tema che, poi, trattera compiutamente nel capolavoro del
1990, Soi-méme comme un autre.

In quest’opera, sul nodo della liberta troviamo tanto il tema
maturo della responsabilita quanto il tema giovanile della tensione
esistenziale tra finito e infinito. Con Marco Casucci, potremmo parlare
del “paradosso dell'umano”, in quanto «alla recettivita fa [..] da
riscontro l'infinita della significazione che & da sempre aperta al
trascendimento di quella finitezza a cui l'uomo risulta vincolato»
(Casucci 2018: 274). Da una parte, «e [...] possibile affermare che la
capacita dell'uomo in quanto essere parlante € propriamente quella di
esprimere un eccesso di cui il logos stesso nella sua capacita di
significazione e testimonianza» (274-275). Da un’altra parte, questa
capacita trova manifestazione con il radicamento del Cogito nel sum -
in un “sum” che e essere-e-finitezza, -necessita, -corporalita. Ebbene,
con il maturare dell'idea di identita narrativa, questa sorta di
paradossale costituzione onto-esistenziale dell'uomo trova ancora (in
gualche modo) riverbero nella dialettica tra medesimezza e ipseita, tra
una dimensione dell'umano che si interpreta in termini di psiche e corpo
e una dimensione che domanda un impegno riflessivo al di la del
mentale e del corporale. Il centro tensionale € rappresentato proprio
dal problema dell’identita personale. Sottolinea, al riguardo, lo stesso

Ricoaur:

Sans le secours de la narration, le probleme de lidentité

personnelle est [...] voué a une antinomie sans solution : ou

18



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

bien I'on pose un sujet identique a lui-méme dans la diversité
de ses états, ou bien l'on tient, a la suite de Hume et de
Nietzsche, que ce sujet identique n’est qu’une illusion
substantialiste, dont I’élimination ne laisse apparaitre qu’un
pur divers de cognitions, d’émotions, de volitions. Le dilemme
disparaitre si, a I'identité comprise au sens d’'un méme (idem),
on substitue I'identité comprise au sens d’un soi-méme (ipse).
(Ricceur 1985: 355)

Con la distinzione di identita idem- e identita ipse- trova una
riformulazione quella visione elaborata trattando la dialettica
fenomenologica del volontario e dell'involontario (in Philosophie de la
volonté I. Le volontaire et linvolontaire, 1950). Gia allora Ricoeur
pensava criticamente e tensionalmente la dialettica di corpo e volonta,

di natura e liberta. Egli precisa ancora:

Cette connexion entre ipséité et identité narrative confirme
une de mes plus anciennes convictions, a savoir que le soi de
la connaissance de soi n’est pas le moi égoiste et narcissique
dont les herméneutiques du soupgon ont dénoncé I'hypocrisie
autant que la naiveté, le caractére de superstructure
idéologique aussi bien que I'archaisme infantile et névrotique.
Le soi de la connaissance de soi est le fruit d'une vie examinée,
selon le mot de Socrate dans I’Apologie. Or une vie examinée,
est pour une large part, une vie épurée, clarifiée, par les effets
cathartiques des récits tant historiques que fictifs véhiculés par
notre culture. L'ipséité est ainsi celle d'un soi instruit par les

ceuvres de la culture qu'il s’est appliquées a lui-méme. (356).

La questione del rapporto tra identita idem- e identita ipse-, trova

spazio di approfondimento nel Sesto studio (intitolato “Il sé e l'identita

19



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento

narrativa”) di Soi-méme comme un autre, ove Ricceur affronta due
compiti: «portare al suo grado piu alto la dialettica della medesimezza
e dell'ipseita, implicitamente contenuta nella nozione di identita
narrativa» e «completare questa indagine del sé raccontato attraverso
I'esame delle mediazioni che la teoria narrativa puo operare fra teoria
dell’'azione e teoria morale» (Ricoeur 1992: 231). Convinto che la
storicita sia un carattere costitutivo dell'uomo e dell'umano, nel doppio
senso che gli uomini «ont une histoire, sont leur proprie histoire»,
Ricoeur ritorna sulla centralita del ruolo della médiation narrative nella
costituzione del sé dopo aver discusso negli studi precedenti della
costituzione della soggettivita attraverso la dimensione linguistica e la
dimensione dell’azione, perché € questa dimensione a permettergli la
tematizzazione della temporalita (altro punto chiave dell’esperienza
umana). E sull’articolazione tra temporalitd e narrativita che si fonda
la mediazione narrativa. 1l percorso auto-riflessivo che permette
allindividuo di “raggiungersi” di cogliere il proprio sé e riconoscersi
esige che la propria esperienza di vita (=la propria storicita) sia ripresa
e ripercorsa nell’articolazione di temporalitd e narrativita. E, in
particolare, la categoria narrativa del personaggio che permette di
intendere l'identita dal lato della temporalita, e proprio nella dialettica
di permanenza e cambiamento. Cosi, l'individuo si comprende
intendendosi come colui che nel racconto compie |'azione e, in quanto
protagonista, diviene I'oggetto della messa in intrigo. Il racconto, allora,
non struttura solo l'azione, ma anche l'identita del personaggio -
identita che ora assume precisamente la configurazione di identita
narrativa (cfr. Gilbert 2001: 181 e sg.).

Nello studio Ricceur avanza la tesi che «la nature véritable de
I'identité narrative ne se révele [...] que dans la dialectique de l'ipséité
et de la mémeté» (Ricoeur 1990: 167). La trattazione, qui, si articola
in due fasi: anzitutto, mostrare sulla linea di Tempo e racconto

«comment le modele spécifique de connexion entre événements que

20



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

constitue la mise en intrigue permet d’intégrer a la permanence dans
le temps ce qui parait en étre le contraire sous le régime de l'identité-
mémeté, a savoir la diversité, la variabilité, la discontinuité,
I'instabilité» (168); in secondo luogo, mostrare «comment la notion de
mise en intrigue, transposée de l'action aux personnages du récit,
engendre la dialectique du personnage qui est tres expressément une
dialectique de la mémeté et de l'ipséité» (Ib.). Il passaggio cruciale &
quest’ultimo, in quanto determina l'innesto della teoria narrativa sulla
filosofia ermeneutica del sé. Ricceur lavora, allora, a descrivere il modo
in cui la figura del personaggio (e il gioco “esperienza
vissuta”/“rappresentazione”) va a iscriversi nell'intervallo fra il polo
della «<medesimezza del carattere» ed il polo dell’ipseita del mantenersi
(176).

Il racconto diventa per Ricceur la strada per dire la «storia di una
vita». Di fatto, solo la narrazione puo rendere conto in modo completo
delle «concatenazioni temporali» dell’azione e, percio, “restituire” la
dimensione storica della soggettivita. E, ancor piu, essa lo fa tra
finzione e realta - una duplice dimensione che concretamente
sostanzia I'esperienza esistenziale umana. Questo € un punto di liaison
importante con la psicoanalisi: & un passaggio che permette di stabilire
un parallelo con la “situazione narrativa” che si da nel contesto
terapeutico. Le analisi di Ricoeur dicono che “io posso costituirmi come
narratore della mia stessa storia”, comprendendo ma anche definendo
e ri-definendo il senso del mio vissuto e delle mie azioni. La narrazione
stessa € creazione di significato e di comprensione. Ergo, da una ri-
narrazione puo scaturire un diverso comprendere e comprendersi - g,
dunque, una possibilita di cambiamento.

Il racconto svolge un ruolo determinante anche dal punto di vista
della costituzione psicologica del sé. Ricoeur € convinto che tutto cio
che noi sappiamo sul sé lo dobbiamo alla letteratura, incluso il lato

psicologico; da qui la convinzione che la letteratura giochi un ruolo

21



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento

centrale ed imprescindibile nella formazione dell’identita personale. In
Du texte a I’action (1986) afferma: «Cosa conosceremmo dell’amore e
dell’odio, dei sentimenti etici e, in generale, di tutto cido che chiamiamo
I'io [soi], se tutto cido non fosse stato portato a parole e articolato
attraverso la letteratura?» (Ricoeur 1989: 112). E in occasione di una
conferenza sulla narrazione tenuta presso la Facolta di Teologia
dell’'Universita di Neuchatel nel 1986 dichiara: «Le thesaurus du
psychique est pour une large part le fruit des investigations de I'ame
par les faiseurs d’intrigue et les inventeurs de personnages» (Ricoeur
1988: 298).

Con ci0 perd0 non possiamo giungere alla conclusione che il
dilemma della ricerca di senso e del processo emancipativo del
diventare persona si esaurisca nel Ricceur della maturita entro I'ambito
discorsivo dell’'ermeneutica narrativa. Come si € detto, questa
concezione matura trova la sua elaborazione finale in Soi-méme
comme un autre, che ha il suo fulcro in una fenomenologia ermeneutica
del sé su base pratico-riflessiva. Dunque, con l'idea di identita narrativa
trova espressione un nuovo modo di inquadrare e risolvere quei grandi
dilemmi della ricerca di senso e della realizzazione personale che la
fenomenologia, I'ermeneutica e la filosofia riflessiva avevano affrontato
nel Novecento tenendo ferma la regola d’ingaggio di un esercizio

autonomo e argomentativo del pensiero filosofico.

Bibliografia

Banfi, A. (1984). Socrate. Milano: Mondadori.

Casucci, M. (2018). Liberta e Persona. Saggi su Paul Ricceur. Napoli-
Salerno: Orthotes.

Etienne, J. (1978). Affirmation absolue et vie morale selon Jean Nabert.

Revue théologique de Louvain, 9(2): 166-175.

22



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Gilbert, M. (2001). L’identité narrative. Une reprise a partir de Freud
de la pensée de Paul Ricceur. Geneve: Labor et Fides.

Jervolino, D. (1993). I/ cogito e l'ermeneutica. La questione del
soggetto in Ricceur. Genova: Marietti (1984).

Nabert, 1. (1962). Eléments pour une éthique. Paris: Aubier.
Ollé-Laprune, L. (2019). Le prix de la vie. Alicia Editions.

Pascal, B. (1910). Pensée. Ed.de M. Le Guern. Paris: Gallimard, [1977]
2004.

Ricceur, P. (1936). Note sur la personne. Le Semeur, 38(7): 437-439.
Ricceur, P. (1969). Le conflit des interprétations. Paris: Seuil.

Ricoeur, P. (1975). Phenomenology and Hermeneutics. Nods, 9(1): 85-
102.

Ricoeur, P. (1985). Temps et récit, III. Paris: Seuil.

Ricceur, P. (1986). Du texte a l‘action. Essais d’herméneutique II.
Paris: Seuil.

Ricoeur, P. (1988). L'identité narrative. In P. Bihler & J.-F.
Habermacher [ed.], La narration. Quand le récit devient
communication. Genéve: Labor et Fides.

Ricoeur, P. (1989). Dal testo all’azione. Saggi di ermeneutica. Tr. it. G.
Grampa. Milano: Jaca Book.

Ricceur, P. (1990). Soi-méme comme un autre. Paris: Seuil.

Ricoeur, P. (1992). Sé come un altro. Tr. it. D. Iannotta. Milano: Jaca
Book.

Ricoeur, P. (2006). De l'interprétation. Essai sur Freud. Paris: Seuil.
Ricoeur, P. (2010). Ecrits et conférences, 2. Herméneutique. Paris:
Seuil.

Ricceur, P. (2012). Diventare capace, essere riconosciuto. I/ Protagora,
39(17): 25-26.

Thévenaz, P. (1952). Qu'est-ce que la phénoménologie ? Revue de
Théologie et de Philosophie, 2(1): 9-30.

23



Vinicio Busacchi, La ricerca di senso, narrazione, cambiamento

Tietz, U. (2006). Cap. 12. German Existence-Philosophy. In H.L.
Dreyfus M.A. Wrathall, A Companion to Phenomenology and

Existentialism. Oxford: Blackwell Publishing.

24



