
Critical Hermeneutics, 9(2) 2025                                                                     Received:    6/12/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  02/01/2026 
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026 
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6886 

 

 

Ermeneutica, storicismo e dintorni 

II. Le prospettive di Gadamer e Ricœur 

 

(Hermeneutics, Historicism and Surroundings, 

II: Gadamer and Ricoeur’s Perspectives) 

 

 

Pier Luigi Lecis 

University of Cagliari - IT 

 

 

Abstract 

About a century after the cultural events that fostered the development 

of philosophical hermeneutics, I believe it is useful to return to its 

original historicist influence. This work draws inspiration from the 

project of a great Dictionary of Hermeneutics (edited by Gaspare Mura 

and Vinicio Busacchi), aimed at illustrating its historical profiles, 

systematic aspects and theoretical issues across the board. In the 

following pages, I would like to draw attention to the way in which 

some of the great classics of the twentieth-century hermeneutic 

tradition took a specific position in dealing with the question of 

historical knowledge. This was done through original reinterpretations 

of the philosophical problems of time and the past with respect to the 

legacy of the historicist tradition and, in particular, with respect to its 

outcomes in German culture between the nineteenth and twentieth 

centuries. I will not propose a historical reconstruction, but rather will 

attempt to explore the theoretical positions, problems and the 

attempts made at answers through the conceptual and argumentative 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

324 

analysis of some canonical texts. Most space is devoted to Martin 

Heidegger, as the protagonist of the ontological shift in the theory of 

understanding that largely determined the subsequent developments 

of hermeneutics. Given their depth and the particularly rich and 

complex web of theoretical paths that run through Sein und Zeit, it 

seemed necessary to select a specific reading itinerary for the work, 

re-examining the sections that can be linked to the question of history. 

In order to give adequate prominence to the plurality of philosophical 

voices and sensibilities involved, I have divided the work into two parts. 

In the first, I presented some theoretical issues of German historicism, 

in order to highlight the significance of the ontological shift in 

Heidegger, which is then analysed in detail. The second part examines 

the interesting and diverse versions of the hermeneutic paradigm in 

Gadamer and Ricoeur.  

Keywords: hermeneutics, historicism, Gadamer, Ricoeur 

 

Abstract 

A circa un secolo dalle vicende culturali che favorirono lo sviluppo 

dell’ermeneutica filosofica, credo sia utile ritornare sulle 

contaminazioni storicistiche delle sue origini. Questo lavoro trae 

ispirazione dal progetto di un grande Dizionario di Ermeneutica (a cura 

di Gaspare Mura e Vinicio Busacchi), diretto a illustrarne a tutto campo 

profili storici, aspetti sistematici e nodi teorici; nelle pagine che 

seguono, vorrei attirare l’attenzione sul modo in cui alcuni grandi 

classici della tradizione ermeneutica novecentesca fecero i conti con la 

questione della conoscenza storica, prendendo posizione, attraverso 

originali riletture dei problemi filosofici della natura del tempo e del 

passato, rispetto all’eredità della tradizione storicistica e, in particolare, 

rispetto ai suoi esiti nella cultura tedesca  tra Otto e Novecento. Non 

proporrò una ricostruzione storica, ma cercherò di esplorare le posizioni 

teoriche, i problemi e i tentativi di risposta, mediante l’analisi 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

325 

concettuale e argomentativa di alcuni testi canonici. Lo spazio 

maggiore è dedicato a Martin Heidegger, in quanto protagonista della 

svolta ontologica nella teoria del comprendere che ha in gran parte 

determinato gli sviluppi successivi dell’ermeneutica. Dato il loro 

spessore e la trama, particolarmente ricca e complessa di percorsi 

teorici che attraversano Sein und Zeit, mi è sembrato necessario 

selezionare un itinerario mirato di lettura dell’opera, riesaminando le 

sezioni collegabili alla questione della storia. Per dare adeguato rilievo 

alla pluralità di voci e sensibilità filosofiche coinvolte, ho suddiviso il 

lavoro in due parti. Nella prima ho presentato alcuni nodi teorici dello 

storicismo tedesco, in modo da mettere in evidenza la portata della 

svolta ontologica di Heidegger, che viene poi estesamente analizzata. 

La seconda parte prende in esame le interessanti e diverse versioni del 

paradigma ermeneutico in Gadamer e Ricœur. 

Parole chiave: ermeneutica, storicismo, Gadamer Ricœur 

 

 

1. L’ermeneutica universale di Hans-Georg Gadamer 

La variante ontologica del tema storicistico del comprendere, 

inaugurata da Heidegger, diventa il perno di uno sviluppo sistematico 

in Gadamer; per questa via l’ermeneutica assume la valenza generale 

di una prospettiva filosofica a tutto tondo, con un ruolo da protagonista 

nella scena culturale del Novecento 1 . Scrive Gadamer che 

l’ermeneutica è «un aspetto universale della filosofia, e non solo la base 

metodologica delle scienze dello spirito». Wahrheit und Methode 

(1960), trae la sua impalcatura da Sein und Zeit: il comprendere è 

l’originario modo di attuarsi dell’esserci (die ursprüngliche 

Vollzugsform des Daseins, das In-der-Weltsein ist), ha «carattere 

progettuale», ed è un «movimento di trascendenza» (den 

 
1 Cfr. la ricostruzione di Franco Bianco: Bianco 1974: 184 e sgg. 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

326 

Entwurfcharakter alles Verstehens und dachte das Verstehen selbst als 

die Bewegung der Transzendenz) (WM 264, VM 306). Gadamer 

propone una rilettura radicalmente linguistica della questione: il 

comprendere è interpretazione e ogni interpretazione si dispiega nel 

medium del linguaggio. L’approccio dualista diltheyano risulta 

rafforzato; la distinzione tra il campo dei fenomeni dotati di senso e 

quelli che non lo sono, ulteriormente irrigidita. Al centro di questo 

classico del Novecento ritroviamo l’idea che il sapere ermeneutico, e in 

esso, il sapere storico, è affatto diverso dal sapere di tipo oggettivante, 

non può cioè trattare i suoi oggetti allo stesso modo, con lo stesso 

atteggiamento e gli stessi obiettivi (previsione/controllo di nessi causali) 

delle scienze naturali. La storia indaga essenzialmente su segni o tracce 

dotate di senso – su una dimensione simbolica assente nel campo delle 

scienze naturali. L’universo storico è essenzialmente simbolico, non 

fisico, e per conoscere i simboli occorrono metodi diversi dalla ricerca 

delle cause.  

Una sezione strategica di Verità e metodo, carica di echi 

heideggeriani, è dedicata a Dilthey come colui che scopre e insieme 

fraintende l’autonomia del mondo storico; pur avendo colto la 

peculiarità dell’esperienza storica, la sua distanza «dall’anonimità di un 

metodo tecnico» (die Anonymität einer Methode), la  «obiettività del 

tutto diversa» (ganz andersartige >Objektivität<) che la caratterizza, 

egli resta alla fine intrappolato dal «cartesianismo gnoseologico 

[erkenntnistheoretische Cartesianismus] che lo dominava». Nel 

Verstehen Gadamer ripone l’essenza stessa della storia (in quanto 

historia rerum gestarum). Dilthey aveva bene inteso che tutto nella 

storia è oggetto di comprensione, e l’ermeneutica non è solo un mezzo, 

ma un organo e un elemento universale della coscienza storica; anche 

se, nella sua prospettiva, nota Gadamer, tutto è testo, e lo studio del 

passato è una sorta di decifrazione (Entzifferung): per Dilthey la sola 

verità storica è nel comprendere l’espressione della vita. La realtà 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

327 

storica è «una così pura traccia di significato» (eine so reine Sinnspur), 

da poter essere decifrata come un testo (WM 245–246, VM 285–286). 

Questo richiamo mostra comunque il tratto della prospettiva 

ermeneutica più carico di assunzioni  e di conseguenze metafisico-

ontologiche: la storia viene preventivamente identificata con il campo 

della ‘cultura’, racchiusa in una sfera del senso nettamente separata 

dalla natura. Dilthey, afferma Gadamer, colse un punto essenziale:  

 

i dati […] nel campo delle scienze dello spirito sono di un tipo 

speciale […]. I dati primari a cui si rifà l’interpretazione degli 

oggetti storici non sono dati forniti dall’esperimento e dalla 

misurazione, ma unità significative. (WM 71, VM 92).  

 

L’accesso al passato si apre attraverso il senso di ciò che ci viene 

tramandato, e in questo aspetto si esplicita un tipico motivo 

anticausalista, di sicura matrice diltheyana: «Comprendere significa 

comprendere delle espressioni. Nell’espressione, ciò che è espresso è 

presente in modo diverso da come la causa è presente nell’effetto» 

(Verstehen ist Verstehen von Ausdruck. Im Ausdruck ist das 

Ausgedrückte in anderer Weise da, als die Ursache in der Wirkung) 

(WM 228–229, VM 267). 

Per capire la sostanza teoretica di questa prospettiva è importante 

avere presenti i modelli su cui è impiantata l’ermeneutica gadameriana. 

Una prima tesi, molto forte, afferma che l’intera ermeneutica delle 

scienze dello spirito deve essere ridefinita «in rapporto all’ermeneutica 

giuridica e all’ermeneutica teologica» (WM 316, VM 362). I casi 

paradigmatici che caratterizzano Verità e metodo sono di tipo estetico-

letterario, teologico, giuridico. Le opere d’arte, e, in modo privilegiato, 

il testo letterario hanno un ruolo fondamentale. Per la conoscenza 

storica sono decisive le tracce del passato, che, nella forma più 

caratteristica e privilegiata, sono tracce scritte, soggette a 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

328 

comprensione e interpretazione di significati, con il procedimento 

specifico del circolo ermeneutico e il riconoscimento del ruolo 

costitutivo, non residuale, del pregiudizio (Vorurteil). 

Questa tesi presenta almeno due punti critici: uno di adeguatezza 

descrittiva rispetto al suo stesso terreno d’elezione, filologia e 

interpretazione dei testi; l’altro di applicabilità all’intero, sconfinato, 

vario e frammentario territorio della ricerca storica, i cui orizzonti, 

sempre in movimento, vanno ben oltre il campo dei materiali testuali e 

non appartengono sempre al campo simbolico. Occorre tuttavia 

precisare che ad una prospettiva radicalmente linguistica Gadamer ha 

affiancato un forte interesse per le dimensioni non linguistiche, 

pragmatiche, percettive, estetiche, dell’esperienza. 

Per quanto riguarda la svolta linguistica dell’ermeneutica, bisogna 

tenere presente la peculiarità della teoria gadameriana del linguaggio, 

con i suoi complessi riferimenti, intrecciati alla concezione greca antica 

del logos, all’idealismo oggettivo hegeliano e alla teoria del linguaggio 

di Humboldt. Gadamer esplicita le potenzialità dell’ontologia 

fondamentale in direzione di una sorta di gradualismo evolutivo 

incardinato sulla forza preponderante della tradizione. Si presenta un 

mosaico teorico, in cui possiamo individuare anzitutto l’esplicito 

richiamo a Humboldt, ispirato e mediato in gran parte da Heidegger. Al 

modo d’essere dell’Esserci ineriscono i due tratti dell’appartenenza 

(Zugehörigkeit) a una tradizione e del «progettarsi in base alle 

possibilità future», per i quali un filtro linguistico è determinante; essi 

discendono dalla dimensione ontologica, non semplicemente 

espressiva e strumentale, del linguaggio, che è il vero luogo di apertura 

dell’essere, cioè incorpora un modo di guardare le cose. Si legge, 

nell’ultima sezione di Verità e metodo (Die Mitte der Sprache und ihre 

spekulative Struktur), alla fine della Parte Terza dell’opera, che nel 

linguaggio viene ad espressione e agisce la cosa stessa; nella parola 

parlano le cose stesse. In radicale contrasto con l’idea (moderna e 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

329 

illuministica) di metodo della scienza, l’esperienza ermeneutica porta a 

espressione il contenuto della tradizione. Il linguaggio è l’autentico 

evento ermeneutico (das eigentliche hermeneutische Geschehen); 

evento che «non è un nostro agire sul contenuto, ma un agire del 

contenuto stesso» (dieses Geschehen nicht unser Tun an der Sache, 

sondern das Tun der Sache selbst ist) (WM 469, VM 529). Altri motivi 

riportano ad una particolare e originale rilettura, in singolare intreccio, 

di elementi platonici ed hegeliani. L’esperienza ermeneutica, sostiene 

Gadamer, ha una struttura dialettica: è «un agire della cosa stessa, un 

agire che, contrariamente alla metodologia della scienza moderna, è 

piuttosto un patire, un comprendere che è anche un accadere» (ein 

Tun der Sache selbst, ein Tun, das im Gegensatz zu der Methodik der 

modernen Wissenschaft ein Erleiden, ein Verstehen, das ein Geschehen 

ist). Il testo mette anche in chiaro la differenza tra questo processo e 

la dialettica platonica ed hegeliana,  rifiutando di subordinare il 

linguaggio alla regola dell’asserzione concettuale (der Unterwerfung 

der Sprache unter die >Aussage< , WM 472, VM 535–536).   

Gadamer insiste sull’idea del linguaggio come Mitte, cioè non 

semplice strumento controllabile, a disposizione del soggetto, ma 

centro da cui tutta la nostra esperienza si sviluppa, nonché medium 

capace di strutturare l’esperienza e l’interazione dei parlanti (WM 461, 

VM 523). Il linguaggio possiede una sorta di esistenza autonoma, e 

introduce il singolo che cresce in una comunità «in un certo tipo di 

visione o di rapporto con il mondo»; il mondo linguistico «abbraccia 

fondamentalmente tutto ciò a cui la nostra comprensione può arrivare». 

L’esperienza linguistica del mondo è «assoluta» (Die 

sprachliche  Welterfahrung ist >absolut<) «abbraccia ogni in sé» (alles 

Ansichsein umfaßt). Questa impostazione ha operato efficacemente nel 

suo contesto culturale, sostenuta dalle buone ragioni della critica 

contro forme ingenue e dogmatiche di empirismo gnoseologico, dando 

un forte contributo al mutamento dell’immagine della conoscenza 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

330 

comune e di quella scientifica, esibendo i limiti di modelli 

decontestualizzati dei processi cognitivi e della storia della scienza. 

Essa ha stimolato il riconoscimento del peso delle componenti 

concettuali, e, più in generale, della complessità delle cornici 

epistemiche, ricche di legami con matrici extralogiche, psicologiche, 

axiologiche, con sostrati storico-culturali costitutivamente presenti in 

tutte le forme di conoscenza – dunque anche della conoscenza storica. 

Per Gadamer la svolta linguistica si incentra su un punto: gli intrecci 

del sapere con le forme di vita, gli elementi di eteronomia contano più 

della separazione e dell’autonomia della conoscenza. D’altra parte, nei 

testi sopra riportati, l’enfasi sulla stretta identificazione tra linguaggio 

ed esperienza nella teoria dell’esperienza ermeneutica, è tanto forte da 

profilare una simmetrica difficoltà  di segno opposto, approdando a esiti 

che non sembrano in grado di salvaguardare l’assunto di un divario tra 

linguaggio ed esperienza, come forza motrice dello sviluppo culturale; 

essa deve perciò affrontare le questioni del determinismo linguistico e 

quella del relativismo in tema di identità degli oggetti/eventi, indagati 

dalle pratiche interpretative. Gadamer ha sempre respinto con 

decisione esiti relativistici sul piano dei programmi teorici (WM 446, 

453–454, VM 507, 515), ma l’impianto ultralinguistico sotteso al suo 

concetto di esperienza sembra entrare quanto meno in tensione con 

questa opzione antirelativistica.  

 

2. La polemica antimetodologica di Gadamer 

Per quanto riguarda l’impostazione antimetodologica e la polemica 

contro l’oggettivismo positivista e neopositivista, possiamo provare a 

specificare la domanda da cui muove: che cosa significa precisamente 

comprendere il senso di opere passate? Anzitutto si tratta, come 

sappiamo, di un modo di procedere radicalmente diverso dalla 

spiegazione scientifica e dall’ingenuità dell’obiettivismo storicistico 

dominante nella tradizione ermeneutica e storiografica ottocentesca, 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

331 

«il quale ritiene possibile che si giunga a prescindere in tal modo da sé 

stessi», per conformarsi oggettivamente allo spirito del passato (WM 

305, VM 350). La prospettiva ermeneutica si caratterizza per la critica 

alle illusioni della verità oggettiva e alle pretese di oggettività 

imparziale, avalutativa, alimentate dalle scienze naturali, ma tendenti 

a estendersi alle scienze dello spirito; contro questa tendenza 

l’impegno di Gadamer mette a fuoco i caratteri della situazione 

interpretativa, orientata da un complesso di fattori che passano 

attraverso il linguaggio e che impediscono un accesso diretto a 

qualunque dato d’esperienza. Nel campo delle scienze dello spirito non 

esiste comprensione libera da pregiudizio. Non siamo tabulae rasae, né 

incontriamo le cose e gli altri senza filtri, ma sempre attraverso un 

preliminare insieme di presupposizioni cognitive e valutative (prese di 

posizioni verso cose ed eventi). Non possiamo uscire dalla nostra ‘pelle’, 

prescindere da una precomprensione, anche inconsapevole del dato: 

tradizione, valori, interessi, una rete di pregiudizi che non sono una 

limitazione, un difetto conoscitivo da eliminare, ma una condizione di 

possibilità dell’interpretazione. 

La seconda parte di Verità e metodo, soprattutto nella seconda 

sezione (Grundzüge einer Theorie der hermeneutischen Erfahrung) 

illustra i motivi più originali dello ‘storicismo’ gadameriano. La filosofia 

sposta il campo dalla facoltà rappresentativa, dall’oblio di sé 

(Selbstvergessenheit), al rapporto pensante con il passato; si 

ristabilisce così la verità decisiva dello ‘spirito storico’ (das Wesen des 

geschichtlichen Geistes), che non consiste nella restituzione del 

passato, ma «nella mediazione, operata dal pensiero, con la vita 

presente» (nicht in der Restitution des Vergangenen, sondern in der 

denkenden Vermittlung mit dem gegenwärtigen Leben). Le scienze 

interpretative non solo si costituiscono mediante un punto di partenza 

non impersonale, ma sono anche internamente orientate, non 

separabili dalla applicatio (Anzupassen) dei loro concetti nel tempo 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

332 

presente, e nella situazione dell’interprete (WM 174, VM 207). Non si 

tratta semplicemente di riprodurre, di restaurare significato e intenzioni 

originari, intrinseci a testi o azioni passate. 

 Nel contesto contemporaneo l’ermeneutica deve puntare a 

liberare l’arte e la storia dal fraintendimento oggettivistico, sia nella 

forma del «pregiudizio ontologico contenuto nell’ideale di obbiettività 

proprio della scienza» (ontologischen Vorurteil […] das in dem 

Objektivitätsideal der Wissenschaft liegt); sia nella forma di un «falso 

metodologismo» che trasporta indebitamente il concetto di obiettività 

nelle scienze dello spirito, e anche dallo spiritualismo idealistico 

hegeliano. Ciò che si offre alla conoscenza storica, la tradizione, cioè 

«il significato di un avvenimento o il senso di un testo, non è un oggetto 

in sé fissato, che si tratta di accertare» (kein fester an sich seiender 

Gegenstand, den es nur festzustellen gilt) con l’impiego di metodi 

scientifici; l’unica via alla verità è la disciplina del domandare e 

ricercare (eine Disziplin des Fragens und des Forschens) (WM 479–480, 

VM 543). 

In questa prospettiva, un ruolo molto importante, come è noto, 

svolge   il concetto di coscienza della determinazione storica 

(wirkungsgeschichtliche Bewußtsein), tra i più caratteristici di Wahrheit 

und Methode; Gadamer lo contrappone a quello convenzionale di 

coscienza storica, che non scioglie l’ambiguità dello storicismo 

diltheyano, caricandolo di due diverse valenze: non possiamo 

trascendere la situazione interpretativa con i suoi condizionamenti ed 

eludere gli effetti  che dal passato ci arrivano e ci coinvolgono in quanto 

interpreti. Per esempio, con questo doppio condizionamento ci arriva 

un testo dal passato, filtrato dalla situazione presente e insieme carico 

dalla storia delle sue interpretazioni. Inoltre, il testo entra nella 

precomprensione che ne abbiamo, proviene da un passato cui anche 

noi apparteniamo. C’è un fondo di non estraneità e di comune 

appartenenza, per cui noi, il passato, il testo siamo co-determinati dalla 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

333 

stessa storia. La coscienza della determinazione storica implica, 

secondo Gadamer, l’atteggiamento dell’ascolto (hören) e la 

disposizione a rispettare l’alterità del passato, pur senza spezzare il 

legame vitale con la tradizione. Ciò esclude ogni tentativo di 

oggettivazione mediante il metodo critico. La coscienza ermeneutica 

non si realizza nella ricerca di «certezza metodologica» (methodischen 

Selbstgewißheit), ma in un atteggiamento di disponibilità all’esperienza 

(Erfahrungsbereitschaft). Si tratta di esperire il passato come altro, 

senza pretesa di tradurne il linguaggio nel nostro, di ridurlo a una 

nostra proiezione; si tratta di saper mettere in questione i nostri criteri 

conoscitivi. C’è una doppia storicità in gioco nel comprendere: la 

mobilità non appartiene solo all’accadere, ma anche alla comprensione; 

ciò porta oltre le versioni filosofiche soggettivistiche delle pratiche 

interpretative, verso una concezione che possiamo dire transazionale, 

di co-determinazione reciproca tra interprete e  interpretandum: non 

si tratta di individualità indipendenti precostituite, soggetto e oggetto 

in opposizione frontale, ma di entità dinamiche, che si vengono 

formando nel medesimo processo di interazione. Il Verstehen - in 

questa prospettiva - non appare più «come un’azione del soggetto», 

ma come un «inserirsi nel vivo di un processo di trasmissione storica, 

nel quale passato e presente continuamente si sintetizzano» (in dem 

sich Vergangenheit und Gegenwart beständig vermitteln). È questa la 

più alta forma di esperienza ermeneutica. La coscienza storica 

autentica non può perciò «fondarsi semplicemente sul metodo critico 

con cui si avvicina alle fonti», come se questo bastasse a liberarsi dai 

pregiudizi. Piuttosto essa deve «tener conto della propria storicità. 

Stare all’interno della tradizione […] non limita la libertà di conoscere, 

ma anzi ne fonda la possibilità» (WM 367, VM 417). 

Possiamo concludere che, per questa via, l’ontologia ermeneutica 

approda ad una concezione non ingenuamente continuista della 

trasmissione culturale, come processo attraversato da fasi di rottura, 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

334 

ma capace di creare sempre nuovi orizzonti di comprensione e apertura 

dialogica verso ogni forma di alterità, passata presente o futura; una 

sorta di progressiva espansione del nucleo di ‘pregiudizi’ all’origine di 

una tradizione, tramite la forza integratrice ed espressiva del linguaggio, 

che tende ad avvolgere in modo indistinguibile l’esperienza. In questa 

fiducia nella potenza risolutiva dei conflitti per via linguistica, c’è ancora 

qualcosa della fede filosofia hegeliana nella razionalità immanente della 

storia; il suo taglio culturalista e il suo approccio essenzialista 

sembrano al di qua della vastità di articolazioni, e del pluralismo 

metodologico-epistemologico della ricerca storica contemporanea. 

 

3. L’ermeneutica dell’essere storico in Paul Ricœur  

Nei principali testi della maturità di Paul Ricœur (per esempio: Temps 

et Récit I e III; La mémoire, l’histoire, l’oubli) troviamo un’elaborazione 

molto articolata ed originale sulla linea di frontiera tra storicismo ed 

ermeneutica. L’itinerario Ricœuriano disegna il suo arco fra i due filoni 

storicistici che abbiamo ricordato, distinti da due diversi modi di 

intendere la distinzione tra spiegare e comprendere: la linea ‘dualista’ 

che da Dilthey porta a Heidegger e alla concezione ontologica del 

comprendere, da una parte; la linea metodologica di Max Weber che – 

come abbiamo visto – punta invece a ridimensionare il conflitto tra i 

due procedimenti, lasciandone sullo sfondo l’impianto ontologico. 

Attraverso una lunga evoluzione, la matrice heideggeriana e 

l’ermeneutica universale di Gadamer vengono da Ricœur assimilate in 

profondità, ma orientate, con mosse autonome, in una direzione assai 

diversa, sia in relazione al rapporto ontologia-epistemologia, sia in 

relazione all’eredità della tradizione neokantiana. La dimensione 

epistemologica delle scienze dello spirito non è separabile dalla 

dimensione ontologica del Verstehen su cui si fonda, ma deve 

mantenere una sua autonomia che la linea heideggeriana non può 

garantire. Erklären e Verstehen non vengono giustapposti, ma visti 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

335 

come vie complementari e cooperative, che avanzano pur sempre 

diverse esigenze di oggettività conoscitiva del mondo storico-sociale. 

 

Il problema generale dell’autonomia delle scienze umane è al 

centro di tutto il lavoro teorico di Ricœur; tuttavia, egli ha concentrato 

il maggiore impegno sulla conoscenza storica, con ampie proiezioni 

sulle scienze sociali. Nel capitolo 3 della prima parte (intitolato 

Temporalité, historialité, intratemporalité: Heidegger et le concept 

‘vulgaire’ de temps), di Temps et récit III (1985), si presenta il 

paradigma ontologico, ponendo in termini heideggeriani la questione 

del luogo della storicità, come luogo che non appartiene alla 

storiografia. Ritorna il classico motivo della svolta ontologica 

heideggeriana: deve essere messa in luce una radice esistenziale della 

storia, un livello originario della storicità, sussistente prima che la 

storiografia sia stabilita come scienza. Questa dimensione – che 

ricomprende l’attività degli uomini e i suoi prodotti – si identifica con la 

temporalità della Cura, come appare, ricorda Ricœur, nel paragrafo 73 

di Sein und Zeit. L’indagine sul tempo come struttura del modo d’essere 

dell’esserci chiarisce la radice di tutti i possibili livelli ontologici cui si 

rapportano le pratiche del Dasein, fra le quali le pratiche storiografiche. 

Ritorna anche la questione dell’eredità di Dilthey, rispetto alle esigenze 

poste dall’ontologia fondamentale. Ricœur è molto deciso nel 

denunciare il limite dello storicismo diltheyano, che, considerato da una 

prospettiva ontologica, si ferma a un’impostazione ancora 

psicologistica, sia pure di psicologia comprendente, senza attingere lo 

strato più profondo dell’indagine; un esempio significativo in questo 

senso, portato dal testo, è nel ruolo del concetto di cohésion de la vie 

(Zusammenhang des Lebens), uno dei più caratteristici dei tardi scritti 

diltheyani (TR III, 107, TeR III 112).  

Gli stessi temi vengono ripensati in La mémoire, che conferma 

l’adesione al paradigma ontologico del comprendere, esplicitando però 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

336 

il rapporto con il livello epistemologico del problema, lasciato 

nell’ombra da Heidegger, e considerato da Gadamer troppo 

compromesso con forme di oggettivismo dogmatico. I testi principali 

sono nel capitolo 2, Histoire et temps, della Parte Terza. Terminato 

l’esame epistemologico dell’opération historiographique (articolata in 

archive, explication-compréhension, représentation historique) inizia 

un’indagine filosofico-ermeneutica sui modi del comprendere 

impegnati nei saperi «à vocation objective», che si colloca ad un 

superiore livello fondativo di discorso (una «réflexion de second 

degré»). Questa riflessione ermeneutica ha due direttrici: su un 

versante critico studia la «validation des opérations objectivantes», 

emerse dall’analisi epistemologica, presidio della scrittura storica; sul 

versante ontologico, studia le «présuppositions existentiales» del 

sapere storico, e dello stesso discorso critico-filosofico. Il testo 

Ricœuriano riprende con grande attenzione i cardini dell’analitica 

dell’esserci, con riferimenti e riletture sempre acute e penetranti; in 

particolare insiste sul nesso tra cura, temporalità e storicità 

(Geschichtlichkeit) nella seconda sezione di Sein und Zeit; e, 

accettandone l’impianto generale, introduce le sue valutazioni critiche. 

Il tema è la historicité in generale, ma meglio è parlare di condition 

historique, una situazione in cui siamo implicati, ci troviamo enfermés, 

rinchiusi in senso pascaliano. Una condizione squisitamente ontologica: 

facciamo la storia e facciamo della storia, proprio perché siamo esseri 

storici (nous sommes historiques). Ricœur definisce la condition 

historique, come «condizione di possibilità esistenziale» alla radice di 

tutti i discorsi che si possono tenere su ciò che è storico in generale, 

nella vita quotidiana, nella finzione e nella investigazione storica 

esperta. Il Dasein heideggeriano viene posto come referente ultimo, in 

quanto Cura, allo scopo di individuare lo strato ontologico inaggirabile 

(indépassable) della condition historique (MHO 373–374, MSO 411–

412). La Cura è temporale e il tempo è tempo della cura; questo filo 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

337 

conduttore, l’ontologia della temporalità, sarà al centro del capitolo, 

nell’intento di mostrare se e come essa rende possibile la 

rappresentazione del passato ad opera della storiografia e della stessa 

memoria. Da notare che Ricœur avanza una riserva di matrice 

fenomenologica verso l’esistenziale heideggeriano, in quanto elude il 

terreno della chair, corps animé, corps mien, il focus della quinta delle 

Cartesianische Meditationen di Husserl (MHO 451, 456, MSO 496, 500). 

Comunque, l’analisi heideggeriana della temporalità della Cura 

presenta un nuovo modo di vedere la gerarchia di livelli fra le tre 

determinazioni del tempo. Vale la pena di ricordare la rilettura 

esegetica molto dettagliata che Ricœur conduce in proposito su Sein 

und Zeit. Occorre distinguere la temporalità propriamente detta, 

orientata verso il futuro, come affiora nell’essere-per-la-morte; la 

storicità (Geschichtlichkeit) caratterizzata dal riferimento al passato, in 

cui si collocano memoria e storia; l’intratemporalità (Innerzeitlichkeit), 

in cui prevale la cura per le cose presenti e manipolabili presso le quali 

siamo nel mondo. Sulle orme della differenza tra Vergangenheit e 

Gewesenheit, Ricœur pone la differenza concettuale tra passé révolu, 

sottratto alla nostra presa, e ayant été, incorporato nella nostra 

esistenza in quanto caratterizzata dalla Cura (MHO 456, 474, MSO 496, 

520). Ne deriva una severa critica alla concezione oggettivistica 

reificata del passato, basata sulla concezione volgare del tempo come 

successione di istanti separati (suite de moments discrets) (MHO 458, 

MSO 503); deve essere smascherato il limite di ogni punto di vista 

puramente retrospettivo sulla storia. La questione della realtà del 

passato può essere affrontata in termini nuovi, cui provvede 

l’ermeneutica dell’essere storico, focalizzando la prospettiva del 

passato nella sua relazione interna col futuro e il presente. Ricœur 

esprime in questi termini la sua piena adesione al paradigma ontologico 

del comprendere. Questo aspetto dinamico e unitario della temporalità 

del Dasein, non formato da una somma di parti originariamente 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

338 

separate, appartiene alla costituzione temporale del nostro essere, ha 

priorità ontologica rispetto a quello implicito nel riferimento semplice 

della memoria e della storia al passato in quanto tale: «la temporalité 

constitue la précondition existentiale de la référence de la mémoire et 

de l’histoire au passé» (MHO 454, MSO  498).  

Abbiamo sin qui seguito il polo, per così dire, diltheyano della 

prospettiva di Ricœur e quello della sua fedeltà heideggeriana più 

stretta. Dobbiamo ora considerare il polo weberiano e le ragioni 

epistemologiche dell’ermeneutica critica, con cui il nostro autore, nella 

sua tarda teoria della storia, pur confermando una piattaforma 

ontologica, prende le distanze dal modo in cui la intesero Heidegger e 

lo stesso Gadamer. L’epistemologia si radica nell’ontologia, e ne 

dipende. D’altra parte, la via dell’epistemologia non può essere 

abbandonata e nemmeno sottovalutata come ininfluente lavoro 

specialistico, c’è una questione di oggettività dell'interpretazione, che 

retroagisce sull’ontologia. L’approccio di Heidegger non è in grado di 

affrontare il terreno d’origine dell’ermeneutica dalla metodologia delle 

scienze dello spirito; non riesce cioè a raccordare il piano delle 

condizioni di possibilità ontologiche del comprendere a quello delle 

condizioni di possibilità epistemiche della interpretazione nelle scienze 

umane. Per esempio, la giustificazione del circolo ermeneutico è posta 

da Heidegger in termini solo ontologici, ma non è portata al livello delle 

specifiche difficoltà epistemologiche sollevate dall’interpretazione dei 

testi. Il ‘ritorno al fondamento’ ontologico è così radicale da perdere di 

vista, o rendere inessenziale ogni altra dimensione del problema; tende 

a porsi in una posizione esclusiva e autosufficiente, che riassorbe e 

dissolve in sé stesso ogni diverso profilo teorico. Invece occorre chiarire 

lo statuto epistemologico della comprensione, vedendo gli intrecci con 

una dimensione critica di rigore esplicativo. Da questa angolazione, 

sostiene Ricœur, l’ermeneutica non si atteggia ad  antiépistémologie, 

semmai tende a configurarsi come un’indagine sulle condizioni non 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

339 

epistemologiche dell’epistemologia; diventa riflessione sulle 

presupposizioni di ogni modalità di comprensione. La mémoire 

documenta assai bene i risultati di questa articolazione del pensiero 

Ricœuriano tra epistemologia e ontologia della condizione storica, o 

«herméneutique de l'être historique». Nella Parte terza il testo disegna 

il quadro complessivo e multidisciplinare di un’analisi del mondo 

storico-sociale, imperniata su un dialogo sistematico, non occasionale, 

tra discorso filosofico e discorso scientifico, nonché su uno scambio 

reciproco tra questioni ontologiche e questioni epistemologiche. 

I limiti di una rigida lettura del dualismo diltheyano sul rapporto 

spiegare-comprendere emergono se si analizzano le vicende della 

rappresentazione storica nella letteratura teorico-storiografica 

specializzata. Il lavoro di Ricœur sembra muoversi proprio su questa 

linea teorica, con precise e fruttuose indicazioni; mettendo alla prova 

su questo terreno ed affinando le categorie ontologiche della 

temporalità, esso raggiunge, a mio avviso, i suoi più originali risultati. 

Un filone di studio porta verso i paradigmi neoretorici e narrativisti, in 

buona parte orientati da una pregiudiziale che li spinge a separare la 

dimensione interpretativa e scritturale da quella descrittiva della 

ricerca storica; un altro mette a fuoco la nozione di causalità e quella 

di legge in storia, e approfondisce il rapporto tra ‘senso’ e ‘fatti’.  

 

4. La pars destruens della prospettiva Ricœuriana 

L’evoluzione del concetto di causalità, descritta da Ricœur, cambia lo 

scenario rispetto alla giustapposizione secca tra scienze comprendenti 

e scienze esplicative, di ascendenza diltheyana. Sono fuorvianti sia le 

teorie nomologiche che quelle ermeneutiche dure: riduzioniste e 

amiche della causalità nomologica le prime (il comprendere non ha 

valore cognitivo o è riducibile allo spiegare); nemiche della causalità le 

seconde (non c’è nessuna dimensione esplicativo-causale in storia). 

Una diatriba che non ha più ragion d’essere, almeno nella forma 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

340 

assunta all’inizio del Novecento, per effetto di certe letture dell’eredità 

dello storicismo. Secondo Ricœur, Max Weber mostrava di averlo intuito 

a livello della teoria sociale; abbiamo visto l’importanza della questione 

nella sezione prima della parte prima di Economia e società, sui 

Concetti sociologici fondamentali; un testo che rivela uno sguardo 

lungimirante (perspicace). La stessa esigenza, nota Ricœur, venne più 

tardi bene incarnata dalle ricerche di Georg Henrik von Wright 

sull’intreccio tra modelli teleologici e causali (in Explanation and 

Understanding, 1971).  

Un altro elemento gioca un ruolo importante contro le versioni 

dicotomiche della distinzione storicistica tra Erklären e Verstehen. Con 

La mémoire emerge la consapevolezza della varietà dei tipi di 

spiegazione adoperati dagli storici. In un passo della Note d’orientation 

del capitolo su Explication/compréhension si afferma esplicitamente 

l’inattualità del dualismo diltheyano. Dilthey è l’eroe della resistenza 

delle scienze umane contro l’omologazione ai modelli delle scienze 

naturali, in un contesto ormai lontano dal nostro, sotto la pressione del 

positivismo.  La stessa pratica degli storici invita ad atteggiamenti più 

dialettici, aperti e misurati, e suggerisce di pacificare la disputa su 

explication/compréhension. Cerchiamo di ricostruire gli elementi a 

sostegno di questo mutamento. Ricœur muove dal riconoscimento, 

teoreticamente produttivo, di una ineliminabile componente esplicativa 

delle pratiche storiografiche; posizione ancorata all’analisi della 

fondamentale diversità di modi di rispondere alla domanda pourquoi?, 

che muove la ricerca di spiegazioni. Ciò ridimensiona le preoccupazioni 

antiriduzionistiche della polemica dualista: la gran parte dei lavori 

storici si colloca in una regione intermedia, in cui convergono i molti 

modi di spiegare disponibili, nessuno dei quali è privilegiato a scapito 

degli altri. Lo storico deve rendere intelligibili le interazioni umane e a 

questo scopo alterna in modo persino aleatorio (aléatoire) tutte le 

forme della spiegazione, comprese quelle che nel vecchio ambiente 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

341 

storicista-neokantiano erano escluse a priori dalla comprensione del 

passato. Per esempio, le serie di fatti ripetibili della storia quantitativa 

(Scuola delle Annales) si prestano all’analisi causale classica, al 

reperimento di regolarità, alla ricerca di una légalité tra i fenomeni, 

secondo il modello «si … alors»; mentre i comportamenti sociali sotto 

pressione normativa (nel campo della teoria dell’azione) attraggono o 

spingono la causalità in direzione diversa, di spiegazione in base a 

ragioni, secondo il modello del sillogismo pratico. La scelta del tipo di 

spiegazione non è previamente prescritta da vincoli ontologici, ma 

legata a molti fattori: dal tipo di fatto sociale ritenuto determinante, 

alla scala di descrizione degli eventi (micro/ macro), al ritmo temporale 

e alla durata dei processi indagati (MHO 234, MSO 262). 

La radicalizzazione in senso ontologico del comprendere proposta 

da Heidegger e Gadamer si muove ad un livello di astrazione troppo 

elevato, proprio per la scelta teorica di non considerare la prassi 

storiografica effettiva come un terreno appropriato, in quanto di per sé 

compromesso con un atteggiamento naturalistico ed oggettivante; e 

appare disarmata di fronte a questa complessità epistemologica, 

articolata in molti e diversi piani metodologici, linguistici e concettuali 

della storia. 

Questi esiti pluralistici sono preparati da una sistematica analisi 

della funzione epistemica dell’impianto narrativo della storia, già 

sviluppata in Temps et récit. Per Ricœur, non si tratta di arruolare la 

storia in uno dei due campi contrapposti (spiegare o comprendere); si 

tratta di soddisfare una doppia esigenza: preservare l’appartenenza 

della storia al campo narrativo, ma anche mantenere il legame con la 

specificità (non finzionale) della spiegazione storica. In un certo senso, 

l’approccio narrativista in storia, che subentra a una fase di crisi del 

modello nomologico di Hempel, discendente dell’ideale viennese 

dell’unità della scienza, risolleva in nuove forme aspetti della vecchia 

controversia storicistica sull’irriducibilità del comprendere. Anche su 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

342 

questo versante, Ricœur non sta chiuso nel recinto della 

fondazione ontologica, scende in campo sul terreno delle strutture 

linguistiche ed epistemiche della storiografia. Rilegge attraverso la 

letteratura di settore i rapporti tra procedimenti esplicati e 

interpretativi, spezzando molto barriere e aprendo nuove strade; 

individua i passaggi teoretici critici che spingono a superare un 

approccio di puro contrasto tra i due campi, evidenzia i momenti 

che incrinano la compattezza dei due fronti, descrive confini porosi 

e sconfinamenti (cfr. vol. I, Parte II, L’Histoire et le récit).  

Un primo passaggio raccoglie i frutti di un confronto serrato 

con la “analytical philosophy of history”. Mi limito qui a individuare 

le diverse acquisizioni teoriche che Ricœur fa proprie, rileggendo 

la letteratura senza pregiudiziali, con apertura sistematica, allo 

scopo di esplorare le connessioni tra i molteplici aspetti del 

continente ‘storia’. Egli opera nell’ottica di chi voglia ricostruire la 

fenomenologia più ampia e precisa delle strutture epistemiche, 

linguistiche e concettuali della ricerca storica, in atteggiamento 

descrittivo, senza dirette pretese prescrittive verso i diversi livelli 

della pratica e della teoria della storiografia.  

Le spiegazioni sono sempre e soltanto nomologiche e 

generalizzanti? La storia è un’interpretazione ex post di meri fatti 

e cronache? In che senso parliamo di determinatezza del passato? 

Ecco alcune importanti domande teoriche che Ricœur incontra 

nello studio della filosofia analitica della storia. Ed ecco alcune 

delle risposte che egli ricava dalla letteratura analitica. In primo 

luogo, anche quando sono basate su leggi generali, le spiegazioni 

non hanno tutte lo stesso livello di generalità e universalità (cfr. 

Paul Gardiner, The Nature of Historical Explanation, 1952). In 

secondo luogo, più radicalmente, dagli studi di William Dray (Laws 

and Explanation in History, 1957) emerge che la nozione di 

spiegazione può essere dissociata da quella di legge. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

343 

L’interpretazione non può essere confinata in una fase ben separata e 

successiva alla spiegazione (come pensa Charles Frankel, Explanation 

and Interpretation in History, 1957). In terzo luogo, l’analisi delle 

espressioni narrative di Arthur Danto (Analytical Philosophy of history, 

1965), e quella del discorso sul passato di Walter B. Gallie (Philosophy 

and the Historical Understanding, 1964), mettono in questione la 

determinatezza del passato, oltre che la distinguibilità di pure 

descrizioni, di cronache pensate come piattaforma di dati cui 

sopraggiungono, in una seconda fase, i racconti significativi. Gallie 

propone la teoria dello schema di accettabilità (followability) del 

discorso su eventi passati (cfr. le copiose analisi nella seconda parte 

citata di TR I pp. 173–202, TeR I 185–261).  

Sono questi alcuni tasselli del mosaico con cui Ricœur arriva a 

scompaginare il quadro di due campi monoliticamente contrapposti e 

non comunicanti. L’elemento discriminante così acquisito è, senza 

dubbio, il rifiuto del dualismo descrivere-interpretare (cronaca-storia). 

Non esistono descrizioni sganciate da presupposti interpretativi, né 

interpretazioni prive di aspetti fattuali; è perciò impossibile relegare la 

sfera del ‘senso’ degli eventi, la componente propriamente ermeneutica 

e interpretativa, in una fase ben distinta, priva di intrecci con le altre 

fasi della ricerca storica. 

Non meno importanti, come accennato sopra, sono gli elementi 

che Ricœur trae dallo studio della dimensione narrativa della storia. Lo 

studio dei dispositivi del linguaggio figurato, della metafora anzitutto, 

della messa in intrigo degli eventi passati, la riscoperta della 

dimensione scritturale (De Certeau, L'écriture de l'histoire, 1975), dei 

legami non scontati fra le dimensioni del tempo storico (Koselleck, 

Vergangene Zukunft, 1985): questi motivi trasformano la scena, 

aprendo una nuova fase del dibattito. Emergono nuovi strumenti di 

analisi del discorso storico, anche molto raffinati, anche se si 

sviluppano spesso in maniera unilaterale, rispetto alla complessità della 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

344 

prassi storiografica. Gli approcci tropologici, basati sulla potenza del 

linguaggio figurato e dei meccanismi finzionali della scrittura letteraria, 

spostano ulteriormente l’asse della discussione sulla forza esplicativa 

della storia; ma, anche nelle forme più sofisticate non riescono a 

rendere conto della specificità della narrazione storica, diversa, 

soprattutto nella storiografia contemporanea, da una «écriture 

naïvement narrative». Non dispongono di strumenti atti a integrare nel 

tessuto narrativo «l’explication par des lois», si legge fra le conclusioni 

del primo volume di Temps et récit; non colgono lo scarto (coupure) 

tra racconto e storia, lasciando in ombra o apertamente contestando la 

direzionalità referenziale verso gli avvenimenti passati che caratterizza 

le rappresentazioni storiche. In Temps et Récit III, Parte II, cap. 3, (La 

réalité du passé historique) la nozione di représentance rileva questa 

funzione referenziale, ma nello stesso tempo ne specifica forma 

figurativa (non solo empirico-descrittiva). Nella sua funzione 

rappresentativa, la storia sfrutta, senza dubbio, la potenza 

immaginifica della parola, intrecciando reale e irreale; il testo storico 

dà visibilità a ciò di cui parla, o, per usare un’antica espressione della 

Retorica aristotelica (III, 1410 b), lo mette sotto gli occhi (ἔτι εἰ πρὸ 

ὀμμάτων ποιεῖ) del lettore/ascoltatore. Ricœur valorizza il significato di 

questo importante passo aristotelico, all’interno della esposizione della 

elocutio (λέξις) che occupa la prima parte del terzo libro; ma ne 

circoscrive con rigore anche i confini. Essa riguarda il profilo dei discorsi 

che non ha a che fare con gli aspetti dimostrativi e argomentativi, ma 

con l’immaginazione e la sfera affettiva dell’ascoltatore, quindi con la 

dimensione dell’efficacia persuasiva (πιθανόν). Paradigmatico il caso 

della metafora, che, se non è presa da troppo lontano, e se non è ovvia, 

attribuisce alla parola il potere di presentare gli avvenimenti come se 

avvenissero ora, sotto il nostro sguardo. Questa dimensione figurativa 

e immaginifica, esplicita nella pratica letteraria, è, per Ricœur, 

essenziale anche alla rifigurazione scritturale del passato; non si 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

345 

aggiunge affatto come ornamento esterno al lavoro storico.  

Altri testi ricœuriani fanno emergere ulteriori interessanti contorni 

di questo problema. Naturalmente, nella narrazione storica la funzione 

referenziale ha caratteristiche proprie, che la distinguono dal 

riferimento della spiegazione scientifica nelle scienze naturali. Tra i 

meccanismi mimetici del linguaggio figurato la modalità metaforica 

svela altri rimandi filosofici assai interessanti in quanto riesce a far 

vedere le cose come certe cose.  Ricœur rimanda al wittgensteiniano 

«voir comme», e alla référence métaphorique analizzata in La 

métaphore vive (1975); e questo tema introduce il riferimento a 

Hayden White (di cui diremo più sotto): l’immaginazione storica fa 

vedere le cose come comiche, tragiche etc., ma questo dispositivo 

linguistico non si aggiunge affatto come ornamento esterno, bensì 

rende possibile il lavoro storico (TR III 271, TeR III 286–287). Prende 

rilievo in questo contesto il concetto di ridescrizione, che rimanda alla 

possibilità di descrivere in molti modi gli stessi materiali storici. 

Storia e finzione narrativa concretizzano ciascuna la propria 

intenzionalità, mutuando qualcosa l’una dall’altra. Ricœur guarda con 

molto interesse, ma con precise riserve, ai paradigmi narrativisti più 

elaborati su questo terreno, come quello di Hayden White (Metahistory, 

1973), centrato sulle forme della «mise en intrigue», la costruzione 

linguistica che consente di comprendere gli eventi in base a significati 

che fanno parte dell’eredità culturale e in specifico letteraria. La codifica 

del racconto nei formati letterari è uno degli strumenti con cui una 

cultura può dare senso al suo passato. Lo storico condivide con il 

pubblico idee generali sulla forma che situazioni umane devono 

assumere per essere «pregne di significato» (significant). La 

narrazione non è semplice registrazione dell’accaduto; piuttosto è una 

«ridescrizione graduale di complessi di eventi» (White 1978: 86, 98). 

Il suo potere esplicativo non dipende dai contenuti, ma dalle tecniche 

di costruzione linguistica; tecniche che operano essenzialmente in 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

346 

modo da dare forma riconoscibile e familiare a ciò che in origine appare 

come oscuro e misterioso. Come è noto, lo stesso White ha 

caratterizzato questo lavoro come un’operazione più poetica che 

scientifica. Di fronte a questi esiti, molto discussi, Ricœur prende una 

posizione molto elaborata, ma decisa. Riconosce all’approccio 

narrativista nella forma neoretorica teorizzata da Hayden White il 

merito di aver messo in luce la funzione epistemica, non di 

abbellimento della scrittura; ma denuncia la tendenza riduzionistica a 

identificare la storia con la sua dimensione scritturale e letteraria, a 

scapito di quella documentaria ed epistemologica. Infatti, secondo la 

diagnosi di La mémoire, i narrativisti hanno difficoltà a rendere conto 

dell’intenzionalità referenziale e aletica del discorso storico – tendenza 

influenzata dalle autorevoli prese di posizione di Roland Barthes (in «Le 

discours de l'histoire», 1967) che riportano all’effet de réel l’illusione 

referenziale della storia-racconto (MHO 322, MSO 379). 

 

5. La pars construens della prospettiva Ricœuriana 

Abbiamo fin qui considerato le prese di posizione critiche di Ricœur nei 

confronti delle polarizzazioni del rapporto spiegare-comprendere. 

Tuttavia, i testi consentono di andare oltre la pars destruens e 

ricostruire gli elementi di una proposta Ricœuriana originale, 

costruttiva, che è una significativa variante del paradigma ontologico 

del comprendere, alternativa alle posizioni criticate (nomologico-

causali o neoretoriche), su una strada indipendente dalla matrice 

heideggeriana. 

 

5.1. Causalità e dimensione esplicativa in storia 

Al punto d’arrivo della discussione su spiegare e comprendere in Temps 

et récit I possiamo collocare l’analisi della spiegazione causale singolare, 

che è carica di implicazioni epistemologiche. Ecco, in sintesi, la 

presentazione del tema nel capitolo 3.1 della parte seconda, L’histoire 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

347 

et le récit, del tomo primo, che indica i suoi primi modelli ispiratori in 

Weber, Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre (1922) e in 

Raymond Aron, Introduction à la philosophie critique de l’histoire 

(1938). Ricœur li cita notando che alla loro prospettiva manca un 

elemento molto importante che consenta di collegare la teoria 

dell’analisi causale delle azioni storiche alla teoria dell’analisi mediante 

ragioni. Per quest’ultimo aspetto rinvia all’analisi ‘quasi causale’ di von 

Wright (nell’opera sopra citata), che poggia su segmenti di inferenza 

teleologica, a loro volta dipendenti da comprensione intenzionale 

(capire gli scopi dell’agente) e dalla logica dell’intervento pratico (il far 

accadere qualcosa, inserirsi in un corso di avvenimenti); ma si riferisce 

solo a occorrenze individuali di avvenimenti, processi e stati, 

escludendo la concezione cosiddetta regolarista della causalità.  Questo 

complesso, secondo Ricœur, rimanda infatti alla «spiegazione per 

causalità singolare» presente in Weber, che è una construction 

imaginaire probabiliste, ottenuta in tre mosse: immaginazione di un 

corso differente degli eventi ; rilievo delle conseguenze probabili, 

supponendo la soppressione di un fattore rilevante; comparazione con 

le conseguenze dell’evento reale. Il procedimento ha qualcosa in 

comune sia con la spiegazione narrativa, che è a sua volta una 

costruzione immaginaria probabile, sia con l’analisi dei fattori causali. 

Si elaborano construction irréels per sbrogliare le relazioni causali reali, 

ma resta, per Ricœur una discriminate irriducibile: lo storico si 

distingue dal narratore perché argomenta la scelta dei fattori causali 

(«donne les raisons pour le quelles il tient tel facteur plutôt que tel 

autre pour la cause suffisante») (MHO 257, 260, 261, MSO 274, 277, 

285).  

L’analisi causale weberiana non fornisce (délivre) mai giudizi di 

valore e un giudizio di valore non è assolutamente un giudizio causale. 

Il caso paradigmatico è nel celebre studio weberiano sull’etica 

protestante (Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

348 

1904-1905), che non indaga una concatenazione di individui in 

isolamento, ma un insieme di ruoli, mentalità e istituzioni. Abbiamo qui 

un tipo di imputazione causale adeguata in assenza di regolarità di tipo 

nomologico. Le generalizzazioni empiriche (dottrina della 

predestinazione che spoglia gli individui di responsabilità ultima, 

compensata da fattori generatori di sicurezza, come la credenza nella 

elezione divina, attestata dall’impegno attivo nel lavoro) sono segmenti 

incorporati nel ragionamento induttivo, che consente di legare lo spirito 

del capitalismo all’etica protestante in un nesso causale singolare, in 

una configurazione che resta un caso unico nella storia. 

La stessa sezione seconda di Temps et récit I dedica un capitolo 

apposito alla spiegazione storica secondo von Wright (Explanation and 

Understandinge e consente di approfondire i caratteri della «explication 

quasi causale».  Occorre soffermarsi brevemente sul punto, per 

l’aspetto che qui ci interessa, non tenendo in conto il merito della 

questione, quanto l’obiettivo e la direzione della ricerca di Ricœur, 

impegnata a individuare e oltrepassare i limiti storici e teorici delle 

interpretazioni dualiste del rapporto spiegare-comprendere. Von 

Wright estende la logica proposizionale classica, appoggiandosi all’uso 

di quantificatori temporali, modali e alla teoria dei sistemi dinamici, fino 

a collegarla con il linguaggio della comprensione del senso delle azioni. 

Contro l’esclusione di ogni valenza cognitiva del comprendere, accoglie 

gli argomenti di Dray, della Anscombe, di Winch e confida negli sviluppi 

dell’eredità di Wittgenstein.  

La spiegazione quasi causale viene introdotta per rendere conto 

della complessità dei procedimenti storiografici. La sua forma è: 

«questo è avvenuto perché» (il popolo si è sollevato perché il governo 

era corrotto). L’elemento causale poggia sulla distinzione netta tra un 

antecedente e un conseguente; ma siamo su un terreno quasi causale 

in quanto non è richiesta la validità di una connessione nomica, 

regolare, di una legge di connessione generale tra eventi. Il secondo 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

349 

enunciato incorpora una teleologia implicita. In ogni caso, la 

spiegazione quasi causale non può essere ricondotta a un mero calcolo 

come nel modello della spiegazione razionale, che indica le ragioni delle 

azioni individuali. Ricœur rileva che l’approccio di von Wright mantiene 

un certo grado di frammentarietà e dispersione tra tipi di spiegazione, 

e propone come risolutivo l’innesto di un elemento tipicamente 

narrativo. L’intrigo in quanto sintesi dell’eterogeneo, comprende in una 

totalità intelligibile circostanze, scopi, interazioni, risultati non voluti. 

Anche la nozione di «sintesi dell’eterogeneo» è liberamente ispirata al 

vocabolario aristotelico della Poetica, in particolare all’idea del mythos 

(μῦθος) come rappresentazione (μίμησις) dell’azione umana (τῆς 

πράξεως), composizione delle azioni (σύνθεσιν τῶν πραγμάτων). 

L’intreccio narrativo può fornire un filo conduttore unitario nella 

frammentarietà della spiegazione quasi causale, integrando in un 

discorso organico i segmenti nomici e teleologici che la costituiscono 

(TR I 62–63, 202, 241, 269, 198,TeR I  256, 215, 256, 286, 210).  

 

5.2. Fatti e interpretazioni  

Appartiene alla parte propositiva della posizione di Ricœur il concetto 

allargato di interpretazione, delineato da alcuni testi di La mémoire 

(capitolo 2, Histoire et temps, della Parte Terza) che riprendono spunti 

di Temps et récit. La dimensione interpretativa circola trasversalmente 

a tutti i livelli di comprensione del passato. L’universo simbolico, che 

pone il problema specifico dell’interpretazione, è un campo con 

molteplici dimensioni e vie di accesso. Non lo si può ridurre a nessuna 

di esse, anche se, con La mémoire, l’histoire, l’oubli, possiamo 

individuare le tre aree fondamentali di indagine: fenomenologia della 

memoria, epistemologia della storia (questione della conoscenza e 

della verità storica), ontologia della condition historique (questione 

della temporalità propria del modo d’essere e di agire degli uomini, 

derivata dall’ontologia ermeneutica sulla linea Heidegger-Gadamer). Il 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

350 

livello epistemologico occupa una sezione assai robusta, articolata, 

come abbiamo già ricordato, in una sfera documentale-archivistica, 

una esplicativo-comprendente ed una propriamente rappresentativo-

scritturale.  

Anche in questo nuovo scenario la nozione epistemica di fatto, con 

il suo pendant nella dialettica fatti-valori, mantiene un ruolo 

teoreticamente dirimente. Ricœur ne fa un’arma teorica per prendere 

posizione sulle nuove dispute tra realisti e relativisti in tema di verità e 

realtà del passato, legate alla svolta linguistica, e in particolare alle 

ricerche sulla dimensione narrativa e scritturale della storia, di cui 

dicevamo più sopra. Nella versione Ricœuriana, i fatti mantengono una 

relativa, ma ostinata indipendenza dai costrutti concettuali e figurativi, 

come dai meccanismi di mise en intrigue valorizzati dagli approcci 

narrativisti e tropologici.  

Tra faire l’histoire (come attori) e faire de l’histoire (come soggetti 

di conoscenza del passato) c’è un nesso organico, ma le due dimensioni 

si raccordano mediante un complesso sistema di relazioni, con spazi di 

dipendenza e di indipendenza tra i vari strati della condition historique. 

Questa interazione non mette fuori gioco qualunque nozione di fatto 

storico, come emerge nel capitolo La preuve documentaire (Parte II 

Histoire. Épistémologie di La mémoire, l’histoire, l’oubli).  La 

ricostruzione del passato è sempre prospettica, selettiva e valutativa. 

I fatti non sono separabili dai quadri epistemici e narrativi che li 

rendono possibili. Altri testi interessanti, oltre che quello citato, sono 

Explanation and Understanding (1977), Temps et récit II, 1984, sez. 

L’intentionnalité historique; temi poi rielaborati in La mémoire, 

l’histoire, l’oubli (2000).  

Ma procediamo con ordine, ripartendo dal concetto allargato di 

interpretazione. La portata di questa nozione si estende su un orizzonte 

ampio e flessibile, ma nello stesso tempo severi vincoli limitano la 

libertà interpretativa, agganciandola ad un’intenzionalità referenziale. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

351 

L’interpretazione non è affatto un compito circoscritto alla fase della 

scrittura, ma opera già agli altri stadi della prassi storiografica 

(documentale, epistemologica), attribuendole un carattere a vari livelli 

selettivo che costituisce il versante soggettivo, correlativo e 

inseparabile da quello obiettivo della conoscenza storica. Occorre 

rimarcare il carattere epistemico, non psicologico, dell’interpretazione 

storica: essa richiede chiarificazione di concetti ed argomenti, 

identificazione dei punti controversi, messa in chiaro delle opzioni di 

volta in volta adottate – per es. in termini di cause o di ragioni, 

privilegiando un gioco linguistico o un altro.  

Ricœur lavora, in questo contesto, ad una sorta di terza via tra 

realismo e relativismo. L’idea-forza è la seguente: la storia ha per 

oggetto ultimo uomini come noi, che agiscono e soffrono in circostanze 

che non hanno prodotto, con risultati voluti e non voluti. Possiamo 

considerare il realismo critico come un punto nodale della ricerca 

Ricœuriana nei più importanti scritti della maturità (anni Ottanta e 

Novanta), attraversati da una linea di tensione tra due parimenti 

robuste esigenze teoriche: riconoscere, da un lato la portata 

referenziale del discorso storico, la sua pretesa di verità e oggettività; 

tener conto, dall’altro, del carattere prospettico e selettivo di 

qualunque sistema di rappresentazione e della dipendenza delle nostre 

mappe cognitive da forme linguistiche, schemi concettuali e forme di 

vita. In questa cornice teorica deve essere collocata la nozione 

Ricœuriana di fatto storico, che si rivela assai complessa e stratificata; 

più che confini netti, essa individua un campo in tensione tra due poli 

ideali, il livello 0 dell’esperienza pura e neutrale, il livello 1 di un puro 

costrutto interpretativo, con una scala di sfumature intermedie. Ricœur 

sembra sostenere una nozione epistemica di fatto, sganciata dalle 

ipoteche ontologiche delle concezioni corrispondentiste della verità, per 

le quali il fatto determina come alcunché di esterno se una proposizione 

è vera. I fatti dello storico non vanno confusi con gli eventi realmente 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

352 

accaduti. Né sono meri fatti, dell’ordine diretto o indiretto della visione; 

in modo paradigmatico, nel caso di eventi e processi storici complessi, 

appartengono all’ordine della significazione. Il riferimento a fatti 

empiricamente o documentalmente accertati è necessario, ma non 

sufficiente per scegliere tra rappresentazioni rivali. Una narrazione è 

sottodeterminata rispetto alla sua base documentaria, aperta a 

ricostruzioni diverse, in conformità ai diversi schemi narrativi adottati; 

correggibile, non solo in funzione del variare della base documentaria, 

ma anche delle configurazioni esplicativo-narrative possibili, mediante 

differenti schematizzazioni e mutamenti nell’organizzazione 

concettuale. 

È molto utile, su questi temi, considerare il saggio Philosophies 

critiques de l’histoire (1994) in stretto rapporto con i testi La mémoire, 

l’histoire, l’oubli. Le diverse articolazioni della nozione di fatto vengono 

presentate e ordinate in altra angolazione e distinte in diversi livelli. In 

generale viene proposta una concezione linguistica e proposizionale: il 

fatto è anzitutto il correlato della ricerca documentaria, il contenuto di 

una forma proposizionale, la descrizione linguistica dell’avvenimento, 

come evidenzia l’espressione il fatto che; è un che di stabilito, di non 

arbitrariamente istituito, in quanto deriva da una procedura di 

selezione e accertamento non racchiusa in nessuno dei tre livelli 

epistemologici (interpretativo, esplicativo e narrativo) della storia. È un 

fatto in questo senso, che camere a gas sono state utilizzate ad 

Auschwitz, per eliminare milioni di ebrei, polacchi e zingari, o che 

Napoleone nacque ad Ajaccio e simili. Si tratta di contenuti enunciativi 

e proposizionali, entità linguistiche prodotte mediante procedimenti di 

costruzione a partire da documenti, che differiscono da quelli dello 

scienziato naturalista. Occorre respingere, dice Ricœur, l’illusione 

empirista che il fatto storico sia esattamente dello stesso tipo dei fatti 

sperimentali, non meno di quella “idealista”, che i fatti siano totalmente 

interni ad una narrazione. Siamo, con ciò, ad un primo livello, di fatti 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

353 

isolati e frammentari, che non danno il senso di un autentico processo 

storico. Se infatti consideriamo l’espressione la soluzione finale, 

abbiamo a che fare con un significato assai più complesso di “fatto”; 

non si tratta solo di una serie di fatti di primo livello, come il momento 

preciso di certe decisioni, ad opera di certe persone, in certi luoghi, ma 

del nome di una complessa concatenazione storica, inclusa in entità più 

ampie ancora: la politica del III Reich, la seconda guerra mondiale e 

simili. Man mano che si sale nell’ampiezza dei processi presi di mira, 

nell’organizzazione concettuale e temporale-narrativa degli eventi, 

emerge, dunque, un altro significato di fatto storico non appartenente 

al livello degli enunciati particolari, de détail, ma a quello delle 

interpretazioni in senso stretto, dei fatti interpretati, inclusi in grandi 

totalità esplicative e narrative; si passa dallo statuto del fatto accertato 

a quello del fatto interpretato mediante complessi costrutti concettuali, 

con funzione di sintesi. Essi implicano il riferimento entità istituzionali, 

che richiedono il supporto delle scienze sociali, e ad ambienti geografici, 

che mobilitano le stesse scienze naturali (si pensi allo sforzo 

interpretativo dedicato da Ricœur a La Méditerranée di Fernand 

Braudel).  

A dire il vero, Ricœur è rimasto sempre fedele al motivo originario 

di una correlazione tra versante soggettivo e oggettivo della storia, ma 

ha sottoposto ad analisi sempre più fine il versante soggettivo 

dell’operazione storiografica. L’apertura alla scientificità dello studio 

dell’uomo si presenta come un aspetto strutturale, non contingente, fin 

dalle prime opere (come Histoire et vérité, 1955). La nozione di 

objectivité ha una ineliminabile valenza epistemologica, come prodotto 

del pensiero metodico, con caratteri distintivi specifici per il campo 

umanistico. La filosofia non ha però lezioni da dare agli scienziati e 

deve semmai partire dalle pratiche specialistiche degli storici. Ecco due 

testi caratteristici in questo senso: «écouter d’abord l’historien quand 

il réfléchit sur son métier, car c’est celui-ci qui est la mesure de 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

354 

l’objectivité qui convient à l’histoire»; «C’est précisément cela 

l’objectivité : une œuvre de l’activité méthodique» (HV 55–57). Per 

capire la distanza dalla linea Heidegger-Gadamer, basterà ricordare 

l’impostazione del § 76 di Sein und Zeit sul punto: per il paradigma 

ontologico del comprendere non si tratta affatto di astrarre il concetto 

di storia «da una fattizia pratica scientifica odierna» (aus einem heute 

faktischen Wissenschaftsbetrieb), adeguando quel concetto a questa 

pratica.  

In La mémoire Ricœur richiama le sue vecchie posizioni, pur 

presentandole come ancora condizionate da un elemento di 

psicologismo (e sociologismo), che impediva di chiarire tutta la portata 

del concetto di interpretazione, e di mettere a frutto l’impianto 

ermeneutico delle scienze dello spirito. Comunque, la parte terza di La 

mémoire… (1, IV, L’interprétation en histoire) conferma l’importanza 

del versant subjectif della storia, una rete complessa di molte attività 

fondamentalmente linguistiche, incorporate negli enunciati oggettivi 

del discorso storico, dalle quali si può risalire alla fonte enunciante. Si 

va dalla chiarificazione di significati oscuri, al pluralismo interpretativo 

(permanente possibilità di «interpréter autrement»), di qui al conflitto 

tra interpretazioni rivali, alla ricerca di argomenti plausibili/probabili da 

sottoporre a controllo, sullo sfondo opaco della ricerca (motivations 

personnels et culturelles). Occorre qui ricordare un particolare aspetto 

‘soggettivo’ del concetto allargato di interpretazione, quale si manifesta 

sul terreno apparentemente più ‘positivo’ dell’operazione storiografica; 

«L'interprétation opère en effet dès le stade de la consultation des 

archives, scrive Ricœur, et même plus haut, dès celui de leur 

constitution». L’elemento non oggettivo si insinua proprio sul terreno 

d’elezione della datità storiografica moderna: la stessa individuazione 

delle fonti, la raccolta e conservazione di tracce è «inéluctablement 

sélective»; e non ha senso l’idea di un deposito obiettivo esaustivo, 

perché non tutte le tracce e le testimonianze diventano archivio. La 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

355 

fase della consultation pone lo storico di fronte a una totalità non 

controllabile di materiali (un monde illimité, sinon un vrai chaos). È 

possibile indagare su questo aspetto, formando la lista delle domande 

che guidano la consultazione; ma anche in questa direzione si incontra 

un limite di principio: «la règle de sélection des questions n'est pas 

transparente à l'esprit» (MHO 442–443, MSO 486–487). Ricœur fa 

valere nella forma più radicale e pervasiva la dimensione selettiva di 

ogni impresa cognitiva, ancorandola ad un irriducibile sostrato 

soggettivo, che tuttavia non è fonte di arbitrarietà della conoscenza. 

L’allargamento del concetto di interpretazione e la capacità di 

rimodulare il concetto di fatto storico sulla base di una casistica 

storiografica, sono senz’altro senz’altro da considerare elementi di una 

originale ermeneutica della storia; ma vorrei, in questa sede, insistere 

piuttosto sull’originalità del modo in cui Ricœur prende posizione sulla 

questione del rapporto storicismo-ermeneutica. Egli mette a frutto la 

svolta ontologica sul Verstehen attraverso letture dirette e sottili 

dell’opera di Heidegger e Gadamer, ma non la accoglie passivamente; 

la cifra del suo lavoro si mostra nel ripensare i collegamenti tra 

ontologia ed epistemologia, seguendo un modello di rapporto non 

verticale e unilaterale tra indagini filosofiche e ricerche scientifiche. Ciò 

risulta attestato, a livello più generale, dalla riformulazione sempre in 

fieri dei concetti chiave nella comprensione del mondo storico-sociale: 

in primo piano la nozione di tempo, ripensata a partire dall’esperienza 

autentica dell’essere per la morte che sostituisce la mera successione 

di momenti tra la nascita e la morte; ma, come abbiamo visto, passano 

al setaccio via via le nozioni di causa, intenzione, azione, spiegazione, 

teleologia, ragioni; a livelli più specifici e settoriali va ricordata anche 

la citata critica alla nozione diltheyana di connexion de vie, per il suo 

deficit di fondamento ontologico. Secondo Ricœur questa idea deve 

esser riformulata e articolata con risorse provenienti dal discorso 

storiografico, come «l’idéé de transmission générationnelle», che 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

356 

introduce nel discorso una colorazione carnale e istituzionale (charnelle 

et institutionnelle) (MHO 458, MSO 503). Il dialogo sistematico, non 

occasionale, con le pratiche e con il pensiero storico è per Ricœur vitale, 

e produce interessanti effetti teoretici, mostrando come nozioni 

storiografiche possano interagire con le principali categorie ontologiche 

e contribuire a formarle e rimodellarle. 

 

* * * 

 

Pur nei limiti di un sondaggio limitato ad alcune fonti, credo risulti 

abbastanza chiaro che i confini tra ermeneutica e storicismo tedesco 

non costituiscono una provincia tranquilla e pacificata, ma un territorio 

tra i più mossi e accidentati della filosofia contemporanea. Ho cercato 

di individuare i materiali di base in tre prospettive filosofiche, che senza 

dubbio ne rappresentano la linea più vitale, e sono all’origine di un ricco 

patrimonio teorico. Va detto che, andando oltre il seminato 

dell’analitica del Dasein, si incontrano altri terreni di confronto, più 

indiretti, anche se molto promettenti. Un caso interessante è, per fare 

un solo esempio, quello di Jürgen Habermas, il cui pensiero certamente 

intrattiene una relazione organica con l’ermeneutica filosofica. Pur non 

dedicando sforzi sistematici alla teoria della conoscenza storica, il 

filosofo tedesco è tornato ripetutamente sullo statuto epistemologico 

delle scienze umane e più volte ha incrociato tematiche e filoni dello 

storicismo, soprattutto ditheyano. Molte pagine degli scritti anni 

Sessanta sono dedicate a Dilthey (in particolare in Erkenntnis und 

Interesse, 1968); ma ancora nell’ultima grande opera sistematica 

(Auch eine Geschichte der Philosophie, 2019) si trovano  significativi 

riferimenti. Questi intrecci, assai complessi, portano lontano dagli 

obiettivi del presente lavoro, e meritano una specifica indagine; ma a 

loro volta essi confermano la vitalità di un fronte teorico irrequieto, che 

continua a dare i suoi frutti. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

357 

                                                                                                  

 

Bibliografia 

Bianco, F. (1974). Storicismo ed ermeneutica. Roma: Bulzoni. 

Gadamer, H. G. (1999). Wahrheit und Methode (WM). Tübingen: Mohr 

(Paul Siebeck),. Tr. it. Verità e metodo (VM). Milano: Bompiani, 1983. 

Nietzsche, F. (1874). Unzeitgemässe Betrachtungen, Zweites Stück: 

Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben. Leipzig: E. W. 

Fritzsch. Tr. it. Sull’utilità e il danno della storia per la vita. Milano: 

Adelphi, 1979. 

Ricœur, P. (2014). Histoire et Vérité. Par is: Seui l .  

Ricœur, P. (1983/1985). Temps et récit (TR). Paris: Seuil, vol. I 1983, 

vol. III 1985. Tr. it. Tempo e racconto (TeR). Milano: Jaca Book, vol. I 

1986, vol. III 1999. 

Ricœur, P. (1994). Philosophie critique de l’histoire: Recherche, 

explication, écriture. Philosophical Problems Today. Ed. by P. Fløistad. 

Dordrecht-Boston-London: Kluwer 1994. 

Ricœur, P. (2000). La mémoire, l’histoire, l’oubli (MHO). Paris: Seuil. Tr. 

it. La memoria, la storia, l’oblio (MSO). Milano:  RaffaelloCortina 2003. 

Weber, M. (2013). Gesamtausgabe, Band 23, Soziologie, Unvollendet 

1919 –1920, I, (S). Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck). Tr. it. 

Economia e società (ES). Milano: Edizioni di Comunità 1986, vol. I. 

White, H. (1973). Metahistory: the historical imagination in nineteenth-

century Europe. Baltimore: The Johns Hopkins University Press. 

White, H. (1978). Tropics of discourse. Essays in cultural criticism. 

Baltimore and London: The Johns Hopkins University Press. 

 

 

 

 

 

 

 



Pier Luigi Lecis, Ermeneutica, storicismo e dintorni, II 

 

358 

 

 


