Critical Hermeneutics, 9(2) 2025 Received: 21/11/2025

Biannual International Journal of Philosophy Accepted: 02/01/2026
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index Published: 20/01/2026
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6885

La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria

entologica della sicurezza umana

(The Relation Between Freedom and Security in the

Entological Theory of Human Safety and Security)

Uros Mihajlovic

University of Belgrade - SR

Abstract

This paper examines the ontological foundations of human security
through the lens of the philosophical relation between freedom and
security. The analysis is theoretically and methodologically grounded
in an ontological-phenomenological approach, which allows security to
be understood not as an external condition but as an internal,
constitutive principle of human existence. Such an approach enables a
deeper comprehension of the way in which freedom and security
mutually found and condition one another. The structure of the paper
includes an examination of the concept of the state of nature and its
implications for the relation between freedom and security; a critical
reconsideration of the traditional division of freedom; and an
articulation of security as an ontological foundation of human existence.
In its concluding section, the paper offers a synthetic, holistic
perspective on the relation between freedom and security. The central
conclusion is that security is not a limitation of freedom but the
condition of its actual realization.

Keywords: freedom, human security, ontology, human existence,

phenomenology



Uro$ Mihajlovi¢, La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria entologica...

Abstract

Questo articolo esamina i fondamenti ontologici della sicurezza umana
attraverso la lente della relazione filosofica tra liberta e sicurezza.
L’analisi si fonda teoricamente e metodologicamente su un approccio
ontologico-fenomenologico, che consente di comprendere la sicurezza
non come una condizione esterna, ma come un principio interno e
costitutivo dell’esistenza umana. Tale approccio consente una
comprensione piu profonda del modo in cui liberta e sicurezza si
fondano e si condizionano reciprocamente. Il saggio include un esame
del concetto di Stato di natura e delle sue implicazioni per la relazione
tra liberta e sicurezza, una riconsiderazione critica della tradizionale
divisione della liberta e un‘articolazione della sicurezza come
fondamento ontologico dell’esistenza umana. Nella sezione conclusiva,
I'articolo offre una prospettiva sintetica e olistica sulla relazione tra
liberta e sicurezza. La conclusione centrale é che la sicurezza non € una
limitazione della liberta, ma la condizione della sua effettiva
realizzazione.

Keywords: liberta, sicurezza umana, ontologia, esistenza umana,

fenomenologia

1. Introduzione

Concentrarsi ! sul concetto di inizio, riflettere sull’inizio e, infine,
partecipare all’atto stesso di iniziare qualcosa, qui in particolare la
fondazione degli studi sulla sicurezza su basi filosofiche costituisce un
compito intrapreso solo da pochi. Tanto piu oggi, che ci troviamo in un

profondo dubbio sulla possibilita stessa di iniziare in quanto tale, in

! Traduzione dall'inglese a cura di Lorenzo De Donato.

432



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025

gualsiasi campo. Ogni nuova fondazione acquisisce cosi il peso di un
gesto originale di pensiero.

Per questo motivo, questo articolo affronta anche un inizio, non
del tutto nuovo in senso assoluto, ma certamente nuovo nel suo modo
di comprendere qualcosa di antico e onnipresente. Come ci ricorda
Gadamer, lavorare sull’inizio significa indicare cido che non e ancora
determinato in questa o quella direzione, né in accordo con una data
rappresentazione della realta. L’inizio € un movimento aperto e
indeterminato, ma che gradualmente si concretizza, acquisendo forma,
direzione e necessita interiore (Gadamer 2007: 19). E proprio in questo
senso che l'obiettivo di questo saggio ¢ riflettere sulla teoria entologica
della sicurezza umana di Milenko Bodin, esposta nel suo testo
Philosophy of Human Safety and Security versus Ontological
Constructivism (2024), attraverso la lente di uno dei presunti
antagonismi filosofici piu persistenti: quello tra liberta e sicurezza.

Poiché, come sottolinea Gadamer, «é& |'obiettivo che determina da
dove qualcosa appare come un inizio e lungo quale percorso
procedera» (Gadamer 2007: 17), I'obiettivo di questo articolo si colloca
in un duplice orizzonte: in primo luogo, nell’‘ordine di un esame del
modello hobbesiano del contratto sociale come fonte della moderna
legittimazione dell’ordine socio-politico, e, in secondo luogo, all’'interno
di una comprensione ontologico-fenomenologica dell’essere umano
come essere-nel-mondo. Per questo motivo, la liberta deve essere
considerata anche in due contesti: in primo luogo, nella tradizione dei
teorici del contratto sociale, dove sono stati gettati i fondamenti della
moderna nozione di umano come individuo astratto dotato di diritti
naturali, e, in secondo luogo, all'interno della prospettiva esistenzial-
fenomenologica, in cui I'essere umano non & piu semplicemente un
aspetto di una relazione soggetto-oggetto, ma l'‘essere che da

significato a se stesso e al mondo nell’atto unificante dell’esistenza.

433



Uro$ Mihajlovi¢, La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria entologica...

Una dualita cosi robusta richiede una struttura triplice. La prima
parte esamina la funzione e la natura della liberta nella transizione dalla
condizione naturale a quella civile, con particolare attenzione alla
dicotomia di liberta negativa e positiva di Isaiah Berlin. La seconda
parte introduce la dimensione fenomenologico-esistenziale dell’analisi,
in cui liberta e sicurezza si rivelano come elementi integrati di un unico
fondamento dell’essere umano. La terza parte, sintetizzando le due
precedenti, dimostra che la teoria entologica non solo chiarisce la
natura della loro relazione, ma svela anche l|‘origine dell’equivoco
secondo cui sicurezza e liberta si escludono a vicenda. Ritornando a un
approccio autenticamente filosofico, che non solo separa ma anche
unifica, la teoria entologica ripristina la possibilita per I'essere umano
e il mondo di essere considerati nuovamente come un tutto. Cosi,
liberta e sicurezza vengono liberate dai vincoli tecnico-funzionali e
assumono il loro giusto posto all’interno dell’'ontologia dell’esistenza
umana.

Questo approccio fa parte del cambiamento paradigmatico che
Bodin desigha come Umanologia. Essa rappresenta un paradigma
filosofico-scientifico per la comprensione dell’essere umano e delle sue
concezioni filosofiche e scientifiche esistenti. Il termine umanologia e
coniato in modo analogo a biologia o antropologia, ed € composto dal
latino humanum (umano, umanita) e dal greco /ogos (scienza, ragione,
conoscenza). Il paradigma umanologico presuppone il fondamento di
un approccio interdisciplinare volto a comprendere I'essere umano non
semplicemente come oggetto di indagine, ma come soggetto
essenziale di ogni conoscenza e azione. L'umanologia parte dalla
domanda su cosa significhi essere umani nel mondo contemporaneo e
su come la natura e i valori umani si manifestino e siano plasmati
all'interno della scienza, della tecnologia e della cultura. Il suo
approccio € allo stesso tempo filosofico e scientifico: cerca di

riesaminare il rapporto tra umanesimo e scienza moderna, offrendo un

434



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025

nuovo quadro paradigmatico in cui l'idea e la prospettiva dell’essere
umano fungono da misura e punto di partenza di ogni cognizione. In
questo senso, l'umanologia si sforza di ripristinare il significato della
questione dell'umano in un’‘epoca in cui tale questione e stata
trascurata a causa della razionalita tecnologica e strumentale (Bodin
2025: 9-15).

2. Liberta e Stato di natura

Lo Stato di natura, nel modello legittimante di Hobbes, non &
presentato come un fatto storico, ma come un esperimento mentale,
un tentativo di fondare l'autorita politica senza ricorrere a Dio e
fondandola invece nell’essere umano stesso. In questo modo, si
afferma il paradigma filosofico tipicamente moderno, umanocentrico,
in cui la natura umana, intesa soprattutto come essenzialmente
determinata dalla ragione, € presupposta come fonte di ogni progresso
cognitivo e come legittimazione di ogni ordine. Questo spostamento di
fondamento e legittimazione dall’ultraterreno all'intramondano e al
razionale segna una svolta decisiva nella storia della metafisica:
I'essere umano diventa ora la misura di tutte le cose, e il concetto di
liberta acquisisce un significato nuovo e ambivalente (Bodin 2019: 53-
54).

Nello Stato di natura, l'essere umano esiste senza autorita
esterna, senza legge o ordine, cioé senza alcuna istanza che ne limiti il
potere. Hobbes descrive questa condizione come una liberta illimitata,
ma & proprio in questa illimitatezza che emerge il suo paradosso: la
liberta senza limiti annulla se stessa, perché distrugge colui che la

possiede.
Poiché un uomo pud essere utile a se stesso per preservare

la propria vita contro i suoi nemici, ne consegue che, in tale

stato, ogni uomo ha diritto a tutto, persino al corpo altrui. E

435



Uro$ Mihajlovi¢, La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria entologica...

quindi, finché dura questo diritto naturale di ogni uomo a
tutto, non puo esserci sicurezza per nessuno (Hobbes 1985:
190).

Il paradosso della liberta assoluta € gia evidente qui: quando tutto
€ permesso, nulla puod piu essere genuinamente voluto. La liberta senza
confini perde il suo significato, proprio come un mondo senza ombre
perde profondita.

Hobbes introduce cosi la seconda legge di natura, secondo la quale
I'essere umano, per amore della pace e dell’autoconservazione, deve
limitare il proprio diritto a tutte le cose e concedersi solo la liberta che
e disposto a concedere agli altri. Cosi facendo, introduce
inconsapevolmente la condizione ontologica della liberta, ovvero il fatto
che essa pud esistere solo entro i confini che ne salvaguardano la
durata.

«Un essere umano libero puo persistere solo se possiede durata,
se esiste come entita, e questa € la condizione fondamentale della
sicurezza umana» (Bodin 2025: 43). La liberta assoluta, al contrario,
abolisce la durata, trasformando l'esistenza in un momento di pura
arbitrarieta. Elimina la possibilita per I'essere umano di essere un
essere-che-puo-essere.

Nello Stato di natura, afferma Hobbes, «non ci sono arti; né
lettere; né societa; e, cosa peggiore di tutte, vi & paura continua e
pericolo di morte violenta» (Hobbes 1985: 186). In questa descrizione
e racchiuso il punto essenziale: I'essere umano nello Stato di natura
non puo essere libero, perché la sua liberta non e orientata verso nulla
che vada oltre la mera necessita. La vita in tale “liberta” equivale a
mera sopravvivenza, con la quale I'essere umano perde la possibilita di
dispiegare la pienezza del suo essere.

Da cio deriva la conclusione di Bodin: la sicurezza e l'interesse

primordiale dell’essere umano. Se la liberta come potere assoluto

436



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025

distrugge, la sicurezza come interesse ontologico raccoglie e preserva.
La sicurezza non € |'opposto della liberta, ma il suo fondamento e la
sua condizione di possibilita. L'essere umano non € libero perché &
sicuro; piuttosto, e sicuro perché puo essere libero (Bodin 2025: 181).
La sicurezza si rivela quindi l'interesse per la sostenibilita della forma
di essere-nel-mondo dell’essere umano (la sua persistenza nel tempo),
che, per preservare se stesso e la propria liberta, intraprende il
perseguimento e la realizzazione della condizione civile derivata da
quella naturale (198).

Il passaggio dalla condizione naturale a quella civile non & quindi
un atto morale, ma un evento ontologico di autoconservazione, un
momento in cui la liberta riconosce il proprio limite e lo accetta come
condizione di esistenza. Il contratto sociale di Hobbes non €& una
capitolazione di fronte all’autorita, ma un atto in cui I'essere umano
salva la liberta dalla propria distruttivita. Cido che nasce da questo atto
non & solo mera autorita, ma anche durata temporale, una delle forme
di sicurezza come possibilita di sussistenza.

Nella teoria entologica, il passaggio dalla condizione naturale a
quella civile & inteso come la transizione da uno stato di non sicurezza,
cioe di miseria, a uno stato di sicurezza, una condizione senza miseria:
questa transizione non avviene attraverso un atto contrattuale, ma si
da all’interno di un processo dinamico di passaggio che lascia aperta la
possibilita del fallimento o il ritorno allo Stato di natura. All'interno di
guesta dinamica di passaggio, il ruolo fondamentale & svolto

dall'interesse per la sicurezza.

2.1. La dicotomia della liberta di Isaiah Berlin

Nella filosofia contemporanea, Isaiah Berlin tenta di risolvere I'annoso
conflitto tra autonomia personale e autorita politica. Nel suo saggio Due
concetti di liberta (1958), Berlin distingue tra liberta “negativa”, come

assenza di coercizione esterna, e liberta “positiva”, come capacita

437



Uro$ Mihajlovi¢, La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria entologica...

umana di prendere decisioni su se stessi, di scegliere o di realizzare
qualcosa. Cosi facendo, Berlin cerca di proteggere l'individuo dalle
pretese degli ideali collettivi, soprattutto quelli che, come la «volonta
generale» di Rousseau, possono facilmente trasformarsi nella tirannia
della morale o del sistema?2.

Tuttavia, questa divisione, per quanto utile, rimane nell’ambito
della logica funzionale del potere, nella misura in cui in entrambi i casi
la liberta si misura o in base al numero di ostacoli assenti, o in base al
grado di controllo che l'individuo ha su se stesso. Berlin non si pone la
domanda, posta in parte da Hobbes e, come vedremo piu avanti, da
Bodin, su cosa renda possibile la liberta, né da dove nasca il bisogno
stesso di essere liberi. Per Berlin, la liberta € un dato di fatto, un
fenomeno <che pud essere classificato ma non spiegato
ontologicamente. In questo senso, sebbene Berlin metta giustamente
in guardia contro «la distorsione della liberta positiva» e il pericolo che
essa diventi una giustificazione per la coercizione in nome della
“ragione”, egli misura tuttavia la liberta in base ai suoi limiti piuttosto
che in base al suo fondamento. La liberta negativa preserva lo spazio,
ma non fornisce significato. Non sa cosa fare di sé una volta che gli
ostacoli scompaiono. Un essere umano liberato da ogni forza esterna
pud comungue rimanere interiormente perso, privo di un orientamento
che renda reale quella liberta.

Ne consegue che la dicotomia positivo/negativo puo essere intesa
come sintomo di un problema piu profondo: la dimenticanza del
significato ontologico della liberta. La liberta (positiva) non e

semplicemente un potere decisionale, ma un modo di esistere. E una

2 Berlin tenne la conferenza in cui presento le sue intuizioni nel 1958, al culmine della
Guerra Fredda, due anni dopo l'intervento sovietico in Ungheria e un anno dopo il
lancio dello Sputnik 1 oltre I'atmosfera terrestre, nonché nel contesto della questione
della decolonizzazione. Emergendo da questo contesto, la sua conferenza mira ad
articolare la tensione fondata sulla questione se la liberta di una persona esista a
scapito di quella di un‘altra (si veda anche Tully 2011: 24-25).

438



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025

possibilita, non logica, non fisica, e nemmeno metafisica, bensi
esistenziale, una possibilita che presuppone un fondamento, senza il
quale la liberta crolla nel vuoto. L'analisi di Berlin, sebbene
politicamente valida, rimane filosoficamente incompleta perché non
pone la domanda fondamentale: chi e libero e in cosa pu0 sussistere
tale liberta? Insomma, non affronta la struttura ontologica della liberta

stessa.

2.2. Liberta come emancipazione
Nel suo Abbozzo di un quadro storico del progresso dello spirito umano?
(1795), Condorcet eleva la liberta al rango di principio della storia. Essa
diventa la forza che spinge l'umanita in avanti, da uno stadio di
ignoranza a uno stadio superiore di illuminazione. La liberta €, quindi,
la funzione storica della ragione: I'essere umano progredisce perché si
libera da catene, pregiudizi e tirannia (Condorcet 2015: 176-178)%.
Eppure sta qui il paradosso essenziale: la liberta intesa in questo
modo manca di qualsiasi determinazione positiva e sostanziale. In
assenza di una concezione sostanziale della liberta, che possa renderla
autenticamente chiara, rimaniamo immersi in un processo costante di
liberazione da qualcosa. Una tale articolazione della liberta appare
come emancipazione. L'emancipazione ha un carattere negativo; nega
sempre e non realizza mai. Nella teoria di Condorcet, I'essere umano
diventa libero non attualizzandosi, ma smantellando i confini. La liberta
si misura in base a cio che e stato abbandonato, non a cio che e stato

raggiunto. Questa logica porta a concepire la storia umana, e in effetti

3 In particolare nel decimo capitolo.

4 Condorcet descrive qui il progresso innanzitutto con riferimento alla storia, ma
anche alla condizione moderna, soprattutto attraverso la speranza che i popoli
dell’Africa e dell’Asia, guidati dall’esempio delle repubbliche francese e americana,
accelerino il proprio progresso, poiché, come se fossero allievi, hanno ora qualcuno
da cui imparare e possono cosi aggirare lo sviluppo graduale che hanno sperimentato
gli europei.

439



Uro$ Mihajlovi¢, La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria entologica...

il suo futuro, come un progresso infinito in cui ogni nuovo confine
appare come un ostacolo da superare.

Immaginiamo il movimento della liberta come una spirale
allungata lungo l'asse x del sistema di coordinate cartesiane. Ogni suo
anello rappresenta un grado di liberazione, eppure il movimento a
spirale non chiude mai un cerchio, ma cresce all’infinito. I vuoti che tale
progresso lascia dietro di sé sono riempiti dalla «legge della liberta
stessa»: l'imperativo di progredire. In quel momento la liberta entra
nel paradosso; diventa un obbligo di liberarsi — una nuova forma di
necessita. Emerge cosi quello che possiamo chiamare |'ordine della
liberta, in cui I'emancipazione e politicamente costituita (Bodin 2019:
59). Quest’ordine rappresenta lo stadio finale della liberta concepita
negativamente all'interno di un progresso senza fine. La liberta intesa
come emancipazione senza fine perde il suo oggetto e si trasforma nel
suo opposto: una continua compulsione a produrre il nuovo. L’essere
umano non € piu libero di scegliere, ma obbligato a cambiare.

In questo senso, l'umanesimo progressista di Condorcet, per
quanto razionalmente fondato, rivela i limiti del concetto moderno di
liberta: non conosce stabilita, né quiete, né dimora. Al suo interno,
I'essere umano € costantemente dislocato dal presente, spinto verso
un futuro che non arriva mai. Questa struttura di avanzamento infinito
nasconde al suo interno lo stesso elemento che Hobbes identificava
nello Stato di natura: I'impossibilita di perdurare. In tal caso, pero, la
distruzione appare non come caos, ma come una forma di necessita

storica.

2.3. La transizione verso la sicurezza come fondamento ontologico

Tra I'essere umano di Hobbes, che si difende dalla propria liberta, e
I'essere umano di Condorcet, che si perde all'infinito nella liberta, si
estende la stessa tensione: la liberta senza fondamento non puo

durare. O si autodistrugge o si trasforma in una via di fuga infinita. Ma

440



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025

dove puo autodistruggersi? Si autodistrugge dentro se stessa, nella
ferocia dello Stato di natura, o nel controllo totalitario dell’aspetto
positivo della liberta.

Pertanto, come mostra Bodin, la sicurezza non € l'opposto della
liberta, ma la sua realizzazione nell’essere. Sicurezza non significa pace
in senso esteriore, ma uno stato in cui I'essere umano puo dimorare,
persistere e pensare. In una condizione di sicurezza, la liberta non si
perde, ma si radica: diventa la capacita di essere nel mondo, € non
semplicemente di agire in esso. Qui inizia una filosofia della sicurezza
e della protezione umana che non parla piu esclusivamente del
contratto o dello Stato®, ma della stabilita ontologica dell’esistenza
umana. Il passaggio dalla condizione naturale a quella civile acquisisce
cosi una nuova dimensione: non € piu un accordo razionale, ma un
evento esistenziale in cui la libertd trova il suo fondamento. E un
processo attraverso il quale si fonda la sicurezza umana, come
articolazione dell'interesse chiave che apre la possibilita della durata

esistenziale.

3. Considerazione fenomenologico-ontologica di sicurezza e
liberta

Abbiamo posto le premesse fondamentali per riflettere sulla relazione
tra sicurezza e liberta, nonché sul loro posto nella vita umana. Ci
rivolgiamo ora a una comprensione ontologico-fenomenologica piu
profonda dell’essere umano e del concetto di liberta, attingendo alla

teoria entologica di Bodin e a un modello esistenziale-fenomenologico

51l concetto di Stato & molto importante all'interno della teoria entologica, tuttavia
la teoria non si basa sul modello di una transizione da una condizione naturale a una
condizione civile per legittimare I'emergere dello Stato e della societa civile attraverso
un contratto sociale. Invece, interpreta questa transizione — e queste due condizioni
- in modo esistenziale-ontologico, cercando di scoprire le radici esistenziali del
fenomeno della sicurezza e il ruolo costitutivo della sicurezza per la struttura
ontologica dell’essere umano.

441



Uro$ Mihajlovi¢, La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria entologica...

ispirato alla filosofia di Martin Heidegger®. Questo cambio di prospettiva
significa che considereremo l'essere umano in relazione alla sua
struttura ontologica di poter-essere, la cui funzione risiede nell’aprire
I'essere umano a diverse possibilita della sua esistenza. Nello spirito
della filosofia di Heidegger, I'essere umano € inteso come un essere che
comprende gia da sempre |I'Essere in qualche modo e che si trova nel
mondo interpretando la propria esistenza (Dreyfus 2005: 193). Allo
stesso tempo, secondo I'entologia di Bodin, si tratta di un essere la cui
sicurezza e liberta non possono essere separate dal suo status
ontologico”.

Questi due approcci, fenomenologico ed entologico, consentono
un riesame critico dell’'essere umano non solo come soggetto di
relazioni sociali, ma come essere fondato sull’Essere, la cui liberta e
vulnerabilita vanno comprese a un livello piu profondo.

Pertanto, ci spostiamo ora sul piano fenomenologico dell’analisi,
indagando come liberta e sicurezza appaiano nella struttura
dell’esperienza umana stessa, e simultaneamente sul piano entologico,
riflettendo sulle caratteristiche fondamentali dell’essere umano che
determinano questi fenomeni. Attraverso I'analisi ermeneutico-
fenomenologica, scopriamo come |'essere umano comprenda se stesso
e il mondo nel contesto della liberta e dell’esposizione alla minaccia,
mentre la teoria entologica cerca di collegare le questioni tradizionali
della filosofia - come liberta, essere e identita - con il fenomeno della
sicurezza. Nelle riflessioni che seguono, approfondiamo quindi la nostra
comprensione dell’'essere umano alla luce della struttura proposta da

Bodin, come un poter-essere-nel-mondo, a cui la liberta € immanente

6 La filosofia di Heidegger viene presentata in questo saggio in una interpretazione
originale, pur preservando la relazione fondamentale tra I’'essere umano e |'Essere,
cosi come la natura dell’Essere stesso - qualcosa che diventera piu chiaro infra.

7 Nella nostra interpretazione di Heidegger, manteniamo il concetto di essere umano
pur sapendo che Heidegger insiste nell'abbandonarlo e nel sostituirlo con il termine
Dasein (Bofre 1977: 54-55).

442



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025

e per il quale la sicurezza non € semplicemente una condizione esterna,
ma una caratteristica interiore della sua esistenza.

Di conseguenza, esamineremo innanzitutto lo status ontologico
della sicurezza e la distinzione tra sicurezza e messa-in-sicurezza
(3.1); poi analizzeremo la liberta come determinazione immanente
dell'essere umano alla luce dell'interpretazione ermeneutico-
fenomenologica e del pensiero entologico (3.2); e, infine, valuteremo
criticamente il paradigma umanocentrico e presenteremo un quadro

olistico per la comprensione della liberta (3.3).

3.1. Sicurezza e protezione

In senso ermeneutico-fenomenologico, la distinzione tra sicurezza
(security) e messa-in-sicurezza (securing) non si basa su una
differenziazione linguistica o tecnica, ma sulla relazione ontologica tra
un modo di essere e un modo di agire.

La sicurezza rappresenta uno stato di esistenza, un modo in cui
I'essere umano si trova nel mondo; € l'orizzonte esperienziale della
pace interiore e della liberta dalla minaccia (Bodin 2025: 173). Non &
il prodotto di un sistema esterno, ma uno stato esperienziale di
consapevolezza del proprio poter-essere. In questo senso, la sicurezza
€ una modalita esistenziale del «poter-essere» (Seinkénnen), in cui
I'essere umano sperimenta se stesso come un essere capace di durare,
agire, proiettare significato e trovare in cid la propria liberta. Non puo
essere ridotta a una categoria razionale o a una struttura oggettiva,
poiché la sua essenza & fenomenologica: si manifesta nella misura in
cui l'essere umano comprende la propria esistenza in relazione al
pericolo e alla possibilita dellimpermanenza.

Inoltre, il poter-essere & significativamente orientato all’azione,
all'impegno proattivo degli esseri umani, attraverso il quale la liberta si
realizza direttamente. A questo proposito, la sicurezza riguarda non

solo la possibilita di esistere, ma anche la possibilita di agire: essere

443



Uro$ Mihajlovi¢, La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria entologica...

sicuri nel proprio spazio d’azione. Cid mette in luce la distinzione tra
poter-essere ed essere-nel-mondo (In-der-Welt-Sein), quest’ultimo
ontologicamente piu fondamentale e connesso alla relazione
primordiale tra I'essere umano e il mondo, in quanto contiene “spazio”
ma non la chiamata all’azione (Heidegger 1996: 57). Avendo cosi
introdotto la questione dell’essere sicuri nel proprio spazio d’azione,
siamo naturalmente portati ad una pulsione securitaria.

La pulsione securitaria (sicurezza come messa-in-sicurezza), al
contrario, denota un atto, un’azione, una procedura; & un tentativo di
trasformare la sicurezza in un oggetto, qualcosa che pud essere
prodotto, posseduto o controllato. Invece di essere un modo d’essere,
diventa una tecnica, uno strumento o una strategia per gestire i
pericoli. Mentre la sicurezza esprime un significato che si rivela
nell’essere umano come essere-nel-mondo, la pulsione securitaria
esprime un’attivita che trasforma quella struttura dotata di significato
in un oggetto di pianificazione. In questa transizione dall’esistenziale
allo strumentale, la cura primordiale dell’essere umano (Sorge), in
quanto fonte dell’interesse per la sicurezza, si trasforma in controllo,
nell’aspirazione a rendere il mondo prevedibile e misurabile.

Ermeneuticamente, la sicurezza appartiene al cerchio della
comprensione, mentre la pulsione securitaria appartiene al cerchio
della spiegazione. La prima ¢ il modo in cui I'essere umano interpreta
il proprio essere in relazione al mondo e agli altri; la seconda € il modo
in cui cerca di fissare e materializzare tale relazione. In questa
distinzione si rivela una tensione fenomenologica piu profonda: nella
sua ricerca della sicurezza, |'essere umano produce continuamente
concretizzazioni della pulsione securitaria, eppure ciascuno di tali atti
placa solo parzialmente la sua ansia esistenziale. La sicurezza autentica
rimane sempre nelllambito della comprensione, come relazione

dinamica tra essere-nel-mondo e poter-essere, mentre la messa-in-

444



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025

sicurezza rappresenta il tentativo di trasformare tale relazione in una
forma, una regola o un sistema.

Quindi, in chiave ermeneutico-fenomenologica, la sicurezza € un
interesse esistenziale e una possibilita esistenziale - una possibile
articolazione e realizzazione dell’'esistenza - mentre la pulsione
securitaria e la messa-in-sicurezza sono modalita di intervento
nell’esistenza. La prima comprende il significato interiore
dell’esistenza; le seconde, la sua articolazione esteriore. Tra i due
esiste una relazione tesa ma feconda; in altre parole, una relazione
viva che si articola in una data situazione come atto di messa-in-
sicurezza. Pertanto, possiamo affermare che ogni tentativo di messa-
in-sicurezza testimonia il bisogno duraturo dell’essere umano di
comprendere e preservare il significato della propria esistenza in un
mondo che lo espone continuamente alla possibilita di perdita.
Naturalmente, non bisogha mai cadere nella trappola di considerare la
messa-in-sicurezza come necessariamente restrittiva della liberta,
anche se, in caso di abuso, puo effettivamente diventare limitante o
addirittura totalizzante. D’altra parte, quando l'interesse alla sicurezza
e correttamente riconosciuto, esso legittima I'azione intrapresa
nell'interesse della sicurezza - un’azione che riarticola la liberta in

relazione all’entita che fornisce sicurezza.

3.2. La liberta come determinazione immanente dell’essere umano alla
luce del modello heideggeriano e del pensiero entologico

Dalla prospettiva dell’'ontologia fondamentale e della fenomenologia
ermeneutica, la liberta appare come una caratteristica interiore e
costitutiva dell’esistenza umana. Per Heidegger, l'essere umano
(Dasein) non & determinato da un’essenza pre-data, ma soprattutto
dal suo modo di essere (Sein), ovvero dall’'esistenza (Existenz),
dall’'apertura alle possibilita e dalla capacita di essere

gualcuno/qualcosa. Il concetto di liberta non & qui inteso come la piu

445



Uro$ Mihajlovi¢, La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria entologica...

ampia determinazione socio-politica dell’essere umano nella societa,
né come una mera negazione del determinismo, ma principalmente
come la possibilita di agire senza ostacoli, come I'apertura di uno spazio
per l'iniziativa esistenziale che, a sua volta, fonda il dominio e il
significato etico e socio-politico della liberta (Heidegger 1996: 176).

In un passaggio, Heidegger distingue e allo stesso tempo
sottolinea il parallelismo tra la parola Friede (pace, tranquillita) e, per
converso, le parole das Freie (il luogo libero, aperto; la radura), das
Frye. 1l verbo fry significa: essere preservato da un danno e da un
pericolo, preservato da qualcosa, cioe, in breve, risparmiato. Di
conseguenza, freien (liberare) significherebbe in effetti anche
risparmiare. Questo risparmiare non consiste semplicemente nel non
fare nulla a cio che viene risparmiato. Il vero risparmiare € qualcosa di
positivo; si verifica quando lasciamo in anticipo qualcosa nella sua
essenza, quando in un modo particolare lo restituiamo alla sua
essenza, quando realizziamo il senso proprio dei termini: freien -
einfrieden (liberare - racchiudere, recintare). Allo stesso modo,
abitare, essere portati alla tranquillita, significa rimanere racchiusi nello
spazio di cio che é libero, cioé nello spazio libero (das Freie), che
risparmia ogni cosa concedendole il libero campo della sua essenza
(Heidegger 2016: 108). In inglese, si pud osservare qualcosa di simile:
la liberta (freedom) segue la stessa logica interna, ovvero quella di
riguardare uno spazio protetto per un’entita. Questa analisi etimologica
dovrebbe qui essere letta come fenomenologica, poiché ci indica la
connessione immanente tra liberta e sicurezza.

Questa determinazione piu precisa di liberta e “risparmio” riguarda
direttamente il tema che stiamo trattando. Risparmiare significa
proprio tenere al sicuro da danni e pericoli; la liberta appare quindi
come uno stato positivo di pace e tranquillita che sorge insieme allo
stato di sicurezza come interesse originario. Se applichiamo ora a

guesto contesto il modello di liberta di Isaiah Berlin, costituito da due

446



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025

aspetti, otteniamo il seguente risultato: la liberta intesa positivamente
significa essere in pace, mentre la liberta definita negativamente
significa non essere interrotti, vincolati (dal punto di vista dello
sviluppo e della pace, da sfide o rischi) o, nel peggiore dei casi, non
essere messi in pericolo (da minacce). Il pericolo, come concetto gia
consolidato negli studi sulla sicurezza (Bodin 2025: 16), pud essere
sistematicamente differenziato, ma per il nostro argomento &
fondamentale che sia proprio la sicurezza ad aprire lo «spazio libero»
in cui una cosa conquista il campo della sua essenza (177).

Essere umani significa essere «gettati» nel mondo con il peso della
propria liberta — la liberta di scegliere e plasmare la propria vita entro
certi confini (del tempo, della mortalita, della societa)®. Nel linguaggio
analitico di Essere e tempo, la liberta € presupposta nella nozione di
possibilita: il Dasein & I'essere che si proietta nelle possibilita del suo
essere, cioe - esistendo - trascende costantemente lo stato dato verso
cio che deve ancora essere. La piu profonda e difficile tra tutte le
possibilita € la possibilita della propria morte, che segna |'orizzonte di
ogni altra possibilita (Heidegger 1996: 262). Il confronto con questa
possibilita ultima (la morte) rende I’'essere umano distintivo: e proprio
questo limite che richiede una decisione, che richiede di assumere la
propria esistenza come un compito.

In altre parole, I'esistenza & permeata di liberta nella misura in cui
I'essere umano si trova sempre di fronte a una scelta su come essere,
consapevole che un giorno potrebbe non essere piu. Questa
consapevolezza della mortalita non rende schiavi; anzi,

aradossalmente, libera I'essere umano da ogni essenza fissa: essere
4

8 Si veda Heidegger 1949. Heidegger propone di pensare all’essere umano partendo
dalla questione dell’Essere (die Frage nach dem Sein), perché I'essere umano non &
il «centro del mondo» ma il custode della verita dell’Essere (Hiter der Wahrheit des
Seins). L'essenza dell’'essere umano non € una “natura” o una “razionalita”, ma il suo
esistere come Dasein, come apertura in cui I’'Essere si rivela.

447



Uro$ Mihajlovi¢, La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria entologica...

umano significa essere un progetto e una decisione, non il prodotto di
un piano prestabilito.

Nello spirito ermeneutico-fenomenologico, la liberta & allo stesso
tempo la condizione di possibilita di ogni comprensione. Il fatto che
I'essere umano interpreti il mondo e se stesso si fonda sul fatto che
non & completamente determinato da istinti naturali o segni
prestabiliti, ma ha a disposizione uno spazio per un nuovo inizio, per
cio che e diverso. La liberta €, quindi, una dimensione ontologica, un
modo in cui I'esistenza umana si dispiega come apertura (Offenheit)
all’'Essere. Pertanto, la tesi di Heidegger pud essere interpretata nel
senso che «l’essenza della verita e la liberta»: solo un essere libero
puo permettere agli esseri di mostrarsi cosi come sono (153-154, 201).
La liberta non € un attributo o un diritto aggiuntivo, ma il fondamento
stesso  dell’essere-nel-mondo  delll'uomo. L'essere umano ¢
«condannato alla liberta» nel senso che non puo evitare di prendere
posizione nei confronti della propria esistenza e del proprio essere.

Il pensiero entologico di Bodin riprende queste intuizioni e le
integra in una teoria della sicurezza umana. Nella prospettiva di Bodin,
la liberta & sostanzialmente legata alla sicurezza: solo un essere libero
pud essere considerato veramente sicuro, e la sicurezza & preziosa
proprio perché consente la realizzazione della liberta. Secondo Bodin,
le «vie della liberta» sono le vie della preservazione dell’essere umano
e della vita umana, le condizioni di vigilanza sulla «miseria», attraverso
le quali la dinamica della sicurezza umana porta alla luce il significato
fondamentale della liberta: I'umanita passa da uno stato di schiavitu
(miseria) a uno stato di dominio (liberta) proprio attraverso la
condizione di sicurezza umana (Bodin 2025: 173). Pertanto, la liberta
non & solo una categoria politica o morale, ma uno stato ontologico
raggiunto quando lI'essere umano si libera da un fondamentale pericolo
esistenziale. “Miseria”, in senso entologico, denota la non-liberta

ultima, la privazione della possibilita di essere; “liberta”, al contrario,

448



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025

denota la presa di possesso del proprio essere, la transizione verso uno
stato in cui I'essere umano non & piu vincolato dal bisogno e dalla
paura, ma puo realizzare le proprie potenzialita.

L'analisi di Heidegger mostra perché la liberta € immanente
all’'essere umano: in quanto essere consapevole della propria fine,
I'essere umano proietta la propria vita come una sequenza di possibilita
e deve essere libero per essere autentico (Bofre 1977: 54-55). Bodin
sviluppa questa idea entologicamente attraverso il concetto di poter-
essere-nel-mondo (un approfondimento dell’'In-der-Welt-Sein di
Heidegger). Nell’interpretazione entologica, |'orientamento umano
verso la sopravvivenza e l'autorealizzazione € descritto come la
proiezione di una possibilita fondamentale: la possibilita di essere.
Questa proiezione presuppone la liberta di iniziativa esistenziale e la
formazione della situazione fondamentale dell’'essere umano come
poter-essere-nel-mondo (Bodin 2025: 189). In altre parole, nell’atto
stesso del sussistere e inscritto lo sforzo creativo dell’essere di
affermarsi nel mondo nonostante la costante minaccia del nulla.
L'esistenza non ¢& il subire passivamente forze esterne, ma la
formazione attiva della vita: ogni atto, ogni comprensione, ogni
decisione testimonia che la liberta e radicata in ogni momento
dell’esistenza.

E importante, tuttavia, sottolineare che la libertd non & né
arbitrarieta illimitata né potere assoluto sulle circostanze: & sempre
situata nel quadro della fatticita (la situazione data) e segnata in modo
permanente dalla certezza della possibilita ultima (la morte). Ma e
proprio all'interno di questi confini che si manifesta I'autentica liberta:
la liberta di essere se stessi, di persistere autenticamente di fronte alla
necessita. Bodin osserva che l'interesse esistenziale orienta l'essere
umano «dalla mera datita verso il poter-essere in generale»: la
comprensione della propria situazione avviene nella modalita del poter-

essere, dove persino la "“sopravvivenza” diventa una forma di

449



Uro$ Mihajlovi¢, La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria entologica...

proiezione di possibilita. Proiezione significa che I'essere umano apre e
orienta liberamente i possibili percorsi della propria vita: € questo il
nucleo della sua liberta. La liberta si manifesta quindi come risolutezza
esistenziale, la disponibilita - nonostante l'ansia per la fine - a
continuare la vita e a riempirla di significato (Bodin 2024: 176-177).
Alla luce di queste considerazioni, possiamo concludere che la
liberta € una determinazione immanente dell’essere umano, perché
I'esistenza umana non & né statica né determinata esternamente una
volta per tutte. La liberta scaturisce dalla struttura stessa
dell’esistenza: dal fatto che siamo esseri dotati di comprensione (di se
stessi e del mondo), e ogni atto di comprensione presuppone apertura
e possibilita di un esito diverso; dal fatto che siamo gettati nel mondo,
ma non per sempre vincolati in un unico modo, poiché all’interno di
quel mondo scegliamo percorsi e progettiamo la vita. L'approccio
entologico mostra anche che il vero significato della sicurezza si delinea
solo in relazione alla liberta: la sicurezza non € un fine in sé, ma la
condizione in cui la liberta umana - questa determinazione essenziale
del nostro essere - pu0 essere realizzata senza ostacoli. L'essere
umano libero e autocosciente pud essere compreso solo all’interno
della totalita del suo essere-nel-mondo, il che ci conduce a un riesame
critico del paradigma umanocentrico e alla promozione di un approccio

olistico alla liberta.

3.3. Critica entologica del paradigma umanocentrico: un quadro olistico
della liberta

Per affrontare in modo appropriato la critica del paradigma
umanocentrico e il costrutto di humanum, & necessario introdurre
I’entita della sicurezza come un concetto che riguarda esclusivamente
le forme umane dell’essere, che includono non solo l'individuo umano,
ma anche la famiglia, lo stato, I'azienda, la nazione; in altre parole, i

diversi modi di essere e le entita umane (Bodin 2025: 193). Possiamo

450



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025

immediatamente osservare che in questo contesto tutte le entita
possiedono, nelle loro determinazioni e attualizzazioni, una qualche
forma di liberta. Tuttavia, per completare la comprensione, dobbiamo
anche elencare i criteri di realizzazione della sicurezza, che allo stesso
tempo costituiscono I’entita in quanto tale. Bodin identifica tre criteri
per l'attualizzazione della sicurezza.

Il primo e fondamentale criterio, nel senso della costituzione di
un’entita, € il criterio di identita. Questo criterio € legato alla domanda
«chi e l'entita» della sicurezza e, come tale, rappresenta una
condizione necessaria. Naturalmente, nella formazione dell’identita, si
possono formulare condizioni aggiuntive che determinano i fondamenti
generali dell’identita umana (195); ad esempio, la concezione di
Ricoeur dell'identita personale presuppone un processo dialettico di
autorealizzazione e riconoscimento reciproco®. La liberta, qui portata
dall'interesse della sicurezza, rivela nuovamente la sua presenza,
poiché l'identita si costruisce nella liberta.

Il secondo criterio e l'integrita, che rappresenta la struttura e il
modo in cui I'entita si forma, e quindi anche |'espansione delle sue
possibilita, rendendo dinamica la relazione tra I'entita e il mondo (196).

Il terzo criterio e la sovranita, che nella teoria entologica € intesa
in modo tale che nulla al di fuori dell’entita possa decidere per suo
conto: I'entita nella sua interezza deve decidere per se stessa. In altre
parole, per un’entita, essere in grado di essere intero significa
possedere la struttura entro la quale determinare sovranamente la

propria esistenza, ovvero avere autorita su se stessa (Ib.). La totalita

9 Questo processo dialettico si fonda su alcune capacita umane fondamentali: la
capacita di parlare (linguaggio), di agire (fare), di raccontare la propria vita e di
assumersi la responsabilita delle proprie azioni. Sono proprio questi quattro momenti
fondamentali - parola, azione, narrazione e responsabilita morale - a costituire il
fondamento condiviso dell’identita di ogni persona (Busacchi 2019: 151-153).
Inoltre, diamo importanza al riconoscimento e allo scambio intersoggettivo. Il
riconoscimento reciproco (rispetto e stima) rappresenta la dimensione sociale senza
la quale l'identita non puo svilupparsi pienamente (Ricoeur 2005: 69).

451



Uro$ Mihajlovi¢, La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria entologica...

dell’entita non puo essere compresa senza la liberta, che, in quanto
aspetto interno della sicurezza, non pud essere percepita senza
pericolo esterno, ovvero senza l'articolazione della liberta negativa.
Autonomia e indipendenza sono caratteristiche della sovranita come
sicurezza realizzata di un’entita (196-197).

Sulla base di questi tre criteri, diventa chiaro come, anche a livello
logico, l'umanocentrismo venga decostruito in entita diverse, dove
ciascuna entita di sicurezza si rivela qualcosa che deve essere presa
sui generis e considerata nella sua relazione con se stessa e con il
mondo in cui esiste in modo autentico. Nella sua teoria, Bodin affronta
implicitamente questa critica quando insiste sul fatto che né
I'antropologia filosofica né la teoria sociale possono trattare |'essere
umano come separato dai suoi fondamenti esistenziali. Seguendo
Heidegger, egli indica che il concetto di essere umano e della sua
situazione, se rimane al livello della mera analisi antropologica, deve
essere fondato sull’analisi esistenziale dell’essere umano. Per
comprendere l'essere umano, anche in termini sociali e culturali,
dobbiamo partire dalle condizioni ontologiche: mortalita, liberta,
essere-nel-mondo e relazioni con gli altri. Il paradigma umanocentrico
dimentica queste condizioni, ponendo I'essere umano come un padrone
incondizionato, il che porta a semplificazioni e alla perdita di
consapevolezza della finitezza umana. La prospettiva entologica cerca
di reinserire I'essere umano nella rete di relazioni con il mondo e con
gli altri esseri.

Una conseguenza visibile dell'umanocentrismo & la relazione
umana con la natura. Da questa prospettiva, la liberta € spesso intesa
come liberta dai limiti naturali, come diritto di sottomettere la natura
alla volonta umana. Le conseguenze di tale visione sono chiaramente
visibili nelle crisi ecologiche e spirituali contemporanee: |'eccessivo
sfruttamento e la strumentalizzazione del mondo hanno messo a

repentaglio I'esistenza umana stessa. L'entologia direbbe che questa &

452



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025

una liberta distorta, poiché trascura l'interdipendenza tra I'umanita e
gli esseri.

Un quadro olistico della liberta implica un ritorno all’intuizione
della reciprocita: la liberta umana non pu0 essere separata
dall’articolazione di liberta, sostenibilita e integrita di altre entita nel
mondo. L'essere umano pud essere veramente libero solo in armonia
con il tutto, non sulle sue rovine. Questo principio olistico non riguarda
solo un‘articolazione dell’azione umana e delle sue conseguenze (come
I’ecologia); si estende anche alla sfera sociale. La liberta dell’individuo
e legata alla liberta della comunita, alle giuste relazioni tra le persone,
alla pace e alla sicurezza che prevalgono nel tutto. La liberta intesa
esclusivamente come liberta individuale, senza riguardo per gli altri,
porta al conflitto e, in ultima analisi, all’autodistruzione. La liberta in
chiave olistica considera tutti i livelli, dal personale al collettivo, come
reciprocamente connessi.

La critica entologica dell'umanocentrismo cerca quindi di
decentrare la nostra prospettiva: disimparare |'abitudine di osservare il
mondo come un palcoscenico per il dominio umano e ricordarci che
I'essere umano €& un essere tra gli esseri allinterno del tessuto
dell’Essere. Cid non significa abolire la specificita umana, ma collocarla
in un contesto piu ampio in cui acquisisca il suo pieno significato.
Abbiamo gia visto che la sicurezza acquista significato solo in relazione
a valori come la liberta, la dignita e la comunita. Quando un sistema -
lo Stato, la tecnologia, le istituzioni di potere - inizia a considerarsi uno
scopo al di sopra dell’'essere umano, si verifica una pericolosa
distorsione: la sicurezza appare non piu al servizio della vita, ma al
servizio del potere. Bodin mette in guardia contro «la perversione del
significato di sicurezza che si verifica quando il potere o un sistema
diventano qualcosa al di sopra dei valori della societa e persino al di
sopra del fondatore dello Stato stesso, diventando uno scopo per se

stessi o per altri detentori di potere». In tal caso, il collegamento con

453



Uro$ Mihajlovi¢, La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria entologica...

il quadro olistico si perde: il sistema non serve piu I'essere umano, ma
si racchiude in se stesso.

Un quadro olistico della liberta, al contrario, richiede che le
istituzioni, le strutture sociali e l'intero ordine devono essere
subordinati alla prosperita umana nel senso piu ampio, includendo le
dimensioni spirituali ed esistenziali, e non semplicemente alla
sopravvivenzal? o all’accumulo di potere. In tale contesto, la liberta
non € piu interpretata come radicale indipendenza individuale, ma
come sintonia con se stessi, con gli altri, con la natura e con cid che
Heidegger chiama Essere. Questa € una liberta che contiene in sé la
consapevolezza della responsabilita e del limite. L'ermeneutica critica
ci aiuta a scoprire narrazioni che giustificano il potere illimitato
dell’'essere umano sul mondo, indirizzandoci a mettere in discussione i
pregiudizi e le ideologie che derivano dalla visione umanocentrica.

A livello pratico, un approccio olistico alla liberta significa integrare
diverse prospettive, filosofiche (ontologiche), scientifiche ed etiche, al
fine di comprendere cosa significhi la liberta per I’essere umano nel suo
complesso. La riarticolazione di Bodin dell'idea di «cultura della
sicurezza» € vicina a questa comprensione: presuppone la costruzione
di una coscienza collettiva che valorizzi la resilienza, I'umanita e il
rispetto reciproco, in contrapposizione a nozioni egoistiche di interesse.
In un sistema olistico di valori, la liberta di alcuni non si ottiene piu
subordinando gli altri, ma attraverso |'equilibrio. La liberta di ogni
essere e limitata dalla liberta di un altro, e tutti sono congiuntamente
in sintonia con il benessere comune.

La critica entologica dell’'umanocentrismo conduce infine a una
rinnovata nozione di liberta: la liberta come modalita dell’essere
all'interno della totalita dell’esistenza. L'essere umano € piu libero

quando riconosce il proprio posto nel mondo, quando vede e riconosce

10 Non nel senso dell’evoluzione, ma nel senso della permanenza in vita e nel tempo.

454



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025

sia il proprio potere che i propri limiti, e quando agisce in accordo con
I'Essere, con cio che accresce la vita, il significato e la sicurezza
essenziale per sé e per la comunita. Questa liberta non ¢
umanocentrica in senso stretto, poiché riconosce che il destino umano
non € separato dal destino del mondo. Questa € la liberta olistica, la
liberta che afferma la totalita dell’essere: l'individuo, I'umanita e la
natura come un campo unificato di realizzazione.

In questo spirito, la cornice entologica della liberta trascende il
dualismo tra essere umano e mondo, offrendo una prospettiva
integrata e criticamente ermeneutica: comprendere la liberta significa
comprendere |'essere umano nel contesto del suo essere, non come
un’entita isolata. La vera liberta € sempre connessa alla verita, al
significato e a una vita buona all’interno dell’intera esistenza, non ai
suoi margini.

Applicata alla relazione tra lo Stato!! e lindividuo, la teoria
entologica vede lindividuo non semplicemente come un soggetto
giuridico impersonale, ma come un essere umano realizzato attraverso
i criteri di identita, integrita e sovranita. Un essere umano e libero
quando vive in uno Stato sicuro, quando il bisogno di sicurezza e
soddisfatto e quando si trova nella condizione di poter-essere-nel-
mondo. Allo stesso modo, lo Stato stesso, in quanto entita al servizio
del benessere dei suoi cittadini, che soddisfa i criteri di realizzazione
della sicurezza, si presenta agli altri — e a se stesso - proprio come il
suo cittadino: libero, con una chiara comprensione della propria

identita, in possesso di integrita ed esercitando la sovranita.

11 Bodin riflette anche sullo Stato come entita che & l'insieme di riferimento di ogni
poter-essere (degli esseri umani); nel suo insieme, acquisisce in tal modo proprieta
aggiuntive che non sono esaurite dalle sue parti. Si veda Bodin 2025: 200.

455



Uro$ Mihajlovi¢, La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria entologica...

4. Conclusione: la liberta come altro nome della sicurezza
Partendo dalla limitazione della liberta assoluta di Hobbes, dalla
dicotomia di liberta negativa e positiva di Berlin, dalla nozione di
progresso di Condorcet come emancipazione infinita, nonché dalla
concezione di liberta come apertura di Heidegger e dalla teoria
entologica della sicurezza umana di Bodin, possiamo concludere che la
sicurezza € la condizione ontologica della durata della liberta, e la
liberta il significato profondo della sicurezza. La loro relazione non ¢ di
opposizione, ma di co-fondazione: la liberta senza fondamento
ontologico si dissolve in un caos di emancipazione senza oggetto,
mentre la sicurezza senza liberta diventa una forma vuota di protezione
che non preserva piu la vita, ma la priva di significato. In questo senso,
la struttura del rapporto tra sicurezza e filosofia diventa visibile. La
filosofia, in quanto ricerca del fondamento dell’essere, non puo
accontentarsi di una descrizione della liberta in categorie di
misurazione, gestione o diritti; piuttosto, cerca le condizioni della sua
possibilita, ovvero si chiede cosa renda possibile |'esistenza della
liberta. La risposta, in altre parole, indica il fondamento stesso del
risparmio, lo spazio in cui I'essere umano pu0 abitare, perdurare e
pensare, vale a dire la sicurezza umana come momento costitutivo
dell’essere-nel-mondo. La filosofia non appare quindi semplicemente
come interprete della sicurezza, ma come quel pensiero che pone la
sicurezza come condizione della vera liberta.

La teoria entologica formula questo principio attraverso il principio
del sui generis'?, ovvero procede dalla cosa stessa, dall’ente e dalla
sua struttura, senza ridurla a descrizioni funzionali esterne. Quando
I’essere umano € considerato in relazione alla cosa stessa, come un

essere segnato dalla configurazione ontologica dell’essere-nel-mondo,

12 Questo principio viene ripreso dalla tradizione giuridica con I'intento di evidenziare
I'approccio metodologico caratteristico della teoria entologica, che consiste in
un'analisi derivante dalla cosa stessa, sempre data concretamente e nel suo contesto.

456



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025

con i criteri di sicurezza (realizzata) di identita, integrita e sovranita,
diventa chiaro che l'interesse originario della sua esistenza € una
tensione verso la durata esistenziale. Tale durata/permanenza,
tuttavia, non & possibile senza uno stato in cui la miseria, cioe
I'angoscia e il pericolo, siano stati superati. In quello stato, che
I’'entologia chiama sicurezza umana, la liberta non € un’aggiunta, ma il
modo stesso in cui la permanenza € strutturata; in altre parole, &
I'apertura di possibilita, l'iniziativa esistenziale e la comprensione del
mondo e di sé stessi.

Ne consegue che la liberta € un altro nome per la sicurezza, nella
misura in cui la sicurezza non € intesa come una barriera esterna, ma
come una struttura interiore di apertura che preserva l'essere affinché
possa essere. Quando la sicurezza opera come risparmio che realizza
il poter-essere-nel-mondo, appare come una forma positiva di liberta,
mentre nel caso in cui si riduca a mera protezione, l'interesse originario
viene svuotato e la liberta soffocata dalla logica tecnica dell’apparato.
La struttura della loro relazione puo quindi essere compresa in tre
insiemi interconnessi. In primo luogo, la sicurezza € una condizione
ontologica, poiché senza di essa non esiste soggetto che possa
sopportare la liberta. In secondo luogo, la liberta conferisce alla
sicurezza il suo significato, poiché senza liberta la sicurezza diventa
mera protezione priva di contenuto. In terzo luogo, la misura olistica
della relazione mostra che la liberta puo durare solo in armonia con il
tutto, ovvero nella sua relazione con gli altri, con la comunita e con la
natura, poiché senza un tutto preservato né la liberta umana né la
sicurezza umana possono persistere.

Di conseguenza, la conclusione entologica & che ogniqualvolta il
poter-essere dell’'essere umano si realizza, ogniqualvolta la sua
identita, integrita e sovranita sono costituite e protette, liberta e
sicurezza non sono due obiettivi opposti, ma due parole per la stessa

cosa: la possibilita durevolmente aperta dell’esistenza umana.

457



Uro$ Mihajlovi¢, La relazione tra liberta e sicurezza nella teoria entologica...

Bibliografia

Baum, B., & Nichols, R., eds. (2011). Isaiah Berlin and the Politics of
Freedom. Oxford: Oxford University Press.

Berlin, I. (2002). Freedom and Its Betrayal: Six Enemies of Human
Liberty. Edited by H. Hardy. Princeton: Princeton University Press.
Bodin, M. (2019). Filozofski diskurs liberalizma. Beograd: Univerzitet u
Beogradu.

Bodin, M. (2022). Philosophy of Human Safety and Security versus
Ontological Constructivism. Beograd: Institut za filozofiju i drustvenu
teoriju.

Bodin, M. (2025). Humanology and the humanological sciences.
International Journal of Advanced and Applied Philosophy for the 21st
Century, 1(1).

Bofre, Z. (1977) Uvod u filozofiju Egzistencije. Beograd, BIGZ
Condorcet, A.-N. de. (2015). Sketch for a Historical Picture of the
Progress of the Human Mind. Translated by J. Barraclough. WelLib.org
Edition.

Dreyfus, H. L., & Wrathall, M. A., eds. (2005). A Companion to
Heidegger. Malden & Oxford: Blackwell Publishing.

Gadamer, H.-G. (2007). Pocetak filozofije. Beograd: Fedon.
Heidegger, M. (1949). Brief iber den Humanismus. Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann.

Heidegger, M. (1996). Being and Time. Trans. by J. Stambaugh.
Albany: State University of New York Press.

Heidegger, M. (2016). Philosophical Essays, Lectures, and Treatises:
On the Thing of Thinking. Podgorica: CID.

Hobbes, T. (1985). Leviathan. London: Penguin Books.

Ricoeur, P. (2005). The Course of Recognition. Trans. by D. Pellauer.
Cambridge/London: Harvard University Press.

Dreyfus, H. L., & Wrathall, M. A. (Eds.). (2005). A companion to
Heidegger. Malden, MA: Blackwell Publishing.

458



