
Critical Hermeneutics, 9(2) 2025                                                                    Received:  21/11/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  02/01/2026  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026  
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6885 

 

La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria 

entologica della sicurezza umana 

 

(The Relation Between Freedom and Security in the 

Entological Theory of Human Safety and Security) 

 

Uroš Mihajlović  

University of Belgrade - SR 

 

 

Abstract  

This paper examines the ontological foundations of human security 

through the lens of the philosophical relation between freedom and 

security. The analysis is theoretically and methodologically grounded 

in an ontological-phenomenological approach, which allows security to 

be understood not as an external condition but as an internal, 

constitutive principle of human existence. Such an approach enables a 

deeper comprehension of the way in which freedom and security 

mutually found and condition one another. The structure of the paper 

includes an examination of the concept of the state of nature and its 

implications for the relation between freedom and security; a critical 

reconsideration of the traditional division of freedom; and an 

articulation of security as an ontological foundation of human existence. 

In its concluding section, the paper offers a synthetic, holistic 

perspective on the relation between freedom and security. The central 

conclusion is that security is not a limitation of freedom but the 

condition of its actual realization. 

Keywords: freedom, human security, ontology, human existence, 

phenomenology 



Uroš Mihajlović, La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria entologica… 

 

432 

 

Abstract  

Questo articolo esamina i fondamenti ontologici della sicurezza umana 

attraverso la lente della relazione filosofica tra libertà e sicurezza. 

L’analisi si fonda teoricamente e metodologicamente su un approccio 

ontologico-fenomenologico, che consente di comprendere la sicurezza 

non come una condizione esterna, ma come un principio interno e 

costitutivo dell’esistenza umana. Tale approccio consente una 

comprensione più profonda del modo in cui libertà e sicurezza si 

fondano e si condizionano reciprocamente. Il saggio include un esame 

del concetto di Stato di natura e delle sue implicazioni per la relazione 

tra libertà e sicurezza, una riconsiderazione critica della tradizionale 

divisione della libertà e un’articolazione della sicurezza come 

fondamento ontologico dell’esistenza umana. Nella sezione conclusiva, 

l’articolo offre una prospettiva sintetica e olistica sulla relazione tra 

libertà e sicurezza. La conclusione centrale è che la sicurezza non è una 

limitazione della libertà, ma la condizione della sua effettiva 

realizzazione. 

Keywords: libertà, sicurezza umana, ontologia, esistenza umana, 

fenomenologia 

 

 

1. Introduzione 

Concentrarsi 1  sul concetto di inizio, riflettere sull’inizio e, infine, 

partecipare all’atto stesso di iniziare qualcosa, qui in particolare la 

fondazione degli studi sulla sicurezza su basi filosofiche costituisce un 

compito intrapreso solo da pochi. Tanto più oggi, che ci troviamo in un 

profondo dubbio sulla possibilità stessa di iniziare in quanto tale, in 

 
1 Traduzione dall’inglese a cura di Lorenzo De Donato. 



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025 

433 

qualsiasi campo. Ogni nuova fondazione acquisisce così il peso di un 

gesto originale di pensiero. 

Per questo motivo, questo articolo affronta anche un inizio, non 

del tutto nuovo in senso assoluto, ma certamente nuovo nel suo modo 

di comprendere qualcosa di antico e onnipresente. Come ci ricorda 

Gadamer, lavorare sull’inizio significa indicare ciò che non è ancora 

determinato in questa o quella direzione, né in accordo con una data 

rappresentazione della realtà. L’inizio è un movimento aperto e 

indeterminato, ma che gradualmente si concretizza, acquisendo forma, 

direzione e necessità interiore (Gadamer 2007: 19). È proprio in questo 

senso che l’obiettivo di questo saggio è riflettere sulla teoria entologica 

della sicurezza umana di Milenko Bodin, esposta nel suo testo 

Philosophy of Human Safety and Security versus Ontological 

Constructivism (2024), attraverso la lente di uno dei presunti 

antagonismi filosofici più persistenti: quello tra libertà e sicurezza. 

Poiché, come sottolinea Gadamer, «è l’obiettivo che determina da 

dove qualcosa appare come un inizio e lungo quale percorso 

procederà» (Gadamer 2007: 17), l’obiettivo di questo articolo si colloca 

in un duplice orizzonte: in primo luogo, nell’ordine di un esame del 

modello hobbesiano del contratto sociale come fonte della moderna 

legittimazione dell’ordine socio-politico, e, in secondo luogo, all’interno 

di una comprensione ontologico-fenomenologica dell’essere umano 

come essere-nel-mondo. Per questo motivo, la libertà deve essere 

considerata anche in due contesti: in primo luogo, nella tradizione dei 

teorici del contratto sociale, dove sono stati gettati i fondamenti della 

moderna nozione di umano come individuo astratto dotato di diritti 

naturali, e, in secondo luogo, all’interno della prospettiva esistenzial-

fenomenologica, in cui l’essere umano non è più semplicemente un 

aspetto di una relazione soggetto-oggetto, ma l’essere che dà 

significato a se stesso e al mondo nell’atto unificante dell’esistenza. 



Uroš Mihajlović, La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria entologica… 

 

434 

Una dualità così robusta richiede una struttura triplice. La prima 

parte esamina la funzione e la natura della libertà nella transizione dalla 

condizione naturale a quella civile, con particolare attenzione alla 

dicotomia di libertà negativa e positiva di Isaiah Berlin. La seconda 

parte introduce la dimensione fenomenologico-esistenziale dell’analisi, 

in cui libertà e sicurezza si rivelano come elementi integrati di un unico 

fondamento dell’essere umano. La terza parte, sintetizzando le due 

precedenti, dimostra che la teoria entologica non solo chiarisce la 

natura della loro relazione, ma svela anche l’origine dell’equivoco 

secondo cui sicurezza e libertà si escludono a vicenda. Ritornando a un 

approccio autenticamente filosofico, che non solo separa ma anche 

unifica, la teoria entologica ripristina la possibilità per l’essere umano 

e il mondo di essere considerati nuovamente come un tutto. Così, 

libertà e sicurezza vengono liberate dai vincoli tecnico-funzionali e 

assumono il loro giusto posto all’interno dell’ontologia dell’esistenza 

umana. 

Questo approccio fa parte del cambiamento paradigmatico che 

Bodin designa come Umanologia. Essa rappresenta un paradigma 

filosofico-scientifico per la comprensione dell’essere umano e delle sue 

concezioni filosofiche e scientifiche esistenti. Il termine umanologia è 

coniato in modo analogo a biologia o antropologia, ed è composto dal 

latino humanum (umano, umanità) e dal greco logos (scienza, ragione, 

conoscenza). Il paradigma umanologico presuppone il fondamento di 

un approccio interdisciplinare volto a comprendere l’essere umano non 

semplicemente come oggetto di indagine, ma come soggetto 

essenziale di ogni conoscenza e azione. L’umanologia parte dalla 

domanda su cosa significhi essere umani nel mondo contemporaneo e 

su come la natura e i valori umani si manifestino e siano plasmati 

all’interno della scienza, della tecnologia e della cultura. Il suo 

approccio è allo stesso tempo filosofico e scientifico: cerca di 

riesaminare il rapporto tra umanesimo e scienza moderna, offrendo un 



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025 

435 

nuovo quadro paradigmatico in cui l’idea e la prospettiva dell’essere 

umano fungono da misura e punto di partenza di ogni cognizione. In 

questo senso, l’umanologia si sforza di ripristinare il significato della 

questione dell’umano in un’epoca in cui tale questione è stata 

trascurata a causa della razionalità tecnologica e strumentale (Bodin 

2025: 9–15). 

 

2. Libertà e Stato di natura 

Lo Stato di natura, nel modello legittimante di Hobbes, non è 

presentato come un fatto storico, ma come un esperimento mentale, 

un tentativo di fondare l’autorità politica senza ricorrere a Dio e 

fondandola invece nell’essere umano stesso. In questo modo, si 

afferma il paradigma filosofico tipicamente moderno, umanocentrico, 

in cui la natura umana, intesa soprattutto come essenzialmente 

determinata dalla ragione, è presupposta come fonte di ogni progresso 

cognitivo e come legittimazione di ogni ordine. Questo spostamento di 

fondamento e legittimazione dall’ultraterreno all’intramondano e al 

razionale segna una svolta decisiva nella storia della metafisica: 

l’essere umano diventa ora la misura di tutte le cose, e il concetto di 

libertà acquisisce un significato nuovo e ambivalente (Bodin 2019: 53–

54). 

Nello Stato di natura, l’essere umano esiste senza autorità 

esterna, senza legge o ordine, cioè senza alcuna istanza che ne limiti il 

potere. Hobbes descrive questa condizione come una libertà illimitata, 

ma è proprio in questa illimitatezza che emerge il suo paradosso: la 

libertà senza limiti annulla se stessa, perché distrugge colui che la 

possiede. 

 

Poiché un uomo può essere utile a se stesso per preservare 

la propria vita contro i suoi nemici, ne consegue che, in tale 

stato, ogni uomo ha diritto a tutto, persino al corpo altrui. E 



Uroš Mihajlović, La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria entologica… 

 

436 

quindi, finché dura questo diritto naturale di ogni uomo a 

tutto, non può esserci sicurezza per nessuno (Hobbes 1985: 

190). 

 

Il paradosso della libertà assoluta è già evidente qui: quando tutto 

è permesso, nulla può più essere genuinamente voluto. La libertà senza 

confini perde il suo significato, proprio come un mondo senza ombre 

perde profondità. 

Hobbes introduce così la seconda legge di natura, secondo la quale 

l’essere umano, per amore della pace e dell’autoconservazione, deve 

limitare il proprio diritto a tutte le cose e concedersi solo la libertà che 

è disposto a concedere agli altri. Così facendo, introduce 

inconsapevolmente la condizione ontologica della libertà, ovvero il fatto 

che essa può esistere solo entro i confini che ne salvaguardano la 

durata. 

«Un essere umano libero può persistere solo se possiede durata, 

se esiste come entità, e questa è la condizione fondamentale della 

sicurezza umana» (Bodin 2025: 43). La libertà assoluta, al contrario, 

abolisce la durata, trasformando l’esistenza in un momento di pura 

arbitrarietà. Elimina la possibilità per l’essere umano di essere un 

essere-che-può-essere. 

Nello Stato di natura, afferma Hobbes, «non ci sono arti; né 

lettere; né società; e, cosa peggiore di tutte, vi è paura continua e 

pericolo di morte violenta» (Hobbes 1985: 186). In questa descrizione 

è racchiuso il punto essenziale: l’essere umano nello Stato di natura 

non può essere libero, perché la sua libertà non è orientata verso nulla 

che vada oltre la mera necessità. La vita in tale “libertà” equivale a 

mera sopravvivenza, con la quale l’essere umano perde la possibilità di 

dispiegare la pienezza del suo essere. 

Da ciò deriva la conclusione di Bodin: la sicurezza è l’interesse 

primordiale dell’essere umano. Se la libertà come potere assoluto 



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025 

437 

distrugge, la sicurezza come interesse ontologico raccoglie e preserva. 

La sicurezza non è l’opposto della libertà, ma il suo fondamento e la 

sua condizione di possibilità. L’essere umano non è libero perché è 

sicuro; piuttosto, è sicuro perché può essere libero (Bodin 2025: 181). 

La sicurezza si rivela quindi l’interesse per la sostenibilità della forma 

di essere-nel-mondo dell’essere umano (la sua persistenza nel tempo), 

che, per preservare se stesso e la propria libertà, intraprende il 

perseguimento e la realizzazione della condizione civile derivata da 

quella naturale (198). 

Il passaggio dalla condizione naturale a quella civile non è quindi 

un atto morale, ma un evento ontologico di autoconservazione, un 

momento in cui la libertà riconosce il proprio limite e lo accetta come 

condizione di esistenza. Il contratto sociale di Hobbes non è una 

capitolazione di fronte all’autorità, ma un atto in cui l’essere umano 

salva la libertà dalla propria distruttività. Ciò che nasce da questo atto 

non è solo mera autorità, ma anche durata temporale, una delle forme 

di sicurezza come possibilità di sussistenza. 

Nella teoria entologica, il passaggio dalla condizione naturale a 

quella civile è inteso come la transizione da uno stato di non sicurezza, 

cioè di miseria, a uno stato di sicurezza, una condizione senza miseria: 

questa transizione non avviene attraverso un atto contrattuale, ma si 

dà all’interno di un processo dinamico di passaggio che lascia aperta la 

possibilità del fallimento o il ritorno allo Stato di natura. All’interno di 

questa dinamica di passaggio, il ruolo fondamentale è svolto 

dall’interesse per la sicurezza. 

 

2.1. La dicotomia della libertà di Isaiah Berlin 

Nella filosofia contemporanea, Isaiah Berlin tenta di risolvere l’annoso 

conflitto tra autonomia personale e autorità politica. Nel suo saggio Due 

concetti di libertà (1958), Berlin distingue tra libertà “negativa”, come 

assenza di coercizione esterna, e libertà “positiva”, come capacità 



Uroš Mihajlović, La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria entologica… 

 

438 

umana di prendere decisioni su se stessi, di scegliere o di realizzare 

qualcosa. Così facendo, Berlin cerca di proteggere l’individuo dalle 

pretese degli ideali collettivi, soprattutto quelli che, come la «volontà 

generale» di Rousseau, possono facilmente trasformarsi nella tirannia 

della morale o del sistema2. 

Tuttavia, questa divisione, per quanto utile, rimane nell’ambito 

della logica funzionale del potere, nella misura in cui in entrambi i casi 

la libertà si misura o in base al numero di ostacoli assenti, o in base al 

grado di controllo che l’individuo ha su se stesso. Berlin non si pone la 

domanda, posta in parte da Hobbes e, come vedremo più avanti, da 

Bodin, su cosa renda possibile la libertà, né da dove nasca il bisogno 

stesso di essere liberi. Per Berlin, la libertà è un dato di fatto, un 

fenomeno che può essere classificato ma non spiegato 

ontologicamente. In questo senso, sebbene Berlin metta giustamente 

in guardia contro «la distorsione della libertà positiva» e il pericolo che 

essa diventi una giustificazione per la coercizione in nome della 

“ragione”, egli misura tuttavia la libertà in base ai suoi limiti piuttosto 

che in base al suo fondamento. La libertà negativa preserva lo spazio, 

ma non fornisce significato. Non sa cosa fare di sé una volta che gli 

ostacoli scompaiono. Un essere umano liberato da ogni forza esterna 

può comunque rimanere interiormente perso, privo di un orientamento 

che renda reale quella libertà. 

Ne consegue che la dicotomia positivo/negativo può essere intesa 

come sintomo di un problema più profondo: la dimenticanza del 

significato ontologico della libertà. La libertà (positiva) non è 

semplicemente un potere decisionale, ma un modo di esistere. È una 

 
2 Berlin tenne la conferenza in cui presentò le sue intuizioni nel 1958, al culmine della 

Guerra Fredda, due anni dopo l’intervento sovietico in Ungheria e un anno dopo il 

lancio dello Sputnik 1 oltre l’atmosfera terrestre, nonché nel contesto della questione 

della decolonizzazione. Emergendo da questo contesto, la sua conferenza mira ad 

articolare la tensione fondata sulla questione se la libertà di una persona esista a 

scapito di quella di un’altra (si veda anche Tully 2011: 24–25). 



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025 

439 

possibilità, non logica, non fisica, e nemmeno metafisica, bensì 

esistenziale, una possibilità che presuppone un fondamento, senza il 

quale la libertà crolla nel vuoto. L’analisi di Berlin, sebbene 

politicamente valida, rimane filosoficamente incompleta perché non 

pone la domanda fondamentale: chi è libero e in cosa può sussistere 

tale libertà? Insomma, non affronta la struttura ontologica della libertà 

stessa. 

 

2.2. Libertà come emancipazione 

Nel suo Abbozzo di un quadro storico del progresso dello spirito umano3 

(1795), Condorcet eleva la libertà al rango di principio della storia. Essa 

diventa la forza che spinge l’umanità in avanti, da uno stadio di 

ignoranza a uno stadio superiore di illuminazione. La libertà è, quindi, 

la funzione storica della ragione: l’essere umano progredisce perché si 

libera da catene, pregiudizi e tirannia (Condorcet 2015: 176–178)4. 

Eppure sta qui il paradosso essenziale: la libertà intesa in questo 

modo manca di qualsiasi determinazione positiva e sostanziale. In 

assenza di una concezione sostanziale della libertà, che possa renderla 

autenticamente chiara, rimaniamo immersi in un processo costante di 

liberazione da qualcosa. Una tale articolazione della libertà appare 

come emancipazione. L’emancipazione ha un carattere negativo; nega 

sempre e non realizza mai. Nella teoria di Condorcet, l’essere umano 

diventa libero non attualizzandosi, ma smantellando i confini. La libertà 

si misura in base a ciò che è stato abbandonato, non a ciò che è stato 

raggiunto. Questa logica porta a concepire la storia umana, e in effetti 

 
3 In particolare nel decimo capitolo. 
4  Condorcet descrive qui il progresso innanzitutto con riferimento alla storia, ma 

anche alla condizione moderna, soprattutto attraverso la speranza che i popoli 

dell’Africa e dell’Asia, guidati dall’esempio delle repubbliche francese e americana, 

accelerino il proprio progresso, poiché, come se fossero allievi, hanno ora qualcuno 

da cui imparare e possono così aggirare lo sviluppo graduale che hanno sperimentato 

gli europei. 



Uroš Mihajlović, La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria entologica… 

 

440 

il suo futuro, come un progresso infinito in cui ogni nuovo confine 

appare come un ostacolo da superare. 

Immaginiamo il movimento della libertà come una spirale 

allungata lungo l’asse x del sistema di coordinate cartesiane. Ogni suo 

anello rappresenta un grado di liberazione, eppure il movimento a 

spirale non chiude mai un cerchio, ma cresce all’infinito. I vuoti che tale 

progresso lascia dietro di sé sono riempiti dalla «legge della libertà 

stessa»: l’imperativo di progredire. In quel momento la libertà entra 

nel paradosso; diventa un obbligo di liberarsi – una nuova forma di 

necessità. Emerge così quello che possiamo chiamare l’ordine della 

libertà, in cui l’emancipazione è politicamente costituita (Bodin 2019: 

59). Quest’ordine rappresenta lo stadio finale della libertà concepita 

negativamente all’interno di un progresso senza fine. La libertà intesa 

come emancipazione senza fine perde il suo oggetto e si trasforma nel 

suo opposto: una continua compulsione a produrre il nuovo. L’essere 

umano non è più libero di scegliere, ma obbligato a cambiare. 

In questo senso, l’umanesimo progressista di Condorcet, per 

quanto razionalmente fondato, rivela i limiti del concetto moderno di 

libertà: non conosce stabilità, né quiete, né dimora. Al suo interno, 

l’essere umano è costantemente dislocato dal presente, spinto verso 

un futuro che non arriva mai. Questa struttura di avanzamento infinito 

nasconde al suo interno lo stesso elemento che Hobbes identificava 

nello Stato di natura: l’impossibilità di perdurare. In tal caso, però, la 

distruzione appare non come caos, ma come una forma di necessità 

storica. 

 

2.3. La transizione verso la sicurezza come fondamento ontologico 

Tra l’essere umano di Hobbes, che si difende dalla propria libertà, e 

l’essere umano di Condorcet, che si perde all’infinito nella libertà, si 

estende la stessa tensione: la libertà senza fondamento non può 

durare. O si autodistrugge o si trasforma in una via di fuga infinita. Ma 



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025 

441 

dove può autodistruggersi? Si autodistrugge dentro se stessa, nella 

ferocia dello Stato di natura, o nel controllo totalitario dell’aspetto 

positivo della libertà. 

Pertanto, come mostra Bodin, la sicurezza non è l’opposto della 

libertà, ma la sua realizzazione nell’essere. Sicurezza non significa pace 

in senso esteriore, ma uno stato in cui l’essere umano può dimorare, 

persistere e pensare. In una condizione di sicurezza, la libertà non si 

perde, ma si radica: diventa la capacità di essere nel mondo, e non 

semplicemente di agire in esso. Qui inizia una filosofia della sicurezza 

e della protezione umana che non parla più esclusivamente del 

contratto o dello Stato5 , ma della stabilità ontologica dell’esistenza 

umana. Il passaggio dalla condizione naturale a quella civile acquisisce 

così una nuova dimensione: non è più un accordo razionale, ma un 

evento esistenziale in cui la libertà trova il suo fondamento. È un 

processo attraverso il quale si fonda la sicurezza umana, come 

articolazione dell’interesse chiave che apre la possibilità della durata 

esistenziale. 

 

3. Considerazione fenomenologico-ontologica di sicurezza e 

libertà 

Abbiamo posto le premesse fondamentali per riflettere sulla relazione 

tra sicurezza e libertà, nonché sul loro posto nella vita umana. Ci 

rivolgiamo ora a una comprensione ontologico-fenomenologica più 

profonda dell’essere umano e del concetto di libertà, attingendo alla 

teoria entologica di Bodin e a un modello esistenziale-fenomenologico 

 
5 Il concetto di Stato è molto importante all’interno della teoria entologica, tuttavia 

la teoria non si basa sul modello di una transizione da una condizione naturale a una 

condizione civile per legittimare l’emergere dello Stato e della società civile attraverso 

un contratto sociale. Invece, interpreta questa transizione – e queste due condizioni 

– in modo esistenziale-ontologico, cercando di scoprire le radici esistenziali del 

fenomeno della sicurezza e il ruolo costitutivo della sicurezza per la struttura 

ontologica dell’essere umano. 



Uroš Mihajlović, La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria entologica… 

 

442 

ispirato alla filosofia di Martin Heidegger6. Questo cambio di prospettiva 

significa che considereremo l’essere umano in relazione alla sua 

struttura ontologica di poter-essere, la cui funzione risiede nell’aprire 

l’essere umano a diverse possibilità della sua esistenza. Nello spirito 

della filosofia di Heidegger, l’essere umano è inteso come un essere che 

comprende già da sempre l’Essere in qualche modo e che si trova nel 

mondo interpretando la propria esistenza (Dreyfus 2005: 193). Allo 

stesso tempo, secondo l’entologia di Bodin, si tratta di un essere la cui 

sicurezza e libertà non possono essere separate dal suo status 

ontologico7. 

Questi due approcci, fenomenologico ed entologico, consentono 

un riesame critico dell’essere umano non solo come soggetto di 

relazioni sociali, ma come essere fondato sull’Essere, la cui libertà e 

vulnerabilità vanno comprese a un livello più profondo.  

Pertanto, ci spostiamo ora sul piano fenomenologico dell’analisi, 

indagando come libertà e sicurezza appaiano nella struttura 

dell’esperienza umana stessa, e simultaneamente sul piano entologico, 

riflettendo sulle caratteristiche fondamentali dell’essere umano che 

determinano questi fenomeni. Attraverso l’analisi ermeneutico-

fenomenologica, scopriamo come l’essere umano comprenda se stesso 

e il mondo nel contesto della libertà e dell’esposizione alla minaccia, 

mentre la teoria entologica cerca di collegare le questioni tradizionali 

della filosofia – come libertà, essere e identità – con il fenomeno della 

sicurezza. Nelle riflessioni che seguono, approfondiamo quindi la nostra 

comprensione dell’essere umano alla luce della struttura proposta da 

Bodin, come un poter-essere-nel-mondo, a cui la libertà è immanente 

 
6 La filosofia di Heidegger viene presentata in questo saggio in una interpretazione 

originale, pur preservando la relazione fondamentale tra l’essere umano e l’Essere, 

così come la natura dell’Essere stesso – qualcosa che diventerà più chiaro infra. 
7 Nella nostra interpretazione di Heidegger, manteniamo il concetto di essere umano 

pur sapendo che Heidegger insiste nell'abbandonarlo e nel sostituirlo con il termine 

Dasein (Bofre 1977: 54-55). 



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025 

443 

e per il quale la sicurezza non è semplicemente una condizione esterna, 

ma una caratteristica interiore della sua esistenza. 

Di conseguenza, esamineremo innanzitutto lo status ontologico 

della sicurezza e la distinzione tra sicurezza e messa-in-sicurezza 

(3.1); poi analizzeremo la libertà come determinazione immanente 

dell’essere umano alla luce dell’interpretazione ermeneutico-

fenomenologica e del pensiero entologico (3.2); e, infine, valuteremo 

criticamente il paradigma umanocentrico e presenteremo un quadro 

olistico per la comprensione della libertà (3.3). 

 

3.1. Sicurezza e protezione 

In senso ermeneutico-fenomenologico, la distinzione tra sicurezza 

(security) e messa-in-sicurezza (securing) non si basa su una 

differenziazione linguistica o tecnica, ma sulla relazione ontologica tra 

un modo di essere e un modo di agire. 

La sicurezza rappresenta uno stato di esistenza, un modo in cui 

l’essere umano si trova nel mondo; è l’orizzonte esperienziale della 

pace interiore e della libertà dalla minaccia (Bodin 2025: 173). Non è 

il prodotto di un sistema esterno, ma uno stato esperienziale di 

consapevolezza del proprio poter-essere. In questo senso, la sicurezza 

è una modalità esistenziale del «poter-essere» (Seinkönnen), in cui 

l’essere umano sperimenta se stesso come un essere capace di durare, 

agire, proiettare significato e trovare in ciò la propria libertà. Non può 

essere ridotta a una categoria razionale o a una struttura oggettiva, 

poiché la sua essenza è fenomenologica: si manifesta nella misura in 

cui l’essere umano comprende la propria esistenza in relazione al 

pericolo e alla possibilità dell’impermanenza. 

Inoltre, il poter-essere è significativamente orientato all’azione, 

all’impegno proattivo degli esseri umani, attraverso il quale la libertà si 

realizza direttamente. A questo proposito, la sicurezza riguarda non 

solo la possibilità di esistere, ma anche la possibilità di agire: essere 



Uroš Mihajlović, La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria entologica… 

 

444 

sicuri nel proprio spazio d’azione. Ciò mette in luce la distinzione tra 

poter-essere ed essere-nel-mondo (In-der-Welt-Sein), quest’ultimo 

ontologicamente più fondamentale e connesso alla relazione 

primordiale tra l’essere umano e il mondo, in quanto contiene “spazio” 

ma non la chiamata all’azione (Heidegger 1996: 57). Avendo così 

introdotto la questione dell’essere sicuri nel proprio spazio d’azione, 

siamo naturalmente portati ad una pulsione securitaria. 

La pulsione securitaria (sicurezza come messa-in-sicurezza), al 

contrario, denota un atto, un’azione, una procedura; è un tentativo di 

trasformare la sicurezza in un oggetto, qualcosa che può essere 

prodotto, posseduto o controllato. Invece di essere un modo d’essere, 

diventa una tecnica, uno strumento o una strategia per gestire i 

pericoli. Mentre la sicurezza esprime un significato che si rivela 

nell’essere umano come essere-nel-mondo, la pulsione securitaria 

esprime un’attività che trasforma quella struttura dotata di significato 

in un oggetto di pianificazione. In questa transizione dall’esistenziale 

allo strumentale, la cura primordiale dell’essere umano (Sorge), in 

quanto fonte dell’interesse per la sicurezza, si trasforma in controllo, 

nell’aspirazione a rendere il mondo prevedibile e misurabile. 

Ermeneuticamente, la sicurezza appartiene al cerchio della 

comprensione, mentre la pulsione securitaria appartiene al cerchio 

della spiegazione. La prima è il modo in cui l’essere umano interpreta 

il proprio essere in relazione al mondo e agli altri; la seconda è il modo 

in cui cerca di fissare e materializzare tale relazione. In questa 

distinzione si rivela una tensione fenomenologica più profonda: nella 

sua ricerca della sicurezza, l’essere umano produce continuamente 

concretizzazioni della pulsione securitaria, eppure ciascuno di tali atti 

placa solo parzialmente la sua ansia esistenziale. La sicurezza autentica 

rimane sempre nell’ambito della comprensione, come relazione 

dinamica tra essere-nel-mondo e poter-essere, mentre la messa-in-



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025 

445 

sicurezza rappresenta il tentativo di trasformare tale relazione in una 

forma, una regola o un sistema. 

Quindi, in chiave ermeneutico-fenomenologica, la sicurezza è un 

interesse esistenziale e una possibilità esistenziale – una possibile 

articolazione e realizzazione dell’esistenza – mentre la pulsione 

securitaria e la messa-in-sicurezza sono modalità di intervento 

nell’esistenza. La prima comprende il significato interiore 

dell’esistenza; le seconde, la sua articolazione esteriore. Tra i due 

esiste una relazione tesa ma feconda; in altre parole, una relazione 

viva che si articola in una data situazione come atto di messa-in-

sicurezza. Pertanto, possiamo affermare che ogni tentativo di messa-

in-sicurezza testimonia il bisogno duraturo dell’essere umano di 

comprendere e preservare il significato della propria esistenza in un 

mondo che lo espone continuamente alla possibilità di perdita. 

Naturalmente, non bisogna mai cadere nella trappola di considerare la 

messa-in-sicurezza come necessariamente restrittiva della libertà, 

anche se, in caso di abuso, può effettivamente diventare limitante o 

addirittura totalizzante. D’altra parte, quando l’interesse alla sicurezza 

è correttamente riconosciuto, esso legittima l’azione intrapresa 

nell’interesse della sicurezza – un’azione che riarticola la libertà in 

relazione all’entità che fornisce sicurezza. 

 

3.2. La libertà come determinazione immanente dell’essere umano alla 

luce del modello heideggeriano e del pensiero entologico 

Dalla prospettiva dell’ontologia fondamentale e della fenomenologia 

ermeneutica, la libertà appare come una caratteristica interiore e 

costitutiva dell’esistenza umana. Per Heidegger, l’essere umano 

(Dasein) non è determinato da un’essenza pre-data, ma soprattutto 

dal suo modo di essere (Sein), ovvero dall’esistenza (Existenz), 

dall’apertura alle possibilità e dalla capacità di essere 

qualcuno/qualcosa. Il concetto di libertà non è qui inteso come la più 



Uroš Mihajlović, La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria entologica… 

 

446 

ampia determinazione socio-politica dell’essere umano nella società, 

né come una mera negazione del determinismo, ma principalmente 

come la possibilità di agire senza ostacoli, come l’apertura di uno spazio 

per l’iniziativa esistenziale che, a sua volta, fonda il dominio e il 

significato etico e socio-politico della libertà (Heidegger 1996: 176). 

In un passaggio, Heidegger distingue e allo stesso tempo 

sottolinea il parallelismo tra la parola Friede (pace, tranquillità) e, per 

converso, le parole das Freie (il luogo libero, aperto; la radura), das 

Frye. Il verbo fry significa: essere preservato da un danno e da un 

pericolo, preservato da qualcosa, cioè, in breve, risparmiato. Di 

conseguenza, freien (liberare) significherebbe in effetti anche 

risparmiare. Questo risparmiare non consiste semplicemente nel non 

fare nulla a ciò che viene risparmiato. Il vero risparmiare è qualcosa di 

positivo; si verifica quando lasciamo in anticipo qualcosa nella sua 

essenza, quando in un modo particolare lo restituiamo alla sua 

essenza, quando realizziamo il senso proprio dei termini: freien – 

einfrieden (liberare – racchiudere, recintare). Allo stesso modo, 

abitare, essere portati alla tranquillità, significa rimanere racchiusi nello 

spazio di ciò che è libero, cioè nello spazio libero (das Freie), che 

risparmia ogni cosa concedendole il libero campo della sua essenza 

(Heidegger 2016: 108). In inglese, si può osservare qualcosa di simile: 

la libertà (freedom) segue la stessa logica interna, ovvero quella di 

riguardare uno spazio protetto per un’entità. Questa analisi etimologica 

dovrebbe qui essere letta come fenomenologica, poiché ci indica la 

connessione immanente tra libertà e sicurezza. 

Questa determinazione più precisa di libertà e “risparmio” riguarda 

direttamente il tema che stiamo trattando. Risparmiare significa 

proprio tenere al sicuro da danni e pericoli; la libertà appare quindi 

come uno stato positivo di pace e tranquillità che sorge insieme allo 

stato di sicurezza come interesse originario. Se applichiamo ora a 

questo contesto il modello di libertà di Isaiah Berlin, costituito da due 



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025 

447 

aspetti, otteniamo il seguente risultato: la libertà intesa positivamente 

significa essere in pace, mentre la libertà definita negativamente 

significa non essere interrotti, vincolati (dal punto di vista dello 

sviluppo e della pace, da sfide o rischi) o, nel peggiore dei casi, non 

essere messi in pericolo (da minacce). Il pericolo, come concetto già 

consolidato negli studi sulla sicurezza (Bodin 2025: 16), può essere 

sistematicamente differenziato, ma per il nostro argomento è 

fondamentale che sia proprio la sicurezza ad aprire lo «spazio libero» 

in cui una cosa conquista il campo della sua essenza (177). 

Essere umani significa essere «gettati» nel mondo con il peso della 

propria libertà – la libertà di scegliere e plasmare la propria vita entro 

certi confini (del tempo, della mortalità, della società)8. Nel linguaggio 

analitico di Essere e tempo, la libertà è presupposta nella nozione di 

possibilità: il Dasein è l’essere che si proietta nelle possibilità del suo 

essere, cioè - esistendo - trascende costantemente lo stato dato verso 

ciò che deve ancora essere. La più profonda e difficile tra tutte le 

possibilità è la possibilità della propria morte, che segna l’orizzonte di 

ogni altra possibilità (Heidegger 1996: 262). Il confronto con questa 

possibilità ultima (la morte) rende l’essere umano distintivo: è proprio 

questo limite che richiede una decisione, che richiede di assumere la 

propria esistenza come un compito. 

In altre parole, l’esistenza è permeata di libertà nella misura in cui 

l’essere umano si trova sempre di fronte a una scelta su come essere, 

consapevole che un giorno potrebbe non essere più. Questa 

consapevolezza della mortalità non rende schiavi; anzi, 

paradossalmente, libera l’essere umano da ogni essenza fissa: essere 

 
8 Si veda Heidegger 1949. Heidegger propone di pensare all’essere umano partendo 

dalla questione dell’Essere (die Frage nach dem Sein), perché l’essere umano non è 

il «centro del mondo» ma il custode della verità dell’Essere (Hüter der Wahrheit des 

Seins). L’essenza dell’essere umano non è una “natura” o una “razionalità”, ma il suo 

esistere come Dasein, come apertura in cui l’Essere si rivela. 



Uroš Mihajlović, La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria entologica… 

 

448 

umano significa essere un progetto e una decisione, non il prodotto di 

un piano prestabilito. 

Nello spirito ermeneutico-fenomenologico, la libertà è allo stesso 

tempo la condizione di possibilità di ogni comprensione. Il fatto che 

l’essere umano interpreti il mondo e se stesso si fonda sul fatto che 

non è completamente determinato da istinti naturali o segni 

prestabiliti, ma ha a disposizione uno spazio per un nuovo inizio, per 

ciò che è diverso. La libertà è, quindi, una dimensione ontologica, un 

modo in cui l’esistenza umana si dispiega come apertura (Offenheit) 

all’Essere. Pertanto, la tesi di Heidegger può essere interpretata nel 

senso che «l’essenza della verità è la libertà»: solo un essere libero 

può permettere agli esseri di mostrarsi così come sono (153–154, 201). 

La libertà non è un attributo o un diritto aggiuntivo, ma il fondamento 

stesso dell’essere-nel-mondo dell’uomo. L’essere umano è 

«condannato alla libertà» nel senso che non può evitare di prendere 

posizione nei confronti della propria esistenza e del proprio essere. 

Il pensiero entologico di Bodin riprende queste intuizioni e le 

integra in una teoria della sicurezza umana. Nella prospettiva di Bodin, 

la libertà è sostanzialmente legata alla sicurezza: solo un essere libero 

può essere considerato veramente sicuro, e la sicurezza è preziosa 

proprio perché consente la realizzazione della libertà. Secondo Bodin, 

le «vie della libertà» sono le vie della preservazione dell’essere umano 

e della vita umana, le condizioni di vigilanza sulla «miseria», attraverso 

le quali la dinamica della sicurezza umana porta alla luce il significato 

fondamentale della libertà: l’umanità passa da uno stato di schiavitù 

(miseria) a uno stato di dominio (libertà) proprio attraverso la 

condizione di sicurezza umana (Bodin 2025: 173). Pertanto, la libertà 

non è solo una categoria politica o morale, ma uno stato ontologico 

raggiunto quando l’essere umano si libera da un fondamentale pericolo 

esistenziale. “Miseria”, in senso entologico, denota la non-libertà 

ultima, la privazione della possibilità di essere; “libertà”, al contrario, 



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025 

449 

denota la presa di possesso del proprio essere, la transizione verso uno 

stato in cui l’essere umano non è più vincolato dal bisogno e dalla 

paura, ma può realizzare le proprie potenzialità. 

L’analisi di Heidegger mostra perché la libertà è immanente 

all’essere umano: in quanto essere consapevole della propria fine, 

l’essere umano proietta la propria vita come una sequenza di possibilità 

e deve essere libero per essere autentico (Bofre 1977: 54–55). Bodin 

sviluppa questa idea entologicamente attraverso il concetto di poter-

essere-nel-mondo (un approfondimento dell’In-der-Welt-Sein di 

Heidegger). Nell’interpretazione entologica, l’orientamento umano 

verso la sopravvivenza e l’autorealizzazione è descritto come la 

proiezione di una possibilità fondamentale: la possibilità di essere. 

Questa proiezione presuppone la libertà di iniziativa esistenziale e la 

formazione della situazione fondamentale dell’essere umano come 

poter-essere-nel-mondo (Bodin 2025: 189). In altre parole, nell’atto 

stesso del sussistere è inscritto lo sforzo creativo dell’essere di 

affermarsi nel mondo nonostante la costante minaccia del nulla. 

L’esistenza non è il subire passivamente forze esterne, ma la 

formazione attiva della vita: ogni atto, ogni comprensione, ogni 

decisione testimonia che la libertà è radicata in ogni momento 

dell’esistenza. 

È importante, tuttavia, sottolineare che la libertà non è né 

arbitrarietà illimitata né potere assoluto sulle circostanze: è sempre 

situata nel quadro della fatticità (la situazione data) e segnata in modo 

permanente dalla certezza della possibilità ultima (la morte). Ma è 

proprio all’interno di questi confini che si manifesta l’autentica libertà: 

la libertà di essere se stessi, di persistere autenticamente di fronte alla 

necessità. Bodin osserva che l’interesse esistenziale orienta l’essere 

umano «dalla mera datità verso il poter-essere in generale»: la 

comprensione della propria situazione avviene nella modalità del poter-

essere, dove persino la “sopravvivenza” diventa una forma di 



Uroš Mihajlović, La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria entologica… 

 

450 

proiezione di possibilità. Proiezione significa che l’essere umano apre e 

orienta liberamente i possibili percorsi della propria vita: è questo il 

nucleo della sua libertà. La libertà si manifesta quindi come risolutezza 

esistenziale, la disponibilità - nonostante l’ansia per la fine – a 

continuare la vita e a riempirla di significato (Bodin 2024: 176–177). 

Alla luce di queste considerazioni, possiamo concludere che la 

libertà è una determinazione immanente dell’essere umano, perché 

l’esistenza umana non è né statica né determinata esternamente una 

volta per tutte. La libertà scaturisce dalla struttura stessa 

dell’esistenza: dal fatto che siamo esseri dotati di comprensione (di se 

stessi e del mondo), e ogni atto di comprensione presuppone apertura 

e possibilità di un esito diverso; dal fatto che siamo gettati nel mondo, 

ma non per sempre vincolati in un unico modo, poiché all’interno di 

quel mondo scegliamo percorsi e progettiamo la vita. L’approccio 

entologico mostra anche che il vero significato della sicurezza si delinea 

solo in relazione alla libertà: la sicurezza non è un fine in sé, ma la 

condizione in cui la libertà umana - questa determinazione essenziale 

del nostro essere - può essere realizzata senza ostacoli. L’essere 

umano libero e autocosciente può essere compreso solo all’interno 

della totalità del suo essere-nel-mondo, il che ci conduce a un riesame 

critico del paradigma umanocentrico e alla promozione di un approccio 

olistico alla libertà. 

 

3.3. Critica entologica del paradigma umanocentrico: un quadro olistico 

della libertà 

Per affrontare in modo appropriato la critica del paradigma 

umanocentrico e il costrutto di humanum, è necessario introdurre 

l’entità della sicurezza come un concetto che riguarda esclusivamente 

le forme umane dell’essere, che includono non solo l’individuo umano, 

ma anche la famiglia, lo stato, l’azienda, la nazione; in altre parole, i 

diversi modi di essere e le entità umane (Bodin 2025: 193). Possiamo 



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025 

451 

immediatamente osservare che in questo contesto tutte le entità 

possiedono, nelle loro determinazioni e attualizzazioni, una qualche 

forma di libertà. Tuttavia, per completare la comprensione, dobbiamo 

anche elencare i criteri di realizzazione della sicurezza, che allo stesso 

tempo costituiscono l’entità in quanto tale. Bodin identifica tre criteri 

per l’attualizzazione della sicurezza. 

Il primo e fondamentale criterio, nel senso della costituzione di 

un’entità, è il criterio di identità. Questo criterio è legato alla domanda 

«chi è l’entità» della sicurezza e, come tale, rappresenta una 

condizione necessaria. Naturalmente, nella formazione dell’identità, si 

possono formulare condizioni aggiuntive che determinano i fondamenti 

generali dell’identità umana (195); ad esempio, la concezione di 

Ricoeur dell’identità personale presuppone un processo dialettico di 

autorealizzazione e riconoscimento reciproco9. La libertà, qui portata 

dall’interesse della sicurezza, rivela nuovamente la sua presenza, 

poiché l’identità si costruisce nella libertà. 

Il secondo criterio è l’integrità, che rappresenta la struttura e il 

modo in cui l’entità si forma, e quindi anche l’espansione delle sue 

possibilità, rendendo dinamica la relazione tra l’entità e il mondo (196). 

Il terzo criterio è la sovranità, che nella teoria entologica è intesa 

in modo tale che nulla al di fuori dell’entità possa decidere per suo 

conto: l’entità nella sua interezza deve decidere per se stessa. In altre 

parole, per un’entità, essere in grado di essere intero significa 

possedere la struttura entro la quale determinare sovranamente la 

propria esistenza, ovvero avere autorità su se stessa (Ib.). La totalità 

 
9  Questo processo dialettico si fonda su alcune capacità umane fondamentali: la 

capacità di parlare (linguaggio), di agire (fare), di raccontare la propria vita e di 

assumersi la responsabilità delle proprie azioni. Sono proprio questi quattro momenti 

fondamentali – parola, azione, narrazione e responsabilità morale – a costituire il 

fondamento condiviso dell’identità di ogni persona (Busacchi 2019: 151–153). 

Inoltre, diamo importanza al riconoscimento e allo scambio intersoggettivo. Il 

riconoscimento reciproco (rispetto e stima) rappresenta la dimensione sociale senza 

la quale l'identità non può svilupparsi pienamente (Ricoeur 2005: 69). 



Uroš Mihajlović, La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria entologica… 

 

452 

dell’entità non può essere compresa senza la libertà, che, in quanto 

aspetto interno della sicurezza, non può essere percepita senza 

pericolo esterno, ovvero senza l’articolazione della libertà negativa. 

Autonomia e indipendenza sono caratteristiche della sovranità come 

sicurezza realizzata di un’entità (196–197). 

Sulla base di questi tre criteri, diventa chiaro come, anche a livello 

logico, l’umanocentrismo venga decostruito in entità diverse, dove 

ciascuna entità di sicurezza si rivela qualcosa che deve essere presa 

sui generis e considerata nella sua relazione con se stessa e con il 

mondo in cui esiste in modo autentico. Nella sua teoria, Bodin affronta 

implicitamente questa critica quando insiste sul fatto che né 

l’antropologia filosofica né la teoria sociale possono trattare l’essere 

umano come separato dai suoi fondamenti esistenziali. Seguendo 

Heidegger, egli indica che il concetto di essere umano e della sua 

situazione, se rimane al livello della mera analisi antropologica, deve 

essere fondato sull’analisi esistenziale dell’essere umano. Per 

comprendere l’essere umano, anche in termini sociali e culturali, 

dobbiamo partire dalle condizioni ontologiche: mortalità, libertà, 

essere-nel-mondo e relazioni con gli altri. Il paradigma umanocentrico 

dimentica queste condizioni, ponendo l’essere umano come un padrone 

incondizionato, il che porta a semplificazioni e alla perdita di 

consapevolezza della finitezza umana. La prospettiva entologica cerca 

di reinserire l’essere umano nella rete di relazioni con il mondo e con 

gli altri esseri. 

Una conseguenza visibile dell’umanocentrismo è la relazione 

umana con la natura. Da questa prospettiva, la libertà è spesso intesa 

come libertà dai limiti naturali, come diritto di sottomettere la natura 

alla volontà umana. Le conseguenze di tale visione sono chiaramente 

visibili nelle crisi ecologiche e spirituali contemporanee: l’eccessivo 

sfruttamento e la strumentalizzazione del mondo hanno messo a 

repentaglio l’esistenza umana stessa. L’entologia direbbe che questa è 



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025 

453 

una libertà distorta, poiché trascura l’interdipendenza tra l’umanità e 

gli esseri. 

Un quadro olistico della libertà implica un ritorno all’intuizione 

della reciprocità: la libertà umana non può essere separata 

dall’articolazione di libertà, sostenibilità e integrità di altre entità nel 

mondo. L’essere umano può essere veramente libero solo in armonia 

con il tutto, non sulle sue rovine. Questo principio olistico non riguarda 

solo un’articolazione dell’azione umana e delle sue conseguenze (come 

l’ecologia); si estende anche alla sfera sociale. La libertà dell’individuo 

è legata alla libertà della comunità, alle giuste relazioni tra le persone, 

alla pace e alla sicurezza che prevalgono nel tutto. La libertà intesa 

esclusivamente come libertà individuale, senza riguardo per gli altri, 

porta al conflitto e, in ultima analisi, all’autodistruzione. La libertà in 

chiave olistica considera tutti i livelli, dal personale al collettivo, come 

reciprocamente connessi. 

La critica entologica dell’umanocentrismo cerca quindi di 

decentrare la nostra prospettiva: disimparare l’abitudine di osservare il 

mondo come un palcoscenico per il dominio umano e ricordarci che 

l’essere umano è un essere tra gli esseri all’interno del tessuto 

dell’Essere. Ciò non significa abolire la specificità umana, ma collocarla 

in un contesto più ampio in cui acquisisca il suo pieno significato. 

Abbiamo già visto che la sicurezza acquista significato solo in relazione 

a valori come la libertà, la dignità e la comunità. Quando un sistema – 

lo Stato, la tecnologia, le istituzioni di potere – inizia a considerarsi uno 

scopo al di sopra dell’essere umano, si verifica una pericolosa 

distorsione: la sicurezza appare non più al servizio della vita, ma al 

servizio del potere. Bodin mette in guardia contro «la perversione del 

significato di sicurezza che si verifica quando il potere o un sistema 

diventano qualcosa al di sopra dei valori della società e persino al di 

sopra del fondatore dello Stato stesso, diventando uno scopo per se 

stessi o per altri detentori di potere». In tal caso, il collegamento con 



Uroš Mihajlović, La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria entologica… 

 

454 

il quadro olistico si perde: il sistema non serve più l’essere umano, ma 

si racchiude in se stesso. 

Un quadro olistico della libertà, al contrario, richiede che le 

istituzioni, le strutture sociali e l’intero ordine devono essere 

subordinati alla prosperità umana nel senso più ampio, includendo le 

dimensioni spirituali ed esistenziali, e non semplicemente alla 

sopravvivenza10 o all’accumulo di potere. In tale contesto, la libertà 

non è più interpretata come radicale indipendenza individuale, ma 

come sintonia con se stessi, con gli altri, con la natura e con ciò che 

Heidegger chiama Essere. Questa è una libertà che contiene in sé la 

consapevolezza della responsabilità e del limite. L’ermeneutica critica 

ci aiuta a scoprire narrazioni che giustificano il potere illimitato 

dell’essere umano sul mondo, indirizzandoci a mettere in discussione i 

pregiudizi e le ideologie che derivano dalla visione umanocentrica. 

A livello pratico, un approccio olistico alla libertà significa integrare 

diverse prospettive, filosofiche (ontologiche), scientifiche ed etiche, al 

fine di comprendere cosa significhi la libertà per l’essere umano nel suo 

complesso. La riarticolazione di Bodin dell’idea di «cultura della 

sicurezza» è vicina a questa comprensione: presuppone la costruzione 

di una coscienza collettiva che valorizzi la resilienza, l’umanità e il 

rispetto reciproco, in contrapposizione a nozioni egoistiche di interesse. 

In un sistema olistico di valori, la libertà di alcuni non si ottiene più 

subordinando gli altri, ma attraverso l’equilibrio. La libertà di ogni 

essere è limitata dalla libertà di un altro, e tutti sono congiuntamente 

in sintonia con il benessere comune. 

La critica entologica dell’umanocentrismo conduce infine a una 

rinnovata nozione di libertà: la libertà come modalità dell’essere 

all’interno della totalità dell’esistenza. L’essere umano è più libero 

quando riconosce il proprio posto nel mondo, quando vede e riconosce 

 
10 Non nel senso dell’evoluzione, ma nel senso della permanenza in vita e nel tempo. 



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025 

455 

sia il proprio potere che i propri limiti, e quando agisce in accordo con 

l’Essere, con ciò che accresce la vita, il significato e la sicurezza 

essenziale per sé e per la comunità. Questa libertà non è 

umanocentrica in senso stretto, poiché riconosce che il destino umano 

non è separato dal destino del mondo. Questa è la libertà olistica, la 

libertà che afferma la totalità dell’essere: l’individuo, l’umanità e la 

natura come un campo unificato di realizzazione. 

In questo spirito, la cornice entologica della libertà trascende il 

dualismo tra essere umano e mondo, offrendo una prospettiva 

integrata e criticamente ermeneutica: comprendere la libertà significa 

comprendere l’essere umano nel contesto del suo essere, non come 

un’entità isolata. La vera libertà è sempre connessa alla verità, al 

significato e a una vita buona all’interno dell’intera esistenza, non ai 

suoi margini. 

Applicata alla relazione tra lo Stato 11  e l’individuo, la teoria 

entologica vede l’individuo non semplicemente come un soggetto 

giuridico impersonale, ma come un essere umano realizzato attraverso 

i criteri di identità, integrità e sovranità. Un essere umano è libero 

quando vive in uno Stato sicuro, quando il bisogno di sicurezza è 

soddisfatto e quando si trova nella condizione di poter-essere-nel-

mondo. Allo stesso modo, lo Stato stesso, in quanto entità al servizio 

del benessere dei suoi cittadini, che soddisfa i criteri di realizzazione 

della sicurezza, si presenta agli altri – e a se stesso – proprio come il 

suo cittadino: libero, con una chiara comprensione della propria 

identità, in possesso di integrità ed esercitando la sovranità. 

 

 

 

 
11 Bodin riflette anche sullo Stato come entità che è l'insieme di riferimento di ogni 

poter-essere (degli esseri umani); nel suo insieme, acquisisce in tal modo proprietà 

aggiuntive che non sono esaurite dalle sue parti. Si veda Bodin 2025: 200. 



Uroš Mihajlović, La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria entologica… 

 

456 

4. Conclusione: la libertà come altro nome della sicurezza 

Partendo dalla limitazione della libertà assoluta di Hobbes, dalla 

dicotomia di libertà negativa e positiva di Berlin, dalla nozione di 

progresso di Condorcet come emancipazione infinita, nonché dalla 

concezione di libertà come apertura di Heidegger e dalla teoria 

entologica della sicurezza umana di Bodin, possiamo concludere che la 

sicurezza è la condizione ontologica della durata della libertà, e la 

libertà il significato profondo della sicurezza. La loro relazione non è di 

opposizione, ma di co-fondazione: la libertà senza fondamento 

ontologico si dissolve in un caos di emancipazione senza oggetto, 

mentre la sicurezza senza libertà diventa una forma vuota di protezione 

che non preserva più la vita, ma la priva di significato. In questo senso, 

la struttura del rapporto tra sicurezza e filosofia diventa visibile. La 

filosofia, in quanto ricerca del fondamento dell’essere, non può 

accontentarsi di una descrizione della libertà in categorie di 

misurazione, gestione o diritti; piuttosto, cerca le condizioni della sua 

possibilità, ovvero si chiede cosa renda possibile l’esistenza della 

libertà. La risposta, in altre parole, indica il fondamento stesso del 

risparmio, lo spazio in cui l’essere umano può abitare, perdurare e 

pensare, vale a dire la sicurezza umana come momento costitutivo 

dell’essere-nel-mondo. La filosofia non appare quindi semplicemente 

come interprete della sicurezza, ma come quel pensiero che pone la 

sicurezza come condizione della vera libertà. 

La teoria entologica formula questo principio attraverso il principio 

del sui generis12, ovvero procede dalla cosa stessa, dall’ente e dalla 

sua struttura, senza ridurla a descrizioni funzionali esterne. Quando 

l’essere umano è considerato in relazione alla cosa stessa, come un 

essere segnato dalla configurazione ontologica dell’essere-nel-mondo, 

 
12 Questo principio viene ripreso dalla tradizione giuridica con l'intento di evidenziare 

l'approccio metodologico caratteristico della teoria entologica, che consiste in 

un'analisi derivante dalla cosa stessa, sempre data concretamente e nel suo contesto. 



Critical Hermeneutics, 9(2) 2025 

457 

con i criteri di sicurezza (realizzata) di identità, integrità e sovranità, 

diventa chiaro che l’interesse originario della sua esistenza è una 

tensione verso la durata esistenziale. Tale durata/permanenza, 

tuttavia, non è possibile senza uno stato in cui la miseria, cioè 

l’angoscia e il pericolo, siano stati superati. In quello stato, che 

l’entologia chiama sicurezza umana, la libertà non è un’aggiunta, ma il 

modo stesso in cui la permanenza è strutturata; in altre parole, è 

l’apertura di possibilità, l’iniziativa esistenziale e la comprensione del 

mondo e di sé stessi. 

Ne consegue che la libertà è un altro nome per la sicurezza, nella 

misura in cui la sicurezza non è intesa come una barriera esterna, ma 

come una struttura interiore di apertura che preserva l’essere affinché 

possa essere. Quando la sicurezza opera come risparmio che realizza 

il poter-essere-nel-mondo, appare come una forma positiva di libertà, 

mentre nel caso in cui si riduca a mera protezione, l’interesse originario 

viene svuotato e la libertà soffocata dalla logica tecnica dell’apparato. 

La struttura della loro relazione può quindi essere compresa in tre 

insiemi interconnessi. In primo luogo, la sicurezza è una condizione 

ontologica, poiché senza di essa non esiste soggetto che possa 

sopportare la libertà. In secondo luogo, la libertà conferisce alla 

sicurezza il suo significato, poiché senza libertà la sicurezza diventa 

mera protezione priva di contenuto. In terzo luogo, la misura olistica 

della relazione mostra che la libertà può durare solo in armonia con il 

tutto, ovvero nella sua relazione con gli altri, con la comunità e con la 

natura, poiché senza un tutto preservato né la libertà umana né la 

sicurezza umana possono persistere. 

Di conseguenza, la conclusione entologica è che ogniqualvolta il 

poter-essere dell’essere umano si realizza, ogniqualvolta la sua 

identità, integrità e sovranità sono costituite e protette, libertà e 

sicurezza non sono due obiettivi opposti, ma due parole per la stessa 

cosa: la possibilità durevolmente aperta dell’esistenza umana. 



Uroš Mihajlović, La relazione tra libertà e sicurezza nella teoria entologica… 

 

458 

Bibliografia 

Baum, B., & Nichols, R., eds. (2011). Isaiah Berlin and the Politics of 

Freedom. Oxford: Oxford University Press. 

Berlin, I. (2002). Freedom and Its Betrayal: Six Enemies of Human 

Liberty. Edited by H. Hardy. Princeton: Princeton University Press. 

Bodin, M. (2019). Filozofski diskurs liberalizma. Beograd: Univerzitet u 

Beogradu. 

Bodin, M. (2022). Philosophy of Human Safety and Security versus 

Ontological Constructivism. Beograd: Institut za filozofiju i društvenu 

teoriju. 

Bodin, M. (2025). Humanology and the humanological sciences. 

International Journal of Advanced and Applied Philosophy for the 21st 

Century, 1(1). 

Bofre, Ž. (1977) Uvod u filozofiju Egzistencije. Beograd, BIGZ  

Condorcet, A.-N. de. (2015). Sketch for a Historical Picture of the 

Progress of the Human Mind. Translated by J. Barraclough. WeLib.org 

Edition. 

Dreyfus, H. L., & Wrathall, M. A., eds. (2005). A Companion to 

Heidegger. Malden & Oxford: Blackwell Publishing. 

Gadamer, H.-G. (2007). Početak filozofije. Beograd: Fedon. 

Heidegger, M. (1949). Brief über den Humanismus. Frankfurt am Main: 

Vittorio Klostermann. 

Heidegger, M. (1996). Being and Time. Trans. by J. Stambaugh. 

Albany: State University of New York Press. 

Heidegger, M. (2016). Philosophical Essays, Lectures, and Treatises: 

On the Thing of Thinking. Podgorica: CID. 

Hobbes, T. (1985). Leviathan. London: Penguin Books. 

Ricoeur, P. (2005). The Course of Recognition. Trans. by D. Pellauer. 

Cambridge/London: Harvard University Press. 

Dreyfus, H. L., & Wrathall, M. A. (Eds.). (2005). A companion to 

Heidegger. Malden, MA: Blackwell Publishing. 


