
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  21/11/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  02/01/2026  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026 
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6884 

 

  

 

Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche 

nelle scienze sociali. Il caso della pulsione securitaria 

 

(Humanological Critique of the Misuse of Philosophical 

Theories in the Social Sciences: The Case of Securitization 

Theory) 

 

Dušan Smiljanić  

University of Belgrade - RS 

 

 

Abstract 

In this paper is addressed the misuse of philosophical concepts and 

theories within the social sciences, using the case of securitization 

theory in the field of security studies as a focal point. Drawing upon 

logical-epistemological and ontological primacy of philosophy over 

science, and the necessity of philosophical grounding of social sciences, 

we aim to outline a philosophically adequate approach to the 

phenomenon of security. This serves as a contribution to the 

foundational development of security sciences. The theoretical 

framework for both the critique of securitization theory and the 

articulation of a more adequate philosophical approach to security is 

provided by Milenko Bodin’s humanological paradigm of philosophy and 

social sciences and entological theory of human safety and security. 

Keywords: humanology, philosophy of human safety and security, 

entological theory, securitization theory, constructivism 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

392 

Abstract 

In questo articolo si affronta l’abuso di concetti e teorie filosofiche 

nell’ambito delle scienze sociali, utilizzando come nucleo centrale il 

caso della pulsione securitaria nel campo dei Security Studies. 

Basandoci sul primato logico-epistemologico e ontologico della filosofia 

sulla scienza e sulla necessità di un fondamento filosofico delle scienze 

sociali, intendiamo delineare un approccio filosoficamente adeguato al 

fenomeno della sicurezza. Ciò costituisce un contributo allo sviluppo 

fondamentale delle scienze della sicurezza. Il quadro teorico sia per la 

critica della pulsione securitaria, sia per l’articolazione di un approccio 

filosofico più adeguato alla sicurezza, è fornito dal paradigma 

umanologico di filosofia e scienze sociali di Milenko Bodin e dalla teoria 

entologica della sicurezza umana. 

Keywords: umanologia, filosofia della sicurezza umana, teoria 

entologica, pulsione securitaria, costruttivismo 

 

 

1. Introduzione 

Il1  futuro della filosofia non risiede nel suo superamento attraverso 

l’abolizione esplicita o la dissoluzione in altre forme di discorso, ma 

piuttosto nella sua applicazione. Sia logicamente che 

metodologicamente, nonché cronologicamente, la prima fase della 

nuova applicabilità della filosofia dovrebbe essere rivolta alle scienze 

sociali. 

Come ogni forma di applicazione, l’applicabilità della filosofia può 

essere distorta, producendo un duplice danno: sia all’ambito a cui viene 

applicata, sia alla filosofia stessa. L’uso improprio di teorie e concetti 

filosofici o quasi-filosofici all’interno delle scienze sociali non solo 

indebolisce al contempo la filosofia e le discipline coinvolte, ma influisce 

 
1 Traduzione dall’inglese a cura di Lorenzo De Donato. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

393 

negativamente anche sulla nostra pratica e discorsi socio-politici, che 

costituiscono i principali campi di applicazione e influenza delle scienze 

sociali. Per questo motivo, è essenziale distinguere tra un’applicazione 

adeguata della filosofia e un suo uso improprio, e offrire almeno una 

panoramica preliminare di quale possa essere un approccio 

appropriato. 

Come case study di questa problematica generale, esaminerò il 

campo dei Security Studies, concentrandomi in particolare sulla teoria 

della pulsione securitaria2 , i cui autori attingono esplicitamente alla 

teoria degli atti linguistici (sviluppata all’interno della tradizione della 

cosiddetta filosofia del linguaggio ordinario, con particolare riferimento 

ad Austin e Searle)3, alla decostruzione di Derrida e al costruttivismo. 

Per affrontare criticamente la questione di cosa costituisca tale 

abuso e come potrebbe presentarsi invece un approccio filosofico 

adeguato alle questioni relative alla sicurezza, mi rivolgerò alla teoria 

entologica della sicurezza umana di Milenko Bodin, presentata nel suo 

testo Philosophy of Human Safety and Security versus Ontological 

Constructivism (2024). 

Come passo preliminare, e con l’obiettivo di coinvolgere i lettori 

che potrebbero non avere familiarità con questo ambito delle scienze 

sociali, fornirò innanzitutto una breve panoramica della storia e dello 

sviluppo del campo (relativamente giovane e interdisciplinare) dei 

Security Studies, all’interno del quale la teoria della pulsione securitaria 

 
2 Nelle traduzioni in lingua italiana della letteratura correlata ai temi di questo saggio 

(teoria politica, relazioni internazionali, studi sulla sicurezza) i termini securitization 

e desecuritization sono intraducibili o comunque problematici. Si è deciso in questa 

sede di renderli con le espressioni pulsione securitaria (o messa-in-sicurezza, come 

anche negli altri due saggi sullo stesso argomento di Bodin e Mihajlović in questo 

stesso fascicolo) e de-eccezionalizzazione, considerando (sulla base della letteratura 

esistente) la prima come processo discorsivo e performativo attraverso cui un attore 

trasforma un fenomeno in minaccia, sottraendolo al dibattito politico e legittimando 

misure eccezionali, e la seconda come processo inverso. (N.d.T.) 
3 Sull’origine e lo sviluppo della teoria degli atti linguistici si veda Mabaquiao 2018. 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

394 

emerge come componente della più ampia Teoria del Complesso di 

Sicurezza Regionale (RSCT). 

 

2. Storia dei Security Studies: dove si colloca la filosofia negli 

studi sulla sicurezza? 

La concettualizzazione del fenomeno della sicurezza risale all’antichità, 

ma la sua cristallizzazione, e in particolare la moderna preoccupazione 

per la sicurezza, emerge parallelamente all’ascesa dello Stato moderno 

(Krause & Williams 2018: 4), in particolare nell’opera di Hobbes. 

Tuttavia, da Hobbes4 fino alla fine della Guerra Fredda del XX secolo, 

la concettualizzazione della sicurezza rimase principalmente focalizzata 

sulla questione della guerra (sia tra Stati che al loro interno), insieme 

a questioni relative all’istituzione e al mantenimento di un ordine 

politico in grado di garantire la sicurezza dei suoi cittadini. Sebbene 

esaminati da diverse prospettive e all’interno di diverse discipline, gli 

studi sulla sicurezza come campo di ricerca indipendente non sono 

emersi fino al Novecento. Il settore da cui hanno avuto origine in modo 

diretto è quello delle Relazioni Internazionali. 

Il periodo iniziale della nascita e dello sviluppo degli studi sulla 

sicurezza è stato caratterizzato quindi da un approccio statocentrico, in 

cui lo Stato era considerato il principale oggetto di riferimento e 

fondamentale apportatore di sicurezza5. Il quadro teorico più antico, e 

 
4  «La sicurezza, per Hobbes, è una precondizione per la vita civile regolata dalla 

legge, e richiede che le istituzioni politiche forniscano ciò che gli individui nello Stato 

di natura non possono ottenere», poiché «non possiamo aspettarci sicurezza dagli 

altri, né assicurarcela da soli» (Hobbes 1998: 26). Per approfondire, si veda Krause 

& Williams 2018: 4. 
5 «L’evoluzione successiva degli studi sulla sicurezza tradizionali nei quattro decenni 

fino alla metà degli anni ‘80 è stata delineata da Steven Walt, David Baldwin e altri 

(Walt 1991; Kolodziej 1992; Baldwin 1995). Gli studi sulla sicurezza si sono 

concentrati su argomenti quali la proliferazione delle armi, la teoria della deterrenza 

nucleare, la strategia militare nelle guerre di controinsurrezione, il controllo degli 

armamenti, il dilemma della sicurezza, la formazione e le dinamiche delle alleanze, 

l’equilibrio tra offesa e difesa, e altri argomenti simili (Snyder 2007; Shiping 2010; 

Williams & Viotti 2012)» (Krause & Williams 2018: 7). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

395 

oggi ancora influente, nell’ambito delle ricerche su questo tema è il 

realismo 6 . Radicato nella visione di Hobbes concernente 

un’antropologia pessimistica e una struttura anarchica dello Stato di 

natura - in cui un ordine stabile può essere fissato a livello nazionale 

ma non internazionale, attraverso l’istituzione di un’autorità politica – 

il realismo, in tutte le sue varianti 7 , sosteneva tale approccio 

rigorosamente statocentrico, riducendo la questione della sicurezza alla 

distinzione tra guerra e pace, ovvero concentrandosi sulle varie forme 

di violenza armata. 

Durante la Guerra Fredda, a causa della minaccia nucleare globale, 

la ricerca sulla sicurezza si è concentrata principalmente sulla 

possibilità di operazioni militari su larga scala tra le grandi potenze. 

Oltre al realismo e alle sue varianti, l’approccio maggiormente 

dominante al tema era l’istituzionalismo liberale, o semplicemente 

liberalismo. Ispirato dalla visione kantiana di pace perpetua8  e da 

concetti liberali come i diritti umani e il libero scambio come vie per la 

pace e la cooperazione tra gli Stati, l’istituzionalismo liberale avanzò 

una prospettiva più “ottimistica” sulla possibilità di risolvere i problemi 

di sicurezza a livello empirico, pur rimanendo all’interno di un quadro 

incentrato sullo Stato. 

La svolta si verificò negli anni Novanta con il testo di Buzan People, 

States and Fear (1991). In quest’opera, i concetti tradizionali di 

sicurezza furono criticati come eccessivamente ristretti, limitati a 

«singoli Stati e questioni militari» e considerati «intrinsecamente 

inadeguati» (Buzan 1991: 29). Buzan propose allora un’alternativa, 

espandendo il concetto di sicurezza per includere dimensioni 

 
6 Sul realismo come approccio teorico nei Security Studies, si veda Williams 2008: 

15-26. 
7 Realismo classico, neorealismo, realismo strutturale, realismo strutturale offensivo 

e difensivo. 
8 Per approfondire si veda il saggio di Kant Per la pace perpetua. Progetto filosofico 

(Kant 2006: 67-110). 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

396 

economiche, sociali e ambientali, oltre alle tradizionali sfere politica e 

militare. Attraverso quella che divenne nota come analisi settoriale, 

furono identificate nuove minacce alla sicurezza, tra cui fenomeni quali 

le migrazioni, la salute globale, la sicurezza alimentare, l’energia e i 

diritti umani. Riflettendo questo cambiamento di paradigma, i dibattiti 

degli ultimi trent’anni si sono concentrati su come la sicurezza debba 

essere studiata, compresa e implementata nella pratica (Krause & 

Williams 2018: 8). 

Tuttavia, non tutti gli studiosi sono stati ugualmente entusiasti di 

questa trasformazione nelle tematiche affrontate. Alcuni teorici 

sostengono che una tale espansione del concetto di sicurezza comporti 

il rischio di svuotarne completamente l’intenzione, con conseguente 

perdita di qualsiasi «utilità analitica» significativa e di contenuto 

concettuale (Deudney 1990: 463–464). 

Una fra le risposte teoriche all’espansione del concetto di 

sicurezza, con l’intento di impedirne l’indebolimento, è stata la teoria 

della pulsione securitaria, o messa-in-sicurezza (Balzacq 2011). Gli 

argomenti proposti di seguito sono dedicati all’analisi di questa teoria 

e dei suoi aspetti filosofici. 

 

3. La sicurezza come atto e costrutto linguistici 

La teoria della sicurezza probabilmente più influente e nota è la 

Regional Security Complex Theory o RSCT. La teoria della pulsione 

securitaria (Securitization Theory o ST), nel corso dello sviluppo storico 

della RSCT, è diventata una delle sue componenti chiave, occupando al 

suo interno un ruolo strumentale ben definito. La ST è stata formulata 

in risposta alla richiesta di una “svolta copernicana” nella comprensione 

della sicurezza, sfidando la tradizionale concezione realista. Waever, 

uno dei coautori della RSCT, ha esplicitamente riconosciuto un 

particolare pensatore che ha influenzato in modo decisivo la sua teoria 

– oltre Searle – cioè Derrida. L’attenzione di questo saggio, piuttosto 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

397 

che alla RSCT nel suo complesso, è rivolta all’analisi della ST, in 

particolare al suo potenziale esplicativo e al suo carattere ontologico-

epistemologico. 

 

3.1. Fondamenti filosofici della Securitization Theory 

Waever riflette sulle influenze filosofiche ricevute come segue: 

«L’ispirazione per questa teoria è stata trovata nella tradizione filosofica 

a volte chiamata post-strutturalismo (o più spesso postmodernismo), 

in particolare nel concetto di decostruzione di Derrida» (Waever 1989: 

1). Una caratteristica comune dell’intera tradizione post-strutturalista 

è l’anti-sostanzialismo. Lo stesso Waever lo conferma poco dopo: 

«Collochiamo il concetto di sicurezza […] senza legarlo ad alcuna 

sostanza là fuori». Questa posizione antisostanzialista significa che la 

sicurezza non è più concepita come un’entità preesistente e 

indipendente dal linguaggio, ma piuttosto come un costrutto linguistico 

la cui esistenza dipende dalle azioni dei soggetti della comunicazione 

(Williams 2012: 109). Più precisamente, nelle teorie sulla pulsione 

securitaria, la sicurezza è intesa come un atto linguistico. Pur 

mantenendo una prospettiva statocentrica (Waever 1995: 47), questi 

teorici spostano il loro focus analitico dalle relazioni internazionali a 

livello globale a quello regionale. Ma su quale nuovo concetto di 

sicurezza la Scuola di Copenaghen9 fonda la sua teoria? 

Secondo l’assunto costruttivista, adottato da Waever, realtà e 

linguaggio non sono entità separabili e indipendenti. Più precisamente, 

il costruttivismo nega la natura referenziale del linguaggio 10 , 

 
9 L’espressione Scuola di Copenaghen è una designazione colloquiale per il gruppo di 

autori associati alla Teoria del Complesso di Sicurezza Regionale (Regional Security 

Complex Theory). 
10  Waever attribuisce questa negazione all’intera tradizione filosofica analitica 

(Waever 1989: 44), il che è inesatto. Gli autori più rappresentativi della prima filosofia 

analitica, come Frege, Russell, Moore e il primo Wittgenstein, così come figure 

successive come Kripke, Davidson e Putnam, tra gli altri, non solo non negarono la 

natura referenziale del linguaggio, ma di fatto basarono gran parte del loro lavoro 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

398 

concependo invece la realtà stessa come costruita attraverso la pratica 

discorsiva. I riferimenti dei termini scientifici non sono cose in sé, ma 

costrutti socio-linguistici. La sicurezza è uno di questi costrutti. Nello 

specifico, la sicurezza non è una «cosa» (Waever 1989: 5)11, ma una 

pratica linguistica (Waever 1995: 4), definita pulsione securitaria o 

messa-in-sicurezza (securitization). Essa avviene tra soggetti chiamati 

attori e il pubblico a cui rivolgono discorsi. Gli attori eseguono atti 

linguistici securitari pronunciandoli. Attraverso questi atti, determinati 

oggetti vengono nominati, cioè dichiarati e quindi costruiti 12  come 

minacce alla sicurezza. Lo scopo dell’enunciazione dell’atto linguistico 

è quello di persuadere il pubblico della legittimità di intraprendere 

determinate misure 13  contro l’entità costruita come minaccia alla 

sicurezza. Se la persuasione ha successo, l’atto è valido. Pertanto, i 

criteri di validità per la messa-in-sicurezza non sono la verità o la 

falsità, ma il successo o il fallimento degli atti linguistici (Williams 2012: 

113). 

Secondo Vuori, la teoria della pulsione securitaria dovrebbe essere 

intesa come «l’approccio più sistematico» per analizzare l’impatto delle 

argomentazioni sulla sicurezza (Vuori 2011: 106). Vuori afferma inoltre 

che «nessuna teoria fino ad oggi è riuscita a proporre una misura 

oggettiva di sicurezza» con cui una data entità possa essere 

 
filosofico proprio sulle loro teorie del riferimento (comunemente divise in teorie 

dirette e indirette). 
11 Waever definisce la sicurezza anche come un discorso la cui possibilità di utilizzo 

risiede all’interno dello Stato (Waever 1989: 7). 
12 Per approfondimenti sul costruttivismo sociale si vedano Armon-Jones 1986; Boyd 

1992; Diaz-Leon 2015. 
13  Queste misure sono intese come non politiche (Williams 2012: 120), perché 

implicano violenza e l’istituzione di una distinzione tra amico e nemico. Ciò dimostra 

che il concetto di politico teorizzato dagli autori della RSCT non è puramente di origine 

schmittiana, come spesso si suppone. Schmitt formula il concetto di politico in modo 

nettamente definito (Schmitt 1943: 1): «La differenziazione politica è in ultima analisi 

la distinzione tra amico e nemico. Dà significato alle azioni e alle motivazioni umane; 

tutte le azioni e le motivazioni politiche sono in definitiva riducibili ad essa». Pertanto, 

proprio ciò che Schmitt designa come relazione politica esclusiva ed essenziale è, per 

la Scuola di Copenaghen, considerato il regno dell’apolitico e dell’anormale. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

399 

legittimamente identificata come una minaccia14. Questa è considerata 

una ragione sufficientemente convincente per giustificare l’ipotesi della 

teoria della messa-in-sicurezza come una teoria che equipara il 

processo di dichiarare qualcosa come una minaccia al divenire stesso 

di quella cosa come una minaccia (Vuori 2011: 106). 

La strategia argomentativa è chiara: 

1. Non disponiamo di un criterio con cui determinare in modo 

inequivocabile e veritiero quando un certo X costituisce una 

minaccia per la sicurezza. 

2. Ciò che è direttamente accessibile a noi sono gli atti linguistici 

degli attori della messa-in-sicurezza, attraverso i quali un certo X 

viene dichiarato una minaccia per la sicurezza. 

3. Se questa dichiarazione ha successo e il pubblico ne è convinto, 

X viene percepito come una minaccia, o più semplicemente X è 

una minaccia. 

4. Dovremmo abbandonare la ricerca di un criterio “oggettivo” e 

della sua applicazione, e invece descrivere l’atto di dichiarazione e 

analizzare le condizioni del suo successo. 

Sebbene questo approccio apparentemente rinunci alla pretesa 

normativa della pulsione securitaria in favore della verità, all’interno 

della valutazione normativo-positiva della de-eccezionalizzazione 

emerge un tacito presupposto normativo: le minacce per la sicurezza, 

essendo costruite come esiti della messa-in-sicurezza, sono quindi 

“false” e dovrebbero essere smascherate come tali. Tuttavia, i teorici 

devono decidere esplicitamente se affermare o negare la pretesa 

normativa di verità, poiché qualsiasi affermazione normativa richiede 

uno standard o un criterio, a cui in ultima analisi rinunciano. 

Ciononostante, i teorici della Scuola di Copenaghen si presentano 

come analisti imparziali delle pratiche messe in atto nell’ambito socio-

 
14 Questo criterio è esattamente quel che propone la teoria entologica (si veda infra). 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

400 

linguistico in nome della sicurezza dello Stato. Dichiarare le minacce 

alla sicurezza come costruzioni serve a consentire la loro de-

eccezionalizzazione. Questo ci porta all’importante questione del 

rapporto tra i concetti di de-eccezionalizzazione e decostruzione. Se 

assumiamo che la teoria della pulsione securitaria sia «radicalmente 

costruttivista»15, o decostruzionista, questo rapporto potrebbe essere 

inteso in una modalità di cui ci occupiamo nel prossimo paragrafo. 

 

3.2. Dalla Destruktion di Heidegger alla decostruzione di Derrida  

Derrida è considerato il padre della decostruzione. Pur non definendosi 

un costruttivista, Derrida riconosce che la decostruzione presuppone, 

come sua stessa condizione di possibilità e applicazione, una visione di 

tutte le strutture come costruzioni che devono essere smantellate16. In 

Lettera a un amico giapponese, Derrida tenta di attenuare le difficoltà 

legate alla traduzione del termine decostruzione in giapponese e ne 

offre il seguente resoconto dell’origine: 

 

Quando scelsi la parola, o quando mi si impose – credo fosse 

in Della Grammatologia – non pensavo che le sarebbe stato 

attribuito un ruolo così centrale nel discorso che mi 

interessava in quel momento. Tra le altre cose, desideravo 

tradurre e adattare ai miei scopi i termini heideggeriani 

Destruktion o Abbau. In questo contesto, ciascuno di essi 

 
15  Questa negligenza concettuale da parte della Scuola di Copenaghen rivela una 

certa incoerenza. Waever cita esplicitamente Derrida come fonte d’ispirazione per la 

teoria della pulsione securitaria, etichettando allo stesso tempo la teoria come 

costruttivista, piuttosto che decostruttivista. 
16 «All’epoca, lo strutturalismo era ancora dominante. Sembrava che la decostruzione 

si muovesse all’interno di quell’orizzonte, poiché il termine stesso indicava una certa 

attenzione alle strutture... Decostruire – anche questo rappresenta un atto 

strutturalista, o, quantomeno, un atto che presupponeva la necessità di affrontare 

problemi strutturalisti. Eppure, è allo stesso tempo un gesto antistrutturalista, e deve 

parte della sua traiettoria proprio a questa ambiguità. Prima di smantellare, 

bisognava prima capire come una data struttura fosse costruita – e quindi, in un certo 

senso, ricostruirla» (Derrida 1985: 4). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

401 

significava un’operazione che riguardava la struttura o 

l’architettura tradizionale dei concetti fondamentali 

dell’ontologia o della metafisica occidentale. Ma in francese 

distruzione implicava troppo palesemente un annientamento 

o una riduzione negativa, forse molto più vicina alla 

demolizione nietzschiana che all’interpretazione 

heideggeriana o al tipo di lettura che proponevo. Quindi l’ho 

esclusa. (Derrida 1985: 2) 

 

Derrida intendeva la decostruzione, da un lato, come una 

«traduzione e adattamento ai propri fini» del termine heideggeriano 

Destruktion, e, dall’altro, come una sua eliminazione. In cosa consiste, 

allora, questa reinterpretazione o “eliminazione”? 

Il concetto heideggeriano di Destruktion compare nel paragrafo Il 

compito di una distruzione della storia dell’ontologia (Heidegger 1962: 

41) di Essere e tempo (1927). Heidegger definisce il significato di 

Destruktion nel modo seguente (44): 

 

Se il problema dell’essere stesso deve venire in chiaro quanto 

alla propria storia autentica, è necessario che una tradizione 

consolidata sia resa nuovamente fluida e che i veli da essa 

accumulati siano rimossi. Questo compito è da noi inteso 

come la distruzione del contenuto tradizionale dell’ontologia 

antica, distruzione da compiersi sotto la guida del problema 

dell’essere, fino a risalire alle esperienze originarie in cui 

furono raggiunte quelle prime determinazioni dell’essere che 

fecero successivamente da guida17. 

 

 
17 Fonte: Heidegger, M. (1976). Essere e tempo. Tr. it. di P. Chiodi. Milano: Longanesi, 

41 [N.d.T.]. 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

402 

Che la Destruktion non sia né nichilista né relativista in relazione 

alla tradizione ontologica è ciò che Heidegger afferma esplicitamente 

nella stessa pagina: 

 

Questa dimostrazione dell’origine dei concetti ontologici 

fondamentali, come esibizione dei loro «certificati di nascita», 

non ha niente in comune con una riprovevole relativizzazione 

dei punti di vista ontologici. Altrettanto poco questa 

distruzione ha il senso negativo dello sconvolgimento della 

tradizione ontologica. Al contrario, essa mira a circoscriverla 

nelle sue possibilità (il che significa sempre nei suoi limiti), 

quali risultano dati effettivamente via via dalla posizione del 

problema e dalla corrispondente determinazione del campo 

possibile di ricerca. L’aspetto di negazione della distruzione 

non concerne il passato; la sua critica è diretta contro l’«oggi» 

e il modo predominante di condurre la storia dell’ontologia, 

sia essa impostata dossograficamente o come storia dello 

spirito o come storia dei problemi. La distruzione non si 

propone di seppellire il passato nel nulla, ma ha un intento 

positivo; la sua funzione negativa resta inesplicita e 

indiretta18. 

 

La Destruktion di Heidegger, quindi, mira a liberare i concetti 

ontologici tradizionali dalle loro interpretazioni contemporanee, 

esponendo l’inadeguatezza delle interpretazioni moderne di quella 

tradizione, ovvero la storia dell’ontologia. La Destruktion non intende 

negare o relativizzare questi concetti o la storia della loro comparsa, 

ma piuttosto portare alla luce la loro vera origine, il modo e le ragioni 

 
18 Ibidem [N.d.T.]. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

403 

della loro genesi, nonché le circostanze in cui sono stati “nascosti”, 

ovvero le ragioni della loro interpretazione distorta. 

Qui incontriamo una certa ambivalenza: sebbene la distruzione nel 

senso pre-heideggeriano implichi letteralmente l’annientamento, la 

cancellazione dell’esistenza di una cosa, la riconcettualizzazione 

heideggeriana della Destruktion rivela che la sua funzione negativa è 

solo secondaria o derivata. Il suo oggetto primario19 non deve essere 

distrutto; al contrario, deve essere adeguatamente recuperato, quindi 

riaffermato attraverso la distruzione di ciò che deve essere superato 

nel processo di tale recupero, ovvero le interpretazioni contemporanee 

di quell’oggetto, che si rivelano come costruzioni. Pertanto, secondo 

Heidegger, il dominio delle costruzioni non è totale e non può essere 

identificato con la storia dell’ontologia, né con quella della filosofia nella 

sua interezza. Le costruzioni esistono, ma sono rese possibili solo sulla 

base dei fenomeni originari e della loro comprensione primordiale. 

Tuttavia, Derrida è particolarmente interessato al carattere 

negativo della distruzione, che egli totalizza, estendendolo a quasi 

tutto, e introduce sottilmente la pretesa di smantellare la tradizione 

filosofica (ma non solo) nella stessa parola attraverso cui “traduce”, o, 

meglio, reinterpreta, la Destruktion di Heidegger. 

In altre parole, il concetto di Destruktion presuppone che il suo 

oggetto debba essere qualcosa di preesistente, qualcosa di originario 

che deve essere liberato. Da cosa? Precisamente dalle costruzioni che 

ne ostacolano il percorso conoscitivo. La Destruktion è un atto positivo 

di rivelazione dei fenomeni originari e del contenuto semantico dei 

concetti, compiuto attraverso la rimozione di ciò che è costruito, quindi 

errato (nei termini di Heidegger, le interpretazioni inautentiche). È 

proprio per questo motivo che la Destruktion di Heidegger non può 

 
19 Ovvero l’ontologia che risale ai Greci – la storia della sua nascita, ma, soprattutto, 

il dominio dei suoi concetti sulla tradizione filosofica: una forma di potere che si 

nascondeva dietro la loro presunta evidenza. 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

404 

essere totale: il suo elemento distruttivo è limitato alle costruzioni, e 

queste costruzioni sono a loro volta limitate a interpretazioni 

inautentiche di fenomeni e problemi pseudo-filosofici (Heidegger 1985: 

18). Per Heidegger, la costruzione è strettamente allineata con la 

parvenza (Schein), nel senso che si presenta come ciò che anziché 

porre una spiegazione valida di un fenomeno o un legittimo problema 

filosofico, genera un falso problema o nasconde un fenomeno autentico 

all’accesso epistemico. 

Tuttavia, il concetto di decostruzione di Derrida 20  implica una 

duplice espansione e reinterpretazione della nozione heideggeriana di 

Destruktion. In primo luogo, l’elemento negativo o distruttivo viene 

amplificato e diventa l’essenza stessa della decostruzione21. Questo ci 

porta a un punto cruciale: se si definisce la decostruzione come il 

compito essenziale del filosofare22 e si afferma esplicitamente che il 

suo ambito di validità e di applicazione è totale, allora ciò implica 

necessariamente che l’intera totalità da decostruire sia già stata 

dichiarata come una molteplicità di costruzioni23 – questa è la seconda 

espansione. La totalità verso cui Derrida dirige i suoi sforzi non è 

semplicemente la totalità della storia dell’ontologia, ma la totalità della 

struttura di significato in quanto tale, concepita in termini realisti, 

insieme al dominio della sua referenzialità, ovvero la realtà stessa. La 

realtà nel suo insieme diventa una costruzione testuale, e al di là di 

 
20 Derrida stesso non ammette il riconoscimento della decostruzione come concetto; 

piuttosto, insistendo sulla sua indefinibilità, permette che la decostruzione venga 

designata esclusivamente come una parola. 
21 «La decostruzione intendeva significare la forza di un movimento che non è né 

soggetto, né progetto, né oggetto, né tantomeno rifiuto, eppure un movimento in cui 

ogni produzione e ogni determinazione soggettiva, rifiutabile o oggettiva avviene, 

trovando la sua possibilità nell’attraversamento. In questo senso, l’attraversamento 

decostruttivo è una forza destabilizzante che, reintroducendo in gioco ciò che è stato 

represso, sconvolge gli ordini e i consensi stabiliti (soggetti, oggetti, progetti o 

rifiuti)» (Romčević 2018: 633). 
22 Più precisamente, si potrebbe dire che questa procedura è quasi-filosofica. 
23 «Comportava lo smantellamento, la decomposizione e la stratificazione di strutture 

– di ogni tipo, comprese quelle linguistiche, ‘logocentriche’, ‘fonocentriche’ e così via» 

(Derrida 1985: 212). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

405 

questa concezione di “testo”, non rimane nulla di sostanziale – nulla in 

sé. Tale posizione è esattamente ciò che il metodo heideggeriano della 

Destruktion non è: vale a dire, una forma di nichilismo e relativismo, 

e, in effetti, un nichilismo e relativismo totali (a prescindere dal 

persistente rifiuto di Derrida di riconoscere tali caratterizzazioni). 

Questa posizione può quindi essere appropriatamente descritta come 

antirealismo totale24. 

 

3.3. Decostruzione e de-eccezionalizzazione 

La decostruzione è intrinsecamente legata alla de-eccezionalizzazione. 

La de-eccezionalizzazione non sarebbe nulla senza la decostruzione, e 

al contempo non può essere completamente ridotta a essa. Affinché la 

decostruzione assuma la forma di de-eccezionalizzazione, deve avere 

conseguenze pratiche, vale a dire la presa di coscienza politica della 

rivelazione di una minaccia alla sicurezza e la successiva negazione del 

suo status come tale, insieme alla cessazione delle azioni 

precedentemente intraprese in risposta ad essa. La differenza tra 

questa comprensione della decostruzione e il processo di de-

eccezionalizzazione promosso dalla Scuola di Copenaghen risiede nel 

fatto che l’ambito della de-eccezionalizzazione è limitato alle azioni di 

messa-in-sicurezza intese come atti di costruzione della sicurezza. In 

questo senso, la de-eccezionalizzazione appare come una modalità di 

decostruzione, determinata dalla specificità del suo ambito di 

applicazione. 

Decostruendo gli oggetti securitari, la Scuola di Copenaghen 

afferma semplicemente di rivelare la struttura uniforme della pratica 

degli attori come una particolare forma di costruzione sociale, il suo 

 
24  Sebbene né Derrida né i suoi interpreti inclini a difendere la decostruzione ne 

ammettano il carattere nichilista, relativista e profondamente antirealista, tali 

conclusioni appaiono inevitabili se si considerano sia le applicazioni concrete del 

metodo decostruttivista sia l’ampio ambito della sua applicabilità. 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

406 

modus operandi. La questione se una determinata entità, dichiarata 

una minaccia per la sicurezza attraverso la messa-in-sicurezza, sia 

effettivamente una minaccia, ovvero la questione della veridicità di tali 

atti linguistici, è, secondo loro, una formulazione fuorviante. La 

sicurezza non designa cosa sia qualcosa, ma piuttosto come si 

comportano gli attori securitari (le principali strutture politiche); questo 

comportamento è ciò che deve essere descritto e analizzato. La 

sicurezza, per prendere in prestito un’altra formulazione di Waever, è 

«ciò che viene definito come tale da coloro che sono in grado di 

definirlo» (Waever 1989: 38). 

Una qualche forma di normatività, che dovrebbe produrre 

conseguenze pratiche positive, viene comunque attribuita dai teorici 

della RSCT al potenziale della teoria della pulsione securitaria. Secondo 

loro, la de-eccezionalizzazione ha un obiettivo normativo a lungo 

termine, che consiste nella convinzione che le minacce alla sicurezza 

possano essere affrontate attraverso l’argomentazione nell’ambito 

della realtà politica, dove sono possibili dibattito e discussione politica, 

in contrapposizione all’ambito della sicurezza, che considerano 

extrapolitico (Baysal 2020: 6). Tuttavia, questo obiettivo normativo 

presuppone già che non vi sia alcuna differenza tra le minacce che 

esistono di per sé e indipendentemente dal discorso politico e quelle 

che sono costruite discorsivamente dalla politica stessa. Più 

precisamente, presuppone che tutte le minacce, così come costruite, 

possano essere de-eccezionalizzate, ovvero che la loro «identità 

minacciosa per la sicurezza» possa essere decostruita (12). 

Tuttavia, è coerente un simile quadro teorico? Ed è adeguato ad 

una rappresentazione accurata della realtà politica e delle questioni di 

sicurezza? 

 

 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

407 

4. Superamento della teoria della pulsione securitaria dal punto 

di vista della filosofia della sicurezza umana 

La teoria della pulsione securitaria può essere principalmente accusata 

di insufficiente precisione concettuale e dell’incoerenza che ne deriva. 

Sebbene sembri che la Scuola di Copenaghen si astenga 

completamente da qualsiasi valutazione normativa e oggettiva delle 

minacce alla sicurezza, riducendo la sicurezza a un atto linguistico, 

ovvero a un costrutto linguistico, i suoi autori attribuiscono tuttavia alla 

teoria stessa una certa forma di normatività, che dovrebbe avere 

conseguenze pratiche positive. Essi si astengono dal chiedere “perché” 

e riducono la loro teoria a spiegazioni basate sul “come”. Qual è la 

differenza tra spiegazioni basate sul “come” e sul “perché”? Quando 

cerchiamo di spiegare un fenomeno X in termini di “perché” esiste, 

siamo interessati al modo in cui esiste e alle condizioni del divenire. Se 

X è un processo o una struttura relazionale che coinvolge determinati 

attori, allora siamo interessati a spiegare come X si manifesta, quali 

relazioni e quali attori devono essere coinvolti affinché X si verifichi. Se 

limitiamo la nostra spiegazione alle domande sul “come”, allora non ci 

preoccupiamo se X sia buono o cattivo, desiderabile o indesiderabile, 

moralmente giustificato o meno, ecc. 

Questa è esattamente la limitazione che la Scuola di Copenaghen 

si impone. Sono interessati a come viene attuato l’atto di messa-in-

sicurezza, in quali condizioni avviene e in quali condizioni ha successo 

o meno. Il perché che la Scuola di Copenaghen abbandona è: perché 

questo particolare X viene scelto come oggetto di messa-in-sicurezza? 

Abbandonando questo perché, abbandonano anche la questione dei 

criteri che determinano il corretto riconoscimento di X come minaccia 

alla sicurezza. Non si preoccupano se si possa commettere un errore 

in questo riconoscimento, o, peggio, se il pubblico possa essere tratto 

in inganno, ma solo di come, una volta effettuata la scelta, si svolga il 

processo di messa-in-sicurezza. 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

408 

Tuttavia, se si riconosce la possibilità che alcuni atti di messa-in-

sicurezza possano rendere securitari fenomeni che non sono 

veramente degni di tale designazione, ma sono comunque resi tali e 

quindi ‘costruiti’ come minacce primarie alla sicurezza, perché tale 

situazione serve gli interessi particolari di determinati centri di potere 

a cui appartengono gli attori - e in ciò danneggiando effettivamente, in 

modo diretto o indiretto, la sicurezza della società (lo Stato), come 

oggetto di riferimento primario della sicurezza - allora, se tale 

possibilità esiste, sembra che la teoria della securitization, che evita di 

fornire un tale standard di valutazione, rimanga incompleta, e ciò 

accade proprio nel punto in cui potrebbe diventare praticamente ed 

esistenzialmente altamente preziosa e fruttuosamente applicabile. 

Baysal può essere collocato tra gli autori che difendono l’idea di 

un carattere realistico della teoria della pulsione securitaria. Secondo 

lui, i teorici di essa non negano l’esistenza di minacce alla sicurezza 

“oggettive” per individui o gruppi, ma piuttosto escludono tali minacce 

dal dominio dei possibili soggetti della loro analisi (Baysal 2020: 17). 

Questa distinzione tra una minaccia alla sicurezza oggettiva e 

indipendente dal discorso e una costruita dagli atti linguistici è del tutto 

realistica. Tuttavia, affinché questa distinzione sia valida, è necessario: 

a) fornire i criteri per distinguere le minacce alla sicurezza 

“oggettive” da quelle costruite; 

b) astenersi dall’universalizzare affermazioni che dichiarano che 

tutte le minacce alla sicurezza sono costruzioni. 

La Scuola di Copenaghen non fornisce un tale criterio, e non si 

astiene dal secondo. 

Inoltre, si può sollevare l’obiezione che, se il concetto di pulsione 

securitaria è tale da tentare di comprendere casi di entrambi i tipi 

(ovvero, minacce alla sicurezza sia vere che false), richiede 

necessariamente un’ulteriore elaborazione, perché fermarsi 

semplicemente a quel livello di generalità lascia incompiuto il compito 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

409 

e la possibilità di un suo sviluppo determinante. Sembra essere un caso 

simile a quello in cui qualcuno, sviluppando una teoria del giudizio, 

dopo aver dato la definizione di un giudizio come “enunciato che deve 

essere vero o falso”, si astiene dal fornire criteri in base ai quali i giudizi 

possano essere distinti come veri o falsi. Naturalmente, la Scuola di 

Copenaghen mira a dimostrare che la messa-in-sicurezza è, nella sua 

essenza, cioè nella sua struttura intrinseca, identica, 

indipendentemente dal valore di verità degli atti linguistici securitari, e 

quindi rende tale questione irrilevante. In risposta a questo tipo di 

critica, i teorici della Scuola di Copenaghen potrebbero sostenere che 

gli atti linguistici securitari sono esattamente il tipo di frasi il cui criterio 

di significatività non dipende dal valore di verità, ma piuttosto dal 

successo. Proprio come il criterio di significatività per la frase 

imperativa “Alzati!” è se la persona a cui è rivolta si alza effettivamente, 

ovvero il successo del comando (non se esso sia vero o falso), così la 

Scuola di Copenaghen potrebbe rispondere che il criterio di 

significatività per gli atti linguistici securitari è il loro successo; ovvero, 

se la persuasione del pubblico ha avuto successo o meno, piuttosto che 

se gli atti fossero veri o falsi. Tuttavia, poiché il criterio di successo 

della messa-in-sicurezza si basa sul concetto di persuasione, questa 

analogia va in frantumi. Nello specifico, significa che il concetto di 

persuasione è soggetto a una valutazione normativa, ovvero di verità. 

Possiamo persuadere qualcuno presentando ragioni adeguate a 

comprendere l’affermazione come vera, inducendo così un presunto 

ascoltatore razionale ad accettarla liberamente e consentendogli così 

di agire razionalmente, rispettando al contempo la sua integrità 

morale. Tuttavia, la persuasione può anche essere sottile, ovvero 

invisibile all’ascoltatore: una costrizione ad accettare un’affermazione 

falsa, attraverso l’inganno, grazie al fatto che l’ascoltatore sia portato 

a credere di concordare con l’affermazione (proprio perché ritenuta 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

410 

vera). La persuasione può certamente avere successo o fallire, ma lo 

strumento della persuasione è anche un’affermazione vera o falsa. 

Se a questo aggiungiamo il presupposto che la sicurezza dei 

cittadini di uno Stato includa il diritto all’informazione, e la protezione 

da menzogne e inganni, da parte delle strutture di governo, sembra 

che debba essere proprio nell’interesse dei teorici della sicurezza 

formulare criteri in base ai quali l’atto securitario sarebbe non solo 

riuscito, ma anche giustificato, in base alla veridicità, quindi consentito, 

oppure non giustificato, a causa della falsità, e quindi inammissibile. Il 

concetto stesso di persuasione implica una relazione con una certa 

conoscenza del mondo precedentemente posseduta dagli ascoltatori 

(Baysal 2020: 14), poiché la persuasione si realizza precisamente 

formulando affermazioni persuasive basate sulle ipotesi pregresse del 

persuasore sul contenuto della conoscenza del mondo degli ascoltatori, 

in modo che le formulazioni persuasive risultino sufficientemente 

convincenti. Il concetto stesso di conoscenza contiene in precedenza, 

come criterio, il valore di verità rispetto allo stato del mondo. Pertanto, 

gli atti linguistici non possono essere intesi come «pratiche interamente 

autoreferenziali», come li presenta Waever (Waever 1995: 55), ma 

devono essere considerati nella loro relazione referenziale con il 

mondo25, che li rende normativamente valutabili in termini di valore di 

verità, aprendo così la necessità di espandere il quadro concettuale 

della teoria della pulsione securitaria alla distinzione tra verità e 

falsità26. 

 
25 L’argomentazione è ricostruita e basata sull’argomentazione di Balzacq (Balzacq 

2010: 60). 
26 In un certo senso simile alle nostre proposte, sebbene certamente non identico, è 

stato il tentativo di un’espansione teorica della teoria della pulsione securitaria da 

parte di Floyd (Floyd 2011). Nel suo articolo intitolato Can securitization theory be 

used in normative analysis? Towards a just securitization theory, Floyd si è impegnata 

ad ampliare i fondamenti teorici e le potenzialità della teoria della pulsione securitaria 

in modo che possa essere applicata ad analisi moralmente normative di atti e attori 

(Floyd 2011: 429). Floyd articola tre criteri normativi necessari come estensioni della 

teoria della messa-in-sicurezza: (a) il riconoscimento dell’esistenza di minacce 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

411 

Oltre a questa incoerenza, Bodin (Bodin 2024: 133) critica la 

teoria della messa-in-sicurezza per “inapplicabilità”, o fallimento a 

“livello diagnostico-prognostico”, per il quale attribuisce la colpa a 

discutibili strati ontologico-epistemologici, cioè costruttivisti, presenti 

al suo interno. Bodin sottolinea che nella teoria della pulsione 

securitaria il  

 

fenomeno della costruzione di minacce alla sicurezza, come 

nota forma manipolativa di procedura di legittimazione, è 

stato generalizzato al punto che la costruzione di minacce è 

diventata una proprietà indispensabile della sicurezza. 

Pertanto, la costruzione è presente già a partire dall’atto 

primario, cioè dall’atto di designazione discorsiva (129).  

 

Da tale premessa ne consegue che, poiché «tutto è conseguenza 

della costruzione», «i problemi esistenti o passati tra persone o Stati 

sono costruiti»27, ovvero «se non fossero stati resi ‘securitari’ nel corso 

della storia tra persone e nazioni, probabilmente ci sarebbe la pace» 

(130). 

 
esistenziali oggettive, (b) l’oggetto di riferimento della pulsione securitaria deve 

essere moralmente legittimo, (c) la risposta di sicurezza deve essere adeguata alla 

minaccia in questione (Floyd 2011: 427–428). Concordiamo inoltre con la valutazione 

di Floyd secondo cui questa espansione normativa porta alla completezza della teoria 

della pulsione securitaria e ne aumenta la rilevanza per la pratica politica (428). 
27  Sebbene la teoria della pulsione securitaria conservi elementi della visione 

tradizionale della sicurezza, in particolare la sua associazione con la paura 

esistenziale, le situazioni estreme e il potenziale di violenza, essa slega il concetto da 

qualsiasi oggetto specifico da proteggere (come lo Stato) o da un tipo specifico di 

minaccia (proveniente esclusivamente da forze militari esterne, ad esempio). In linea 

di principio, qualsiasi cosa può essere un oggetto da proteggere: «la questione 

analitica diventa quindi quali rivendicazioni di sicurezza (atti linguistici) vengano 

avanzate, da chi e con quale successo in un dato contesto» (Krause & Williams 2018: 

10). 

 

 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

412 

Bodin osserva giustamente che, da una tale «prospettiva 

ontologica invertita», in cui si perde la differenza, o, meglio, la 

possibilità di distinguere tra «il reale e l’irreale, o tra il vero e il falso», 

la sicurezza è generalmente percepita come un costrutto sociale che 

serve a mascherare le intenzioni originarie di determinati centri di 

potere. Pertanto, presumibilmente, anche la decostruzione o la de-

eccezionalizzazione vengono presentate come emancipatorie. Proprio 

in questa inversione, che porta alla perdita di distinzioni, risiede l’abuso 

delle categorie filosofiche (131). Inoltre, in linea con Bodin, possiamo 

chiederci se sia «possibile che qualcuno pensi davvero che la 

percezione (come uno dei principali determinanti del relativismo 

costruttivista) del significato della sicurezza regionale inizi con la teoria 

del complesso di sicurezza regionale», dato che tale percezione «è 

stata al centro della teoria e della pratica geopolitica per almeno 150 

anni, o almeno dal periodo del Congresso di Berlino» (136). Qualcuno 

potrebbe rispondere a questa obiezione affermando che la teoria del 

complesso di sicurezza regionale cerca di stabilire una meta-posizione 

superiore, una sorta di «percezione della percezione». A questo punto, 

Bodin individua un altro tratto comune della teoria della pulsione 

securitaria con tutte le «posizioni socio-costruttiviste», che  

 

invece di qualcosa di diverso, di nuovo o di veramente 

alternativo, sostituiscono la critica (decostruzione) con 

qualcosa che modifica il soggetto stesso della critica. Il 

negativo diventa così un’illusione del positivo, o qualcosa di 

simile, e questo è un costrutto attribuito all’altro (la parte 

criticata esposta a una presunta decostruzione), ovvero […] 

un fondamento quasi-filosofico, non filosofico, nell’approccio 

alla sicurezza (Bodin 2024: 136). 

 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

413 

La teoria della pulsione securitaria può anche essere vista e 

criticata da una prospettiva più ampia, quella di una tendenza negativa 

osservabile all’interno delle scienze sociali. Questa tendenza è causata 

direttamente dalla perdita di connessione tra filosofia e scienze sociali: 

invece di un fondamento filosofico rilevante e dell’influenza della 

filosofia, questa funzione all’interno delle scienze sociali è stata assunta 

da alcuni quadri quasi-filosofici, ovvero cripto-ideologici o anche 

esplicitamente ideologici28. 

Negli ultimi decenni, il costruttivismo si è affermato come meta-

narrazione delle scienze sociali. Qui, il costruttivismo si riferisce a un 

paradigma generale in cui non solo le scienze sociali e le loro storie di 

origine e sviluppo, ma anche i loro oggetti di indagine e conoscenza, 

sono considerati costrutti socio-linguistici. In tale contesto, il 

decostruttivismo 29  emerge come una strategia interna a questo 

paradigma costruttivista, in cui la decostruzione di presunte costruzioni 

di vario tipo è vista come il riflesso dell’obiettivo cognitivo e normativo 

delle scienze sociali. Pertanto, il paradigma costruttivista e la strategia 

del decostruttivismo esistono in una relazione di circolarità e di 

reciproca dipendenza e condizionamento. È proprio la critica di questa 

riduzione delle scienze sociali e della storia della filosofia, insieme ai 

rispettivi ambiti di indagine, a una storia di costruzioni da decostruire, 

che costituisce il tema principale della prima parte del libro di Bodin, 

come indica esplicitamente il titolo stesso. Non possiamo addentrarci 

qui in un’analisi più dettagliata della sua argomentazione; torniamo 

quindi all’argomento del nostro saggio. 

 
28 Come le scuole di pensiero neomarxiste, ad esempio la Scuola di Francoforte e la 

Teoria Critica in generale, o autori post-strutturalisti come Foucault, Lévinas e altri. 
29 Bodin distingue nettamente tra la decostruzione di Derrida e la più ampia strategia 

del decostruttivismo, che non dovrebbe essere identificata con le opere di Derrida, 

ma può essere piuttosto attribuita a una cerchia più ampia di pensatori. 

 

 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

414 

Se un approccio alla sicurezza di questo tipo, costruttivista, cioè 

antisostanzialista e quasi-filosofico, si rivela inadeguato, allora è giunto 

il momento di rendere conto di una comprensione veramente filosofica 

e sostanzialista della sicurezza. 

 

5. Approccio filosofico alla sicurezza: teoria entologica della 

sicurezza umana 

La teoria entologica della sicurezza umana di Bodin accetta la critica 

della prospettiva realista sulla sicurezza, che tratta ingiustificatamente 

il fenomeno della sicurezza da un punto di vista statocentrico come 

primario e unico, riducendolo così all’ambito delle relazioni 

internazionali (in particolare i conflitti armati, il mantenimento e la 

salvaguardia dell’ordine e della stabilità interna). Inoltre, la teoria 

entologica riconosce la necessità di espandere il concetto di sicurezza 

(security) a un livello più profondo e generale, quello umano, 

attraverso la nozione di sicurezza e protezione umane (safety), che a 

sua volta si ramifica ulteriormente a livello sociale, economico, 

ecologico, e in molte altre declinazioni. 

Come sottolinea l’autore:  

 

A differenza dei concetti di sicurezza che, insieme ai dibattiti 

sulla loro portata e all’analisi delle singole questioni, 

costituiscono i Security Studies di matrice costruttivista, qui 

si tratta di riflettere sulla fonte della questione della sicurezza 

in generale. Grazie a questa caratterizzazione, l’approccio 

indiretto alle questioni di sicurezza attraverso le ‘relazioni 

internazionali’ è stato superato (Bodin 2024: 192). 

 

In ogni caso, la teoria entologica riesce ad evitare e criticare i 

presupposti e le conseguenze costruttiviste e ideologiche delle teorie 

antirealiste della sicurezza, dal liberalismo istituzionale, passando per 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

415 

la Scuola di Copenaghen, fino alle teorie della pace. Essa infatti è 

filosoficamente fondata in modo tale da non prendere le distanze dalla 

“realtà” e dalle pratiche esistenti, ma, al contrario, attraverso un 

approccio gestionale, stabilire una relazione più “intima” con il 

dinamismo della realtà, dimostrandosi così significativamente 

pragmatica sia nelle sue affermazioni sia nelle sue conseguenze. 

 

 

5.1. Carattere umanologico della teoria entologica  

Il carattere della teoria entologica è fondamentalmente umanologico. 

Bodin articola l’umanologia come idea di un nuovo paradigma 

filosofico-scientifico che pone l’uomo e il suo mondo al centro 

dell’interesse e della ricerca. Questo approccio non è del tutto nuovo; 

si era già affermato come autorevole all’inizio della Modernità. Tuttavia, 

la differenza tra l’approccio umanologico e l’umanocentrismo della 

Modernità, secondo Bodin, risiede nello sforzo dell’umanologia di 

distinguere, da un lato, l’humanum come costruzione razionale della 

natura umana al servizio della legittimazione di diverse esigenze 

ideologico-teoriche, e, dall’altro, l’ottenimento di un concetto adeguato 

della reale struttura ontologica dell’essere umano. 

L’umanologia si basa su una riconcettualizzazione della distinzione 

tra la condizione dell’uomo nel cosiddetto Stato di natura presociale e 

quella nello stato sociale/civile. L’origine di questa distinzione risale ai 

teorici del contratto sociale. Le teorie del contratto sociale mirano a 

giustificare l’esistenza della società civile e dello Stato attraverso l’idea 

del naturale come stato presociale dell’umanità, strutturato in modo 

tale che, a causa delle sue carenze, debba essere superato con la 

transizione allo Stato sociale, proprio attraverso il cosiddetto Contratto 

sociale. Si tratta di costruzioni filosofiche che non pretendono di essere 

descrizioni storicamente o fattualmente accurate di alcuni periodi 

antichi dell’umanità, ma sono invece concettualmente postulate per 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

416 

legittimare l’ordine della società civile e dello Stato come forme in cui 

una vita umana dignitosa è possibile. Rappresentanti tipici di questa 

moderna “tradizione” di pensiero sono Hobbes, Locke, Rousseau e 

Kant. 

L’idea comune a tutti loro è che la formazione della società civile 

e dell’autorità statale debba essere giustificata senza invocare Dio. La 

legittimità deve essere fondata in modo immanente e razionale, 

facendo appello alla volontà delle persone confermata da un contratto, 

in base al quale esse trasferiscono volontariamente la sovranità 

(l’autorità assoluta su se stesse) al potere statale, in cambio di 

sicurezza, pace e stabilità come le tre condizioni di una vita dignitosa 

all’interno della comunità. 

Bodin riafferma questa distinzione tra stato naturale e sociale 

differenziando le fasi antropologica e umana dell’umanità. A livello 

antropologico, l’essere umano è ancora una creatura della natura, 

caratterizzata da coscienza, e condivide molti dei suoi tratti con altri 

esseri viventi. La proprietà antropologica fondamentale dell’essere 

umano è la tensione alla sopravvivenza, a cui si aggiungono interessi 

come la proprietà, la libertà, ecc. Poiché nello stato antropologico 

questi tratti sono sfidati dall’incertezza del loro soddisfacimento, 

l’interesse alla transizione verso lo stato civile, o, meglio, umano, 

emerge come interesse a garantire questi tratti. Le teorie classiche del 

contratto sociale interpretano questa transizione solo a livello di 

legittimazione, e la transizione stessa rappresenta il loro elemento 

meno sviluppato. Al contrario, la teoria entologica, dalla sua 

prospettiva umanologica, interpreta proprio la questione della 

transizione - guidata dall’interesse per la sicurezza umana - come 

essenziale. La ragione di ciò è che l’interesse per la sicurezza umana 

rappresenta non solo il “ponte” tra lo stato antropologico e quello 

umano, ma caratterizza anche l’esistenza umana stessa sia nello stato 

antropologico sia in quello umano, solo in modi e livelli di riferimento 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

417 

diversi. Attraverso la riflessione sul livello antropologico, si raggiunge 

il livello umano, ovvero – ‘hegelianamente’ parlando – dal livello della 

coscienza si passa al livello dell’autocoscienza. 

La teoria entologica si basa principalmente sul modello hobbesiano 

dello Stato di natura e interpreta il fenomeno della sicurezza, e la sua 

negazione, a partire da una visione “pessimistica” dell’uomo naturale. 

Nella teoria entologica, quindi, la distinzione tra Stato di natura e stato 

civile diventa la distinzione tra stato di insicurezza (stato di miseria) e 

stato di sicurezza (la condizione umana come stato senza miseria)30. 

Pertanto, al centro della teoria si trova il concetto di sicurezza intesa 

come interesse umano fondamentale e condizione desiderabile 

dell’umanità, in cui la vita umana è libera dalla miseria, cioè sicura. 

Bodin non interpreta il significato originario di miseria 

semplicemente come privazione materiale o stato di violenza e pericolo 

per la vita. Lo stato di miseria è ciò che una persona si sforza di evitare, 

rischiando sempre di ricadere nel piano antropologico, non solo a causa 

di circostanze esterne come la mancanza di un apparato statale e di 

una società civile, ma soprattutto a causa della mancanza di riflessione, 

cioè di autoconsapevolezza verso la propria condizione. La miseria 

originaria dell’uomo si riflette nell’insensatezza della vita, nella 

mancanza di valori integrali e collettivi, nella mancanza delle forze che 

sostengono quella realtà sostanziale che dà senso alla vita umana 

individuale (vista dalla prospettiva della comunità che la trascende, la 

rende possibile e la precede). 

Il passaggio dallo stato antropologico a quello umano, ovvero da 

uno stato di mancanza di sicurezza a uno stato di sicurezza, viene 

articolato teoricamente attraverso la teoria entologica e, 

 
30 È importante qui notare un’espressione intraducibile: il termine sicurezza, o più 

precisamente safety, in lingua serba è bezbednost. Il termine bezbednost è 

complesso ed è composto dalle parole “beda”, che significa “miseria”, e dal prefisso 

“bez”, che significa “senza”. Quindi, a livello etimologico, la lingua serba suggerisce 

proprio questo tipo di comprensione dei fenomeni di sicurezza e protezione. 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

418 

successivamente, attraverso l’approccio del management: si tenta di 

spostare questo processo di articolazione dal piano razionale-

costruttivista al piano della realtà in corso, percepita e analizzata 

rispetto all’orizzonte della tradizione attuale e alla situazione storica 

della comunità umana che deve essere garantita. 

Lo “strumento” per una comprensione adeguata di quella realtà e 

del suo orizzonte storico, cioè l’essere umano nelle concrete condizioni 

storico-sociali, si realizza attraverso l’ontologia fondamentale di 

Heidegger. 

 

5.2. Interesse e bisogno di sicurezza e protezione umane 

Mostrando che l’uomo è sempre dedito alla sua esistenza insieme al 

suo mondo, Heidegger definisce la struttura ontologica di ogni 

comportamento umano intenzionale nel mondo e verso gli esseri in 

esso contenuti come Cura (Sorge). Basandosi su queste conclusioni, 

Bodin sottolinea che l’esistenza umana «dovrebbe essere intesa come 

uno stato primario di esposizione e ansia, che non ha un significato 

predeterminato e che, a causa della sua insostenibilità (paradosso), 

assume la forma della cura» (Bodin 2024: 242). La cura, in questo 

senso esistenziale, non dovrebbe essere interpretata principalmente 

come uno stato psicologico di stress o preoccupazione. La cura 

rappresenta una caratteristica intrinseca di ogni comportamento 

umano. La relazione di cura può essere caratterizzata da un sentimento 

di preoccupazione, ma non deve esserlo necessariamente. La relazione 

di cura è una caratteristica di ogni relazione intenzionale31, e proprio 

perché ogni relazione è di cura, il modo in cui tale cura può variare 

spazia dalla preoccupazione alla negligenza, dalla dedizione al 

disprezzo. La cura come carattere della relazione non ha un oggetto 

 
31  Il concetto heideggeriano Cura ha l’intento di sostituire e descrivere meglio 

qualcosa che nella fenomenologia husserliana è stato articolato, ma in modo più 

formale e astratto, come intenzionalità. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

419 

specifico predeterminato dell’intenzione, e Bodin la collega alla nozione 

di interesse/bisogno. L’interesse umano fondamentale, o la modalità 

fondamentale della cura, si rivela essere il bisogno di sicurezza e 

protezione. 

Il portatore dell’interesse per la sicurezza umana, inteso come 

entità il cui modo d’essere è caratterizzato da questa struttura 

ontologica, è, naturalmente, l’essere umano. Di conseguenza, 

parallelamente all’interpretazione heideggeriana del portatore della 

Sorge come Dasein, nella teoria entologica il portatore dell’interesse 

per la sicurezza umana è designato come entità della sicurezza umana. 

L’entità della sicurezza umana comprende non solo i singoli esseri 

umani, ma anche varie forme di collettività umana, come nazioni, stati, 

culture, tradizioni e ogni sorta di identità umana, nonché creazioni 

umane, tra cui città, opere d’arte, attività scientifiche, sistemi di valori, 

ecc. 

L’interesse per la sicurezza umana costituisce una caratteristica 

fondamentale e un orientamento fondamentale degli esseri umani. 

Questo interesse è definito dal perseguimento e dall’articolazione della 

sopravvivenza umana nel mondo. La sopravvivenza umana non si 

limita alla mera esistenza biologica, sebbene non la escluda; piuttosto, 

riguarda la sopravvivenza all’interno dell’esistenza come modalità di 

essere distintamente umana. L’esistenza stessa è intrinsecamente 

esposta alla dissoluzione della totalità dell’essere umano. L’insieme di 

tutte le possibili modalità di dissoluzione costituisce il significato 

originario e pieno della miseria. Pertanto, l’interesse per la sicurezza 

umana è inteso come la spinta a evitare la miseria e a proteggersi da 

essa; rappresenta la sua negazione attraverso una risposta positiva alle 

sue sfide. 

Di conseguenza, la sicurezza umana sia come fenomeno sia nella 

sua essenza, non è né un oggetto singolo, né una semplice costruzione 

linguistica o un atto linguistico, né una qualità esclusiva dello Stato. La 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

420 

sicurezza umana, nel senso pieno del termine, è il carattere 

fondamentale di uno stato di esistenza umana positivamente 

desiderato. «La sicurezza umana è intesa come l’impegno a proteggere 

i valori e gli interessi più importanti e vitali. È legittimata dal diritto alla 

vita e le sue radici affondano nella lotta primordiale degli esseri umani 

per la sopravvivenza» (Bodin 2024: 239). Come carattere positivo o 

possibile modo di essere dell’entità umana, rappresenta il significato di 

ciò che significa essere umani nel senso di essere senza miseria.  

 

Se consideriamo la comprensione dell’essere umano, da essa 

possiamo concludere che un essere umano si sforza di 

raggiungere uno stato in cui si comprende come umano, cioè 

uno stato in cui i valori fondamentali come orientamenti 

dell’umanità siano realizzati. Quindi, la sicurezza umana può 

essere considerata il tipo di orientamento fondamentale (Ib.). 

 

L’estensione del concetto di sicurezza dal singolo essere umano ad 

aspetti quali la proprietà, la società, lo Stato, la salute, l’ambiente e 

così via, è interpretata da Bodin come segue:  

 

È probabile che i diversi bisogni di sicurezza rappresentino 

una forma di articolazione o semplicemente una 

manifestazione di un interesse più fondamentale per uno stile 

di vita desiderabile e il suo ininterrotto soddisfacimento. Ciò 

costituisce una fonte inesauribile di complessità riguardo 

all’interesse per la sicurezza e l’incolumità umana, nonché di 

incertezze sulla sua comprensione (241). 

 

 

 

 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

421 

5.3. Criteri di sicurezza umana 

È nell’interesse dell’entità 32  raggiungere uno stato di sicurezza. 

Nell’ambito della teoria entologica, sono stati formulati tre criteri 

relazionali per la realizzazione di tale stato (195): 

A) Identità 

B) Integrità 

C) Sovranità 

A) Il criterio di identità riguarda «la questione della certezza 

dell’entità in un ambiente in continua evoluzione, così come la 

questione della fiducia nel contesto del processo decisionale riguarda il 

comportamento e l’azione» (195). Ciò che è in gioco qui è un’idea 

regolativa dell’essere umano nel mondo. Questo criterio risponde alla 

domanda «Chi è l’entità della sicurezza?». L’idea è che la sicurezza, 

come modo desiderabile di essere di un’entità, così come tutti i valori 

che possono essere attualizzati all’interno di tale condizione, acquisisca 

il suo significato e la sua situazione ontologica di realizzazione solo una 

volta che sia chiaro chi è il portatore di quello stato e di quei valori. 

B) Il criterio di integrità rappresenta un’ulteriore idea regolativa 

dell’esistenza umana, che si riferisce al modo di articolare e realizzare 

nuove possibilità attraverso le quali sia l’identità che il quadro 

referenziale dell’essere, ovvero il mondo dell’entità, vengono ampliati. 

L’aspetto chiave di questo criterio risiede nell’interesse di consentire la 

creazione e la preservazione dell’integrità di una struttura identitaria. 

Diventa particolarmente rilevante nei casi in cui la personalità 

dell’individuo è minacciata attraverso il pericolo di annientamento, la 

violazione della dignità o l’alienazione della proprietà, ma si applica 

ugualmente a qualsiasi altra forma di identità collettiva (196). 

 
32 Nel resto del testo, il termine “entità” deve essere inteso specificamente come 

riferito all’entità della sicurezza umana. 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

422 

C) Il criterio di sovranità rappresenta il «superiore interesse 

dell’entità» e consiste nella tendenza a consentire la libera 

interconnessione del mondo e dell’entità, un mondo concepito come 

una fonte inesauribile di possibilità per l’ulteriore sviluppo o costruzione 

dell’entità (197). Autonomia e indipendenza sono caratteristiche 

distintive della sovranità come realizzazione ultima della sicurezza e 

della protezione dell’entità. 

Pertanto, quando questi criteri sono soddisfatti, è giustificato 

parlare di un’entità come sicura e protetta. Al contrario, servono anche 

come chiari indicatori per identificare e riconoscere fenomeni specifici 

come minacce alla sicurezza. Come si può vedere, questo quadro 

teorico amplia significativamente il dominio delle minacce alla sicurezza 

oltre il tradizionale ambito del conflitto armato tra Stati e all’interno di 

essi. Prima di tali minacce esistenziali, le principali minacce alla 

sicurezza si rivelano minacce all’identità, come quelle osservate sotto i 

regimi totalitari comunisti, che hanno attivamente lavorato per 

cancellare le identità nazionali33. Inoltre, la teoria entologica consente 

di riconoscere la digitalizzazione e l’agenda delle smart cities come 

minacce alla sicurezza, non solo al livello di violazioni della privacy dei 

dati, ma a un livello ontologico più profondo, in termini del loro impatto 

sulla trasformazione delle strutture e delle relazioni identitarie, sia a 

livello personale che sociale34. 

 

5.4. Distinzione tra sicurezza-safety e sicurezza-security 

Per concludere, è importante articolare chiaramente una delle 

distinzioni fondamentali della teoria entologica, ovvero la distinzione 

tra due declinazioni del concetto di sicurezza (safety e security). Questa 

differenza può essere compresa in analogia con il concetto 

 
33 Come nel caso della nazione serba nell’ex Jugoslavia. 
34 Ho affrontato questo argomento nell’articolo Smart Cities and Social Security. How 

smart actually is to build a Smart Society (2025). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

423 

heideggeriano di differenza ontologica, ovvero la distinzione tra il livello 

ontico e quello ontologico. 

Distinguiamo gli enti come sostanze, poi secondo specie e generi, 

proprietà e relazioni, ma distinguiamo l’essere secondo i suoi modi. La 

sfera degli enti e le sue divisioni è chiamata sfera ontica. La sfera 

dell’essere e i suoi modi è chiamata sfera ontologica. La differenza 

ontologica è espressa negativamente dalla tesi che l’essere (Sein) non 

è un’altra entità tra le entità. Se ogni entità è un’entità perché è 

qualcosa di esistente, e se la somma di tutte le entità ha qualcosa in 

comune in virtù del quale sono chiamate entità, allora il loro essere è 

un fatto35. Pur non essendo un’entità, l’essere non è non-essere; cioè, 

non è nulla. Affermando ciò, riconosciamo che l’essere, anche se non 

è un qualcosa, sicuramente in qualche modo è. La risposta alla 

domanda su come qualcosa è deve essere data attraverso l’esposizione 

del modo concreto di essere di un ente. Come qualcosa sia rappresenta 

una forma interrogativa per la struttura dell’essere. L’articolazione 

concettuale della differenza tra essere ed ente fu praticata da 

Heidegger fin dai suoi esordi. Secondo il filosofo, lungi dall’essere un 

prodotto della nostra capacità di distinguere tra ciò che è e ciò che non 

è, questa differenziazione tra essere ed ente è la base di tale 

distinzione. I filosofi «hanno tradizionalmente presupposto questa 

differenza, ma non si sono chiesti come sia possibile» (Dahlstrom 2021 

227). O, come afferma Heidegger stesso: «La differenza ontologica è 

[…] la differenza […] in cui l’essere si distingue dall’ente, l’essere che 

determina quest’ultimo allo stesso tempo nella costituzione del suo 

essere» (GA 29/30: 521). 

Heidegger non solo riconosce questa differenza come qualcosa di 

reale, nel senso che non si tratta di una mera nozione priva di 

riferimento nel mondo, ma la postula come fondamento del suo 

 
35 Oppure è un fatto che esse siano. 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

424 

progetto filosofico. Sulla base della differenza ontologica, Heidegger 

prosegue postulando una nuova distinzione tra ontico (ontisch) e 

ontologico (ontologisch). L’ontico riguarda le proprietà e le 

caratteristiche concrete di un’entità, in contrasto con l’ontologico, che 

riguarda il modo specifico in cui un’entità di un certo tipo possiede le 

sue caratteristiche. Heidegger, dal principio alla metà del suo percorso, 

distingue in modo focale tra ontico e ontologico, poiché la sua mossa 

fondamentale è quella di mantenere gli enti concettualmente distinti 

dall’essere. L’aggettivo “ontologico” riguarda l’essere – ovvero ciò che 

significa essere per un dato ente o classe di enti – in contrasto con 

l’aggettivo “ontico”, che si applica agli enti in quanto tali, ovvero alle 

loro proprietà, ai loro vari assetti e comportamenti, a tutto ciò che può 

essere conosciuto empiricamente su di essi. Quando si tratta di 

comprendere i contorni fondamentali che delimitano i possibili modi di 

essere di un ente di un certo tipo, ci occupiamo della costituzione 

ontologica di enti di questo tipo; quando si tratta di questioni relative 

alla condizione e alle proprietà concrete di questo o quell’ente, ci 

troviamo nell’ambito dell’ontico. 

Se l’interesse per la sicurezza umana come safety appartiene alla 

struttura fondamentale dell’esistenza umana, intesa come entità 

primaria della sicurezza, allora il livello della sicurezza come safety e le 

sue articolazioni fondamentali appartengono alla sfera dell’ontologico. 

D’altro canto, le attualizzazioni realizzate o oggettivate dell’interesse 

per la sicurezza umana, nelle sue varie articolazioni, appartengono alla 

sfera della sicurezza come security, ovvero al piano dell’ontico. 

L’articolazione ontologica dell’interesse per la sicurezza umana 

come safety, in senso costitutivo, include i criteri di sicurezza umana. 

Le loro realizzazioni pratiche, sotto forma di entità costituite come 

istituzioni, nazioni, stati, pratiche concrete e strumenti, rientrano 

nell’ambito della sicurezza come security. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

425 

Questa distinzione può anche essere intesa in modo analogo alla 

tradizionale divisione filosofica tra realtà spirituale (Geist) e realtà 

materiale, dove il piano ontologico, o di safety, corrisponde a quello 

spirituale, e il piano ontico o di security corrisponde a quello materiale. 

La loro differenza è, quindi, reale e sostanziale, non solo 

concettuale o discorsiva, ma ciò non implica una separazione nel senso 

di autonomia o disconnessione tra queste due sfere. Proprio la loro 

interrelazione o, più specificamente, l’interesse per l’adeguata 

transizione dalla safety alla security, costituisce l’obiettivo primario 

dell’interesse per la sicurezza umana. Il pericolo risiede nella 

comprensione errata, cioè riduttiva, della safety e nella sua 

identificazione con il piano oggettivato della security, che porta 

all’inversione dell’interesse per la sicurezza umana in un interesse di 

controllo, la cui realizzazione conduce necessariamente allo stato di 

non libertà e persino di insicurezza dell’entità. 

 

6. Conclusione: idea di una filosofia della sicurezza umana come 

campo di applicazione e collegamento tra filosofia e scienze 

sociali 

Attraverso il suo orientamento umanologico, la teoria entologica 

fornisce una base convincente per l’emergere di una disciplina filosofica 

distinta: la filosofia della sicurezza umana. Piuttosto che limitarsi a 

fornire una prospettiva aggiuntiva all’attuale campo degli studi sulla 

sicurezza, questa teoria ridefinisce la questione stessa della sicurezza 

riportandola ai suoi fondamenti esistenziali. La sicurezza umana, intesa 

ontologicamente come un modo di essere fondamentalmente 

desiderabile, emerge come un interesse esistenziale costitutivo, un 

impegno a superare la sofferenza, affermare l’identità, preservare 

l’integrità e realizzare la sovranità a livello individuale, collettivo e del 

mondo-della-vita nel suo complesso. 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

426 

Questo fondamento ontologico e filosofico offre un ponte vitale tra 

filosofia e scienze sociali. In questo quadro, l’essere umano è al centro 

non come un agente razionale astratto, ma come un essere 

esistenzialmente situato la cui sopravvivenza, significato e dignità 

dipendono dall’articolazione della sicurezza nei contesti sia individuali 

che collettivi. In questo modo, la filosofia della sicurezza umana diventa 

un luogo di applicazione per ontologia, epistemologia, etica, filosofia 

politica, teoria del discorso, ermeneutica e fenomenologia, 

consentendo al contempo un dialogo interdisciplinare con campi come 

sociologia, antropologia, scienze politiche, psicologia e diritto. Il suo 

compito si estende oltre la riflessione teorica per includere l’impegno 

pratico con le condizioni contemporanee, che spaziano dalle 

trasformazioni digitali e dai rischi ecologici alle crisi di identità e 

coesione sociale. 

Distinguendo tra la safety come struttura e interesse ontologico e 

la security come sua realizzazione ontica, la teoria entologica acuisce 

la posta in gioco filosofica del discorso sulla sicurezza. Mette in guardia 

dal ridurre la sicurezza e la protezione umane a meri meccanismi di 

controllo o di regolamentazione tecnocratica – una riduzione che, 

paradossalmente, può generare non una maggiore sicurezza, ma 

nuove forme di illibertà e insicurezza. Al contrario, sostiene un 

approccio integrativo e incentrato sull’uomo, in cui la transizione dalla 

safety alla security è plasmata dai valori umani, dal contesto storico e 

dai bisogni esistenziali. In questo senso, la filosofia della sicurezza 

umana non solo colma il divario tra filosofia e scienze sociali, ma 

fornisce anche un orientamento normativo per affrontare le crisi 

complesse e interdipendenti del nostro tempo. 

 

Bibliografia 

Armon-Jones, C. (1986). The Thesis of Constructionism. In: The Social 

Construction of Emotion. London:  Basic Blackwell, 32–56. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

427 

Baldwin, D. (1997). The Concept of Security. Review of International 

Studies 23(1): 5–26. 

Balzacq, T. (2010). Constructivism and securitization studies. In: The 

Routledge Handbook of Security Studies. London: Routledge, 56–72. 

Balzacq, T. (ed.) 2011. Securitization Theory. London: Routledge. 

Baysal, B. (2020). 20 Years of Securitization: Strengths, Limitations 

and A New Dual Framework. Uluslararasi Iliskiler, 17(67): 3–20.  

Bodin, M. (2024). Filozofija bezbednosti nasuprot ontološkom 

konstruktivizmu. Beograd: Albatros plus & Centar za primenjenu 

filozofiju i društvena istraživanja. 

Booth, K. (2007). Theory of World Security. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Boyd, R. (1992). Constructivism, Realism, and Philosophical Method. 

In: Inference, Explanation, and Other Frustrations: Essays in the 

Philosophy of Science. Berkeley and Los Angeles: University of 

California, 131–198. 

Buzan, B. (1991). People, States, and Fear. Boulder, CO: Lynne Rienner 

Publishers. 

Buzan, B., O. Waever, and J. de Wilde. 1998. Security: A New 

Framework for Analysis. Boulder, CO: Lynne Reinner. 

Dahlstrom, M. A. (2021). Difference (Unterscheidung). In Dahlstrom’s, 

M. A. (eds.), The Cambridge Heidegger Lexicon. London: Oxford 

University Press, 227–231. 

Derrida, J. (1985). Letter to a Japanese Friend. In Derrida and 

Differance, ed. Wood & Bernasconi, Warwick: Parousia Press, 1-5. 

Deudney, D. (1990). The Case against Linking Environmental 

Degradation and National Security. Millennium 19(3): 461–476. 

Diaz-Leon, E. (2015). What Is Social Construction. European Journal 

of Philosophy 23(4): 1137–1152 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

428 

Floyd, R. (2011). Can securitization theory be used in normative 

analysis? Towards a just securitization theory. Security Dialogue, 42(4-

5): 427–439. 

Heidegger, M. (1962). Being and Time. Oxford: Blackwell Publishers. 

Heidegger, M. (1978). Frühe Schriften: (1912–1916) 2nd edn., ed. Von 

Herrmann Friedrich-Wilhelm. Frankfurt am Main: Klostermann. 

Heidegger, M. (1983). Die Grundbegriffe der Metaphysik: Welt – 

Endlichkeit – Einsamkeit (1929–1930). Frankfurt am Main: 

Klostermann. 

Heidegger, M. (1985). History of the Concept of Time, Prolegomena. 

Trans. by T. Kisiel. Bloomington: Indiana Univeristy Press. 

Heidegger, M. (2005). Über den Anfang. Ed by Paola-Ludovika 

Coriando, Klostermann, 

Heidegger, M. (2007). Zur Sache des Denkens: (1962–1964). Ed by 

Von Herrmann Friedrich-Wilhelm. Frankfurt am Main: Klostermann. 

Heidegger, M. (2009). Das Ereignis (1941/42). Ed. von Herrmann, F.W. 

Frankfurt am Main: Klostermann. 

Hobbes, T. 1998 (1651). De Cive (On the Citizen). Edited and 

translated by Richard Tuck and Michael Silverthorne. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Keith Krause and Michael Williams (2018). Security and “Security 

Studies”: Conceptual Evolution and Historical Transformation. The 

Oxford Handbook of International Security. Edited by Alexandra Gheciu 

and William C. Wohlforth, London: Oxford University Press, 1–18. 

Kolodziej, E. A. 1992. Renaissance in Security Studies? Caveat lector! 

International Studies Quarterly, 36(4): 421–438. 

Mabaquiao, N., M. (2018). Speech Act Theory: From Austin to Searle. 

A Journal for Humanities, Social Sciences, Business, and Education 19 

(1): 35–45. 

Nunes, J. 2012. Reclaiming the Political: Emancipation and Critique in 

Security Studies. Security Dialogue, 43(4): 345–361. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

429 

Romčević, B. (2018). Metodološki profil dekonstrukcije, Opće 

postavljanje. Filozofska istraživavanja 151(38): 625–635. 

Smiljanić, D. (2025). Smart Cities and Social Security – How Smart 

Actually Is It to Build a ‘Smart Society’, Problems of Social and 

Economic Security Book Series Vol. 5, New Threats to the Security of 

Bulgaria, the Balkans, and the European Union, 109–117. 

Smiljanić, D. (2025). Smart Cities – Digital Utopia or Digital 

Totalitarianism, Master Thesis. Belgrade: Faculty of Security Studies. 

Schmitt, K. (2006). The Concept of the Political, trans. George Schwab. 

Chicago: The University of Chicago Press. 

Shiping, T. 2010. Offence–defence Theory: Towards a Definitive 

Understanding. The Chinese Journal of International Politics, 3: 213–

260.  

Snyder, G. H. 2007. Alliance Politics. Ithaca, NY: Cornell University 

Press. 

Vuori, A. J. (2011). How To Do Security with Words, A Grammar of 

Securitisation in the People’s Republic of China. University of Turku. 

Waever, O. (1989). Security, The Speech Act. In: Analysing the 

Politics of a Word. Research Training Seminar. Copenhagen: Center 

for Peace and Conflict Research. 

Waever, O. (1995). Securitization and Desecuritization. In: On 

Security. New York: Columbia University Press, 46 – 86. 

Walt, S. M. 1991. The Renaissance of Security Studies. International 

Studies Quarterly, 35(2): 211–239.  

Williams, P. 2008. Security Studies: An Introduction. London: 

Routledge.  

Williams, R. E., Jr., and P. R. Viotti (2012). Arms Control: History, 

Theory, and Policy, Santa Barbara, CA: ABC-CLIO, 2 vols. 

 

 

 



Dušan Smiljanić, Critica umanologica dell’abuso delle teorie filosofiche nelle scienze sociali 

 

430 

 

 

 


