
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  21/11/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  02/01/2026  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026 
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6883 

  

 

Giustificazioni umanologiche in merito a Philosophy 

of Human Safety and Security versus Ontological 

Constructivism 

 

(Humanological Motives for Philosophy of Human Safety 

and Security Versus Ontological Constructivism) 

 

Milenko Bodin 

University of Belgrade - RS 

 

 

Abstract 

The paper starts from the “new poverty of philosophy” and the 

dominance of ontological (critical) constructivism in security studies, 

which reduces thinking to mere construction and erases the difference 

between philosophy and ideology. In contrast, the author develops a 

humanologically motivated philosophy of security as an attempt to 

restore the security of thought and regain an authentic understanding 

of freedom of thought beyond a purely negative concept of freedom. 

Through a hermeneutical reading of Hobbes’s model of the state of 

nature and legitimation, the thesis is derived that security is a 

fundamental, existential interest of the human being, from which both 

the social state and the concept of a security entity arise. On that basis 

an entological theory of security is formulated, in which identity, 

integrity, and sovereignty are the key criteria for the fulfillment of the 

security interest and the basis for the development of security culture 

and strategic security culture. In a broader context, the humanological 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

360 

approach allows linking the philosophy of human security with 

democracy as a communicative community that avoids both the 

universalist totalitarianism of ideologies and the technocratic 

governance of people. The philosophy of security thus proves to be an 

applied philosophy that establishes a feedback loop between 

theoretical and practical knowledge and offers an integral model for the 

study of contemporary security phenomena. 

Keywords: philosophy of security, ontological constructivism, security 

of thought, entological theory of security, humanology 

 

Abstract 

Il saggio principia dalla “nuova povertà della filosofia” e dal predominio 

del costruttivismo ontologico (critico) nelle ricerche sul concetto di 

sicurezza (Security Studies), che riduce il pensiero a mera costruzione 

e cancella la differenza tra filosofia e ideologia. Al contrario, l’autore 

sviluppa una filosofia della sicurezza motivata umanologicamente come 

tentativo di ripristinare la sicurezza del pensiero e di recuperare 

un’autentica comprensione della libertà di pensiero, al di là di un 

concetto puramente negativo di libertà. Attraverso una lettura 

ermeneutica del modello hobbesiano dello Stato di natura e della 

legittimazione, si ricava la tesi che la sicurezza è un interesse 

esistenziale e fondamentale dell’essere umano, da cui nascono sia lo 

Stato sociale sia il concetto di entità di sicurezza. Su questa base, viene 

formulata una teoria entologica della sicurezza, in cui identità, integrità 

e sovranità sono i criteri chiave per il soddisfacimento dell’interesse per 

la sicurezza e la base per lo sviluppo delle culture della sicurezza e della 

sicurezza strategica. In un contesto più ampio, l’approccio umanologico 

consente di collegare la filosofia della sicurezza umana con la 

democrazia come comunità comunicativa che evita sia il totalitarismo 

universalista delle ideologie sia il governo tecnocratico degli individui. 

La filosofia della sicurezza si rivela quindi una filosofia applicata che 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

361 

stabilisce un circolo di corrispondenze tra conoscenza teorica e pratica 

e offre un modello integrale per lo studio dei fenomeni di sicurezza 

contemporanei. 

Parole chiave: filosofia della sicurezza, costruttivismo ontologico, 

sicurezza del pensiero, teoria entologica della sicurezza, umanologia 

 

 

1. Introduzione 

Come1 si può riflettere e dire qualcosa su un libro che si è scritto, senza 

che ciò sia già stato detto nel libro stesso? È quasi impossibile. Mi è 

sembrato che l’unica strada appropriata fosse parlare delle sue origini. 

Nel discutere le motivazioni di questo mio lavoro, vorrei metterne in 

evidenza le singole parti, senza però perdere di vista il fatto che ciò 

che chiamiamo il tutto è stato il risultato di un processo aperto di 

pensiero e di ricerca. Il leitmotiv era lo stato attuale della filosofia, la 

cui stessa esistenza e senso sono stati messi in discussione. La messa 

in discussione fondamentale del significato della filosofia portata avanti 

in vari modi nel pensiero dell’Europa occidentale (Carnap e il 

positivismo logico [1931], le diagnosi di Spengler [1918/1922] e di 

Heidegger [1976], la posizione di Habermas [1973]) ha portato 

all’attuale sinergia tra costruttivismo, Progressivist Studies e una 

condizione che si può chiamare “post-filosofia”. 

Esaminando il fenomeno della sicurezza nella letteratura e nel 

mondo accademico, nonché la presenza di un argomento così 

importante nella quotidianità, ho notato che la ricerca è condotta 

all’interno di quadri di riflessione che presuppongono che sappiamo già 

di cosa stiamo parlando e che dobbiamo solo determinare tecnicamente 

chi minaccia la sicurezza e chi la “difende”. Fino a poco tempo fa, negli 

approcci scientifici, non si parlava nemmeno di una o più scienze della 

 
1 Traduzione dall’inglese a cura di Lorenzo De Donato. 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

362 

sicurezza, ma la si considerava piuttosto sulla base di “definizioni” 

provenienti da uno specifico prisma di singole scienze sociali. 

Da questa situazione è derivato il presupposto che la sicurezza 

occupi il polo opposto di significato e senso rispetto alla libertà, e che 

quindi abbia uno status discutibile nel contesto della riflessione sulla 

democrazia. Ciò che mi ha creato difficoltà nella comprensione del 

fenomeno è stato il fatto che non fosse di interesse per la filosofia 

proprio a causa del suo presunto status di non-pensiero, derivante dai 

presupposti sopra menzionati. 

Inoltre, qualsiasi connessione tra filosofia e sicurezza poteva 

essere trovata solo indirettamente, all’interno della disciplina delle 

Relazioni internazionali, le cui teorie più note sono il realismo (che trae 

spunto dalle posizioni teoriche di Hobbes) e l’istituzionalismo liberale 

(che trae spunto dalle posizioni teoriche di Kant). 

Questa situazione mi ha fornito la spinta fondamentale per 

affrontare la possibile relazione diretta (originaria) tra filosofia e 

sicurezza. Tuttavia, una motivazione ancora più forte è stata forse il 

mio incontro con il contenuto principale dei cosiddetti Security 

Studies2 , all’interno dei quali ho scoperto il significato e l’uso quasi 

filosofico del pensiero sulla sicurezza nella forma del costruttivismo. In 

particolare, si tratta del cosiddetto costruttivismo ontologico o “critico”, 

che ha portato il pensiero filosofico nell’ambito di una costruzione 

multipla della realtà. Da qui, la decostruzione ha assunto il significato 

di liberazione, proprio come nelle precedenti costruzioni ideologiche 

storiche che hanno spostato il significato del discorso e il senso di tutto 

ciò che esiste nel prospettivismo della Rivoluzione. 

Da ciò è emerso un altro importante elemento, presentato 

soprattutto nelle parti finali del mio libro. Come possiamo dar vita a 

 
2 Per saperne di più, si veda il testo Security Studies: An Introduction (2008). 

 

 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

363 

una comprensione della filosofia efficace, che possa essere distinta 

dall’ideologia, ma che comunque influenzi la vita delle persone? 

Dopotutto, l’ideologia si presentava proprio come efficace, in contrasto 

con l’astrattezza e la natura apertamente accademica della filosofia. 

Questo mi ha portato a considerare quella che ho definito filosofia 

applicata3. 

In sostanza, si tratta di cercare di basare il nostro pensiero sulla 

natura dei due tipi di fenomeni che ho trattato. Uno è il fenomeno 

stesso della sicurezza, che è tale da non poter essere in alcun modo 

compreso come astratto, né lasciato a considerazioni puramente 

accademiche. In altre parole, i piani teorico e pratico nell’articolazione 

di questo fenomeno sono intrecciati. 

A un altro livello di riflessione, sebbene correlato al primo, si 

colloca il fenomeno del management. Esso emerge come un interesse 

a dare significato ai risultati nella forma di una disciplina scientifica. In 

entrambi questi segmenti esiste una sorta di rapporto di circolarità, che 

attesta uno “scambio” di contenuti teorici e pratici. Dal punto di vista 

di un approccio scientifico, per queste ragioni, viene definito applicato. 

Ciò che per me era più importante era come il “teorico” potesse 

fondersi con il “pratico” all’interno di un approccio umanologico4 alla 

filosofia applicata, e in particolare alla filosofia della sicurezza. 

Quali sono state dunque le origini principali del mio libro? 

 
3  Ho scritto sui principi della filosofia applicata in Principles of Application of 

Philosophy to Social Sciences (Bodin 2023). 
4 L’umanologia è una corrente di pensiero filosofico che indaga l’esperienza umana 

dell’essere e simultaneamente la traduce in riflessione sull’essere umano, in indagine 

scientifica e in azione pratica volta a plasmare il mondo umano. Allo stesso tempo, il 

pensiero umanologico costituisce uno sforzo permanente di individuazione e 

decostruzione delle forme di riduzione dell’esperienza umana – sia del pensiero 

sull’essere umano che dell’essere-umano-nel-mondo – allo status di costruzioni e 

ideologie legittimanti come nella tradizione del cosiddetto umanesimo o nelle varie 

piattaforme teoriche che apparentemente “aboliscono” l’essere che chiamiamo 

umano (ad esempio nelle diverse correnti del Postumanesimo e del 

Transumanesimo). Per ulteriori informazioni, si veda il testo Humanology and 

Humanological Sciences (2025). 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

364 

- Il bisogno di mettere in sicurezza il pensiero come risposta allo 

stato attuale (che chiamerei la nuova povertà della filosofia), una 

motivazione che deve soprattutto affrontare la decostruzione del 

costruttivismo ontologico; 

- L’applicazione della filosofia al discorso scientifico e sociale, 

tematizzata attraverso l’esempio del fenomeno della sicurezza; 

- L’elaborazione filosofica della gestione della sicurezza umana e 

nazionale; 

- La filosofia della sicurezza umana e della democrazia. 

Oltre a queste quattro giustificazioni, presenterò a grandi linee 

anche il percorso argomentativo del libro stesso, nonché il suo 

significato complessivo. 

 

2. La sicurezza del pensiero umano 

Quando attribuiamo al pensiero la categoria della sicurezza, cerchiamo 

di capire se si stia affermando qualcosa di simile oppure di contrario 

all’idea di “libertà di pensiero”. Se sappiamo che il pensiero può essere 

non libero e quindi messo in pericolo e sotto pressione, distorto e reso 

non autentico, allora parliamo del bisogno di libertà. Così facendo, 

introduciamo quasi tacitamente due piani di riflessione sul pensiero. In 

primo luogo, che il pensiero può essere minacciato, fino alla completa 

falsificazione, da varie influenze esterne. In secondo luogo, che è 

necessario garantire al pensiero uno stato di libertà. Affermando 

questo secondo punto, indico l’evidente necessità di sicurezza del 

pensiero, intesa come prevenzione dalle suddette influenze negative. 

Così espresso, l’interesse per la sicurezza corrisponde pienamente 

all’articolazione della libertà nel bisogno di “libertà di pensiero”. È 

spesso articolato alla maniera del cosiddetto “concetto negativo di 

libertà”. Tipicamente, la libertà appare quindi al plurale: come libertà 

da pressioni, libertà da influenze esterne, libertà dal controllo e, in 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

365 

generale, libertà da qualsiasi autoritarismo. Questo indica un legame 

tra sicurezza e libertà di pensiero? Sembrerebbe di sì. 

Il pensiero, tuttavia, non può essere ridotto al mero piano 

fenomenico della sua manifestazione. Il legame tra sicurezza e libertà 

(di pensiero) è strettamente afferente al pensiero sotto ogni aspetto, 

nelle sue accezioni sia interna che esterna. Questo proprio perché il 

pensiero può essere minacciato dall’interno in diversi modi: dai 

pregiudizi delle categorie di pensiero che si vanno formando, 

dall’interiorizzazione di determinate percezioni o attraverso percorsi 

strategici di formazione concettuale. Sorge quindi la domanda: come 

possiamo formulare un atteggiamento nei confronti della libertà di 

pensiero quando non possiamo parlare di un’influenza in forma 

negativa, poiché è nascosta e quindi ci appare come qualcosa di 

interno? Tuttavia, se intendiamo questa influenza nascosta come 

qualcosa che non appartiene al pensiero, allora il termine “esterno” si 

approfondisce, poiché tocca ora l’essenza stessa del pensiero. In che 

modo quell’influenza esterna assume un significato interno, 

minacciando la libertà di pensiero? 

Dobbiamo rispondere a questa domanda con uno sguardo 

ermeneutico alla concezione dominante della libertà nel pensiero 

dell’Europa occidentale. La sicurezza è stata a lungo considerata un 

argomento non filosofico. Al contrario, la libertà è stata un tema 

prediletto dai filosofi negli ultimi due secoli. Perché? 

Si tratta di un’influenza ideologica sulla filosofia. L’ideologia del 

progresso – del nuovo in quanto nuovo – nella svolta ontologico-

metafisica dal teocentrismo all’umanocentrismo 5  ha reso possibile 

l’idea del nuovo umano, comune a tutte le ideologie: liberalismo, 

comunismo e nazismo. Questo nuovo umano è colui che sta arrivando. 

 
5  Bodin non intende qui antropocentrismo in senso classico, ma propone 

umanocentrismo alla luce della sua posizione ‘umanologica’ [N.d.T.]. 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

366 

Arriva, necessariamente, come nuovo dal futuro e deve avere la strada 

spianata. Per questo, è necessaria una particolare concezione della 

libertà, che abbiamo precedentemente denominato come concetto 

della liberazione6. 

La libertà, in questa concezione, è equiparata alla cosiddetta 

comprensione negativa della libertà. È, quindi, “libertà da”, al cui 

servizio è anche “libertà per”. La libertà è un costrutto dell’humanum. 

L’humanum è la sua piattaforma, e la libertà è la sua legittimazione nel 

poter produrre come nuovo essere. Il costruttivismo ontologico si basa 

proprio su questo concetto di libertà di pensiero. La libertà si rivela un 

meccanismo legittimante per la creazione di costrutti di pensiero. 

Inoltre, nello spirito dell’emergere dell’ideologia come concetto esso 

stesso “costruito”, la riflessione stessa si trasforma in attività 

costruttiva in cui varie categorie filosofiche del pensiero – anzi, il 

pensiero nella sua interezza – vengono “liberamente” organizzate e 

riorganizzate nel significato, scambiandosi di posto nell’ordine di senso, 

finché la totalità del pensiero non cede alla “struttura” linguistico-

testuale del discorso7. 

Di conseguenza, la sicurezza del pensiero si rivolge al significato 

stesso della filosofia, poiché tematizza la relazione della filosofia con 

qualcosa che la filosofia non è. La sicurezza del pensiero umano deve 

essere connessa alla capacità del pensiero di riconoscere e differenziare 

– e soprattutto di generare l’impulso attraverso il quale il pensiero si 

 
6  Di questo argomento ho parlato nel testo Philosophical Discourse of Liberalism 

(2019). 
7  Destutt de Tracy coniò e utilizzò per la prima volta il termine idéologie nel suo 

articolo del 1796 Mémoire sur la faculté de penser, presentato alla Section de 

l’analyse des sensations et des idées del neonato Institut National. In seguito, 

sviluppò il concetto nella sua opera in più volumi Éléments d’idéologie (1801-1815), 

ma la prima occorrenza compare nel Mémoire del 1796. 

Da de Tracy, che Marx definiva uno degli ideologi francesi, alle forme contemporanee 

e ibride di ideologia, ciò che accomuna tutti è la libertà che si concedono di invertire 

il significato ontologico delle categorie di pensiero in base alle esigenze o agli interessi 

delle dottrine dominanti. Approfondiremo questo argomento più avanti nel testo. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

367 

interessa a tale differenza. In altre parole, il pensiero, invece di 

rimanere in uno stato di indifferenza, deve diventare differenziante. 

Nella nostra precedente descrizione (che è anche uno dei temi centrali 

del libro) è emerso chiaramente il tentativo di sostituire la filosofia con 

il costruttivismo ontologico. 

Il costruttivismo ontologico, anche all’interno degli studi 

costruttivisti, si distingue dal costruttivismo convenzionale o 

metodologico. Viene utilizzato anche il termine “costruttivismo critico”, 

per rafforzarne il senso di comprensione totale (riferendosi a “tutto ciò 

che esiste”). Il costruttivismo ontologico o critico è un’estensione della 

svolta metafisica storica in cui la metafisica dell’oltre viene sostituita 

dalla metafisica del mondano 8 . Ciò significa che la realtà – e in 

particolare il pensiero su tale realtà, che è principalmente l’interesse 

della filosofia (cioè del pensiero filosofico) – è considerata un costrutto 

aggiunto. La storia della filosofia è, quindi, la storia del costruttivismo. 

Il costruttivismo ontologico (o critico), considerando – analogamente 

alla concezione marxiana dell’ideologia – che tutto nel pensiero è 

sempre stato ideologia, sostiene che tutto nel pensiero è sempre stato 

costruzione. 

Su questa base, viene introdotto il concetto di decostruzione9, che 

risiede nell’ambito del discorso – discorso che, a sua volta, viene 

proclamato come l’unica realtà ontologica (“tutto è testo e nulla esiste 

al di fuori del testo”). La critica impone che la decostruzione sia 

considerata una “svolta ontologica”, in cui concetti, idee e concezioni 

“tradizionali” o filosofiche di qualsiasi tipo si conformano al senso 

nascosto della costruzione. In quanto tali, devono essere modificati, e 

 
8 Ciò riguarda l’errata ipotesi che la metafisica sia esclusivamente teocentrica. La 

svolta metafisica significa che il modo di pensare metafisico è, in sostanza, preservato 

nell’epoca che inizia con l’Umanesimo, ma con il suo significato invertito. Ciò che un 

tempo occupava il “posto” di Dio è stato preso in consegna dall’idea di umano 

(Humanum). 
9 Per approfondimenti su questo concetto e sulla comprensione della decostruzione 

associata al pensiero di Derrida, si veda Derrida 1985. 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

368 

ciò che un tempo era ontologia o epistemologia dovrebbe ora essere 

inteso come un modo nuovo e decostruito di usare quei termini – 

opportunamente definito ontologia sociale o epistemologia sociale. 

Quasi per analogia storica con il materialismo sociale di Marx, la 

versione più influente del costruttivismo è il costruttivismo sociale10. 

Tutto ciò, per così dire, ha avuto un preludio nelle suddette 

concezioni della libertà. Pertanto, è necessario comprendere che la 

filosofia della sicurezza è motivata dalla sicurezza del pensiero. 

Nell’espressione “libertà di pensiero” scopriamo quindi un meccanismo 

costruttivo attraverso il quale un singolo aspetto della libertà viene 

elevato a validità assoluta: l’approccio prevalentemente negativo al 

concetto di libertà. La sicurezza del pensiero richiama l’attenzione su 

questo fenomeno e si impegna per una comprensione autentica, cioè 

integrale, della “libertà di pensiero”. La sicurezza del pensiero – così 

come l’interesse per la sicurezza inteso come interesse umano basilare 

in generale, descritto nel libro Philosophy of Human Safety and Security 

versus Ontological Constructivism 11  – indica l’unica possibile 

preservazione della libertà dal modello hobbesiano dello Stato di natura 

(il cui significato è oggetto di approfondimento ermeneutico), ovvero 

l’idea di libertà nella totalità dell’essere umano – che è allo stesso 

tempo libertà nella sua totalità. 

Si tratta, quindi, di un approccio olistico che comprende sia 

l’aspetto negativo che quello positivo della libertà, ma che non 

consente alla libertà di diventare un meccanismo ipostatizzato di 

produzione di costrutti, cioè di diventare un fine in sé. Non è un caso 

 
10 Sul costruttivismo e il costruttivismo sociale, si vedano gli approfondimenti di Boyd, 

1992 e Diaz-Leon, 2015. 
11 Il testo Philosophy of Human Safety and Security versus Ontological Constructivism 
(2024) è la prima monografia tematica nel percorso dell’umanologia come paradigma 
filosofico per il XXI secolo. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

369 

che l’idea kantiana di libertà come fine in sé sia amata dai 

costruttivisti12. 

Un’ermeneutica del modello hobbesiano, giustificata 

umanologicamente, articola l’unica possibile continuità del significato 

di libertà, così come viene descritta, e così come viene 

necessariamente superata, a partire dallo Stato di natura. 

Non dimentichiamolo: quello Stato di natura è, in altre parole, uno 

stato di libertà assoluta. E la libertà assoluta non è altro che la libertà 

che si pone come fine in sé. Quindi, nel descrivere il superamento dello 

stato di libertà assoluta attraverso l’interesse umano fondamentale per 

la sicurezza, la filosofia della sicurezza umana non solo non abolisce 

l’idea di libertà, ma la porta avanti nella sua interezza e nel suo proprio 

significato di sicurezza della libertà. Ciò prosegue fino alla 

comprensione della reciproca unità di teoria e pratica nella forma di 

sicurezza come libertà e libertà come sicurezza. 

La filosofia della sicurezza umana, quindi, attraverso l’esigenza di 

sicurezza del pensiero, indica la necessità di attenzione e Cura (Sorge) 

verso la natura riflessiva del pensiero. Ciò implica una sorta di 

fenomenologia del pensiero e il suo importante aspetto di 

manifestazione, ovvero la comunicazione. Ciò include il contenuto 

performativo del pensiero, i momenti intenzionali nell’atto linguistico, 

il modo di dirigere l’attenzione, nonché una riflessività del tutto 

esterna, una sorta di messa in relazione della comunicazione con il 

“mondo non pensante” del linguaggio13. 

 
12  Sull’influenza di Kant sul costruttivismo e sugli appelli costruttivisti a Kant, si 

vedano Korsgaard 1996; Forst 2024; Gledhill & Stein 2022. 
13  Per approfondimenti, si veda Gadamer 2011. Ciò può essere osservato in 

particolare attraverso le articolazioni dello Zwischenwelt del linguaggio, che riguarda 

la natura del linguaggio che acquisisce significato discorsivo da un mondo di 

comunicazione non-reale. Tuttavia, nel nostro pensiero, è necessario muoversi 

all’interno dell’orizzonte di quel mondo. 

 

 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

370 

Naturalmente, la riflessività del pensiero rimane uno dei compiti 

riconoscibili della filosofia, che la distingue dal costruttivismo. Questo 

è stato definito molto tempo fa come “pensiero che pensa se stesso”. 

Ma questo non è per mera cautela nel differenziarsi dai costrutti del 

pensiero. Piuttosto, come è stato detto, dato che l’esame del significato 

del pensiero, così come di ciò che nell’essere umano possiamo 

riconoscere come significato di progresso o sviluppo, risiede nella 

natura stessa dell’impegno paradigmatico umanologico, ci viene 

ricordato che la filosofia della sicurezza è, da un lato, volta a stabilire 

un orientamento o un criterio per realizzare l’interesse della sicurezza 

umana, vale a dire l’identità, l’integrità e la sovranità del pensiero e 

dell’azione, e quindi dell’essere umano come entità di sicurezza. Allo 

stesso modo, la filosofia della sicurezza si fonda su un approccio 

umanologico alla situazione umana complessiva, che oggi è 

fondamentalmente caratterizzata dalla sospensione della filosofia come 

pensiero. L’umanologia costituisce la filosofia della sicurezza, così come 

la filosofia stessa nel nostro tempo, impegnandosi simultaneamente in 

una decostruzione filosofica del costruttivismo ontologico e in una 

costante preoccupazione di stabilire un’autentica esperienza umana 

nell’articolazione del mondo che ci circonda. 

 

3. Panoramica del percorso argomentativo del libro 

Nel libro Philosophy of Human Safety and Security versus Ontological 

Constructivism abbiamo esplorato le radici del costruttivismo. È emerso 

che il costruttivismo in senso ontologico è un prodotto di matrici 

ideologiche più antiche, i cui elementi chiave sono la costruzione 

dell’essere umano e del mondo umano basata sull’assolutizzazione del 

concetto negativo di libertà e sui modelli di legittimazione (e 

costruzione) della realtà costruiti su di esso. Dopo aver delineato i 

concetti filosofici interpretati attraverso una lente costruttivista (come 

l’ontologia o l’epistemologia), abbiamo proceduto a un’interpretazione 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

371 

filosofica di uno dei più famosi costrutti metodologici: il modello di 

legittimazione di Hobbes. 

Attraverso un’analisi filosofica della costruzione degli stati naturale 

e derivato di Hobbes, abbiamo indicato il significato della costruzione 

nel modellare la giustificabilità, ovvero la legittimazione, della 

condizione umana come società e stato. Allo stesso tempo, abbiamo 

sottolineato l’insensatezza della sua estrapolazione nel costruttivismo, 

che inverte l’uso metodologico delle costruzioni in un uso ontologico, 

cosicché la filosofia in generale finisce per essere vista come una 

grande costruzione (“storia” o narrazione). 

La decostruzione filosofica del modello di legittimazione dello stato 

derivato, cioè dello stato sociale, ci ha permesso di articolare l’interesse 

alla sicurezza non solo come il legame tra lo stato naturale e quello 

sociale, ma anche come stato dell’essere umano. Quest’ultimo si 

manifesta in due forme: come esistenza e come entità (con riferimento 

alla sicurezza umana). 

Su questa base, abbiamo percepito la crescente complessità 

dell’interesse alla sicurezza, e quindi che la dualità ontologica si 

esprime anche nell’interesse che lo stato di sicurezza sia 

costantemente garantito. La coppia ontologica esistenza-entità 

produce una relazione riflessiva tra il significato primario, la sicurezza 

umana in senso originario, e il significato derivato, la sicurezza umana 

come stato “costruito” dell’entità umana 14 . La perdita di questa 

connessione fondamentale consente l’incursione del costruttivismo 

ontologico sul piano filosofico e, sul piano dell’interesse per la 

sicurezza, la falsificazione di tale interesse in interessi particolari 

costruiti che non hanno più il senso della sicurezza, ma del controllo. 

 
14 Argutamente, Bodin propone una doppia definizione concettuale in lingua inglese, 

difficilmente traducibile in italiano, stabilendo una differenza tra human safety 

(sicurezza umana in assoluto, come bisogno) e human security (sicurezza umana 

derivata, come costrutto sociale), che rispecchia il binomio esistenza e entità [N.d.T.]. 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

372 

L’applicazione dell’analisi ermeneutica del modello di 

legittimazione di Hobbes ha dimostrato la rilevanza di un approccio 

filosofico alla sicurezza, poiché ha rivelato la sicurezza come un 

interesse fondamentale (esistenziale) dell’essere umano. Ciò ha anche 

dimostrato l’irrilevanza dell’inversione costruttivista dei significati di 

ontologia ed ermeneutica in un volontarismo d’uso – soprattutto nel 

cosiddetto costruttivismo sociale e successivamente nelle scienze 

sociali. 

Analogamente, l’analisi del discorso sulla sicurezza si è riferita alla 

filosofia del linguaggio e alla retorica della sicurezza come fonte 

dell’emergere di categorie per pensare alla sicurezza: conservazione, 

certezza e fiducia. Ciò ha rafforzato il legame rilevante con un approccio 

filosofico alla sicurezza, in contrapposizione ad approcci costruttivisti o 

“quasi-filosofici”. Ciò è importante a causa della funzionalizzazione del 

discorso sulla sicurezza, all’interno della quale si perde la differenza tra 

uso e abuso del discorso. Infatti, se il discorso è “un mondo di 

costruzione” e nulla di reale esiste al di fuori di esso, allora le 

proposizioni sulla sicurezza e quelle sulla non-sicurezza hanno lo stesso 

valore. 

Dalla considerazione delle proprietà fondamentali dell’interesse 

per la sicurezza come interesse umano, è emersa una riflessione sulla 

dualità di tale interesse nei due stati descritti. Uno è lo stato naturale 

e l’altro lo stato che ne deriva. Chiamo quest’ultimo stato sociale, o 

stato del mondo umano. Il primo è determinato dall’analisi filosofico-

antropologica, poiché riguarda la questione della sopravvivenza umana 

in uno stato di assoluta libertà che conduce alla distruzione. 

A quel livello, tuttavia, l’essere umano è già distinguibile nella 

transizione allo stato di “affari umani”, poiché l’umano è definito 

nell’esistenza come una forma specifica di riflessione della tensione alla 

sopravvivenza. In una modalità esistenziale, vengono articolate le 

forme linguistiche fondamentali dell’interesse ad abbandonare 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

373 

l’esposizione della vita alla distruzione e alla miseria di tale stato di 

“affari”. 

Così, il bisogno umano fondamentale per la sicurezza costituisce 

uno stato di esistenza radicalmente diverso nella forma del poter-

essere, del perdurare come entità di sicurezza umana. In questo modo, 

l’analisi filosofico-antropologica si è trasformata (è stata trasferita) in 

un’analisi filosofico-umanologica. 

Dai diversi livelli di riflessione, così come dalle forme dell’entità di 

sicurezza umana – dalle singole forme di persone fino a quelle più 

complesse, come gli stati o le civiltà – è emersa l’esigenza di una teoria 

entologica della sicurezza umana, all’interno della quale l’identità è 

considerata il criterio fondamentale per percepire il soddisfacimento 

dell’interesse alla sicurezza nelle suddette categorie di riflessioni sulla 

sicurezza / protezione. Contrariamente alle relativizzazioni 

costruttiviste della sicurezza basate su forme mutevoli di identità 

(poiché, ovviamente, in tale visione, le identità sono costrutti), 

abbiamo stabilito che l’identità è la condizione fondamentale per la 

riconoscibilità di un’entità di sicurezza umana, e quindi la misura 

fondamentale del soddisfacimento dell’interesse di sicurezza. L’identità 

viene stabilita proprio in nome della sicurezza, nel contesto di diversi 

discorsi sia sull’identità che sulla sicurezza umana. 

In contrasto con le teorie costruttiviste di dubbia applicabilità, la 

teoria entologica offre un fondamento filosofico per formulare le varie 

scienze della sicurezza, nonché per un’applicazione diretta come critica 

reale, e non selettiva (come nel costruttivismo), dell’ideologia del 

discorso sulla sicurezza. Dimostra di offrire un potenziale importante 

per lo sviluppo della cultura strategica, affermando il significato interno 

del discorso sulla sicurezza come cultura della sicurezza analitica e 

proattiva. 

La teoria entologica è alla base del concetto filosofico-scientifico di 

sicurezza e possiede pertanto un maggiore potenziale esplicativo e 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

374 

persino predittivo per i problemi di sicurezza e per i percorsi verso la 

loro soluzione al livello delle complesse relazioni tra molteplici entità di 

sicurezza a livello bilaterale, multilaterale e persino globale. 

L’entità è la categoria di base che emerge dall’interpretazione che 

articola l’interesse per la sicurezza in diverse forme e livelli di 

riflessione. Per seguire la formazione di tale interesse, si definisce 

anche l’oggetto dell’interesse per la sicurezza e, allo stesso tempo, la 

sua potenziale o effettiva risoluzione, nella misura in cui l’oggetto è 

contemporaneamente anche un problema di sicurezza. Il bisogno 

umano di sicurezza è il mediatore primario (agente) della condizione 

umana e quindi della crescita dell’essere umano in relazione allo Stato 

di natura. Cultura e identità culturale, quindi, derivano da questo 

bisogno di umana sicurezza, che si plasma in un’entità. 

Da ciò si costruisce la cultura della sicurezza dell’entità. Definire 

un’entità denota allo stesso tempo le sue proprietà vitali fondamentali, 

senza le quali non potrebbe continuare a esistere come entità umana 

nel mondo. 

Da un punto di vista filosofico, in direzione del costruttivismo 

(ovvero, una critica alla comprensione, soprattutto, dello status 

ontologico ed epistemologico dei costrutti di sicurezza), 

l’interpretazione stessa dell’interesse umano per la 

sicurezza/protezione come costruzione rappresenta un potenziale o 

reale problema di sicurezza. 

Nel contesto dell’esame di cinque categorie chiave (domini) nel 

confronto con il costruttivismo – ontologia, epistemologia, identità, 

analisi del discorso e critica dell’ideologia – l’esposizione 

dell’applicazione della teoria entologica si riferisce alla possibilità di 

analizzare il bisogno umano di sicurezza intersecando le proprietà 

fondamentali dell’entità con ciò che risulta dal bisogno. In altre parole, 

le proprietà ontologiche ed epistemologiche – (metodologiche) – si 

incrociano con quelle pragmatiche. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

375 

La posizione epistemologica si basa su quella ontologica, ovvero 

sulla posizione secondo cui è possibile stabilire una continuità a partire 

dall’interesse originario per la sicurezza umana, così come l’entità 

stessa nasce dall’interazione di fattori naturali, storico-processuali e di 

configurazione/costruzione sociale. Epistemologicamente, ciò significa 

che il “reale” è presunto nella forma dell’oggetto verso cui è diretto 

l’interesse della conoscenza, piuttosto che come realtà oggettiva. Il 

“reale” non perde la sua realtà se si tratta di un interesse umano (e 

mutevole)15. Ecco perché parliamo di un discorso rilevante per l’entità 

come una modalità per testare la realtà dell’interesse dell’entità. 

 

 

 

 
                                                                                            I 

 

                                                               ins  

 

  

                                                                                              D 

 

 

 

 

 

Figura 1 

 

 

Spiegazione relativa alla figura 1 qui sopra: 

I: indica le caratteristiche di un’entità che sono di lunga durata. 

D: indica le configurazioni di un’entità che cambiano più 

rapidamente nella vita sociale. 

 
15 Le dinamiche di interdipendenza tra i fattori che plasmano gli interessi di sicurezza 

umana di un’entità e la sua istituzionalizzazione costituiscono la base per interpretare 

l’interesse “reale” e l’epistemologia della comprensione dell’entità, che illustriamo nel 

grafico che segue. 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

376 

ins: indica l’istituzionalizzazione del discorso dell’entità, che si 

manifesta in diverse dimensioni chiave: 

A) Dal lato della società: la formazione di un cosiddetto modello 

culturale. 

B) Dal lato dello Stato: la sovranità del processo decisionale. 

C) Dal lato dei valori: la trasferibilità, sia nel discorso pubblico 

nazionale che in quello estero. 

D) Dal lato dello sviluppo dell’entità: la comunicatività con possibili 

contributi alla formazione del discorso. 

In tale contesto, viene anche intrapresa un’analisi concettuale sia 

del livello di riflessione sul bisogno di sicurezza in relazione al 

costruttivismo, sia del contenuto concettuale della riflessione sulle 

categorie chiave coinvolte nell’applicazione. Pertanto, la spiegazione 

concettuale della cultura dovrebbe evidenziare la questione 

dell’identità dell’entità, le cui proprietà fondamentali guidano la 

percezione e l’articolazione dei valori. Da qui nasce la cultura della 

sicurezza. La cultura della sicurezza rappresenta il modo di plasmare il 

discorso sul bisogno di sicurezza di una data entità. 

La coltivazione dell’entità nella condizione umana in generale, 

quindi, deve il suo principio guida e la sua energia al bisogno umano di 

sicurezza. All’interno del concetto di cultura strategica come concetto 

di sicurezza, l’orientamento strategico del discorso è considerato parte 

della razionalità strategica, il cui contesto di analisi, come abbiamo 

visto, è il discorso sulla sicurezza. 

Oltre all’applicazione della teoria entologica all’analisi dei modelli 

culturali e delle dinamiche della sicurezza, l’analisi del discorso sui 

bisogni della protezione umana e sulle forme di azione performativa ha 

una connessione diretta con l’esame della sicurezza umana. L’analisi 

della configurazione strutturale dell’entità ha tale connessione: come 

quell’entità cambia, se vi sia una dinamica di cambiamenti legittimi o 

di cambiamenti che portano a una distorsione del bisogno della 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

377 

sicurezza umana nel modo stesso di strutturare l’entità e organizzare 

il bisogno. 

 

4. Contesto più ampio dell’applicazione della teoria entologica 

L’interesse primario dell’approccio umanologico nell’articolare 

l’applicazione della filosofia risiede nelle questioni della sicurezza 

umana. Abbiamo visto che ciò ha richiesto di trasformare la 

comprensione della filosofia in un punto di partenza umanologico. Ha 

inoltre richiesto la creazione di una teoria di accompagnamento che 

consenta il monitoraggio socio-scientifico del raggiungimento della 

sicurezza umana. 

La teoria della necessità di protezione per gli umani è vicina al 

noto concetto di “sicurezza umana” in generale. Tuttavia, si può 

distinguere un approccio internalista ed uno esternalista al tema. Nella 

formulazione di indicatori esternalisti, anche la ricerca sugli aspetti 

internalisti dell’interesse gioca un ruolo, come l’esame della percezione 

della fiducia in se stessi in relazione alla paura dell’incertezza nella vita 

comunitaria. 

L’esame degli aspetti internalisti del bisogno di sicurezza fornisce 

una guida per l’esternalizzazione delle conclusioni. Una delle 

conclusioni più importanti è che l’interesse è articolato come un 

problema della comunità umana, poiché è compreso non solo in modo 

recettivo, ma anche proattivo. Su questa base, vengono articolate non 

solo la teoria sociale, ma anche le politiche sociali e le politiche 

pubbliche in generale, innanzitutto indagando lo stato di autostima 

umana e la dignità della vita nella comunità. 

Si necessita sviluppare una cultura del valore della vita in 

collegamento con l’interesse allo sviluppo come vettore di 

trasformazione culturale. Ciò significa che gli esseri umani hanno diritto 

ai cosiddetti valori superiori che perseguono in tale processo. 

L’approccio umanologico all’idea di progresso lo lega all’interesse 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

378 

umano per la sicurezza. Il progresso è visto come un processo di 

avanzamento verificabile piuttosto che una mera dichiarazione. 

All’interno della disciplina scientifica filosoficamente applicata della 

gestione della sicurezza umana, è anche considerato un esempio 

misurabile di valutazione16. 

L’approccio umanologico è al servizio del progresso, inteso come 

sviluppo di criteri di miglioramento umano. Ciò include lo sviluppo di 

indicatori di sicurezza umana come criteri di progresso umano. Mi 

aspetto che alcuni di questi indicatori diventino ancora più importanti: 

- Un dato prodotto è davvero umano o è stato realizzato 

interamente e in autonomia dall’intelligenza artificiale? 

- Una città è una comunità di esseri umani o una società governata 

dai software? 

- Il criterio fondamentale di differenziazione rispetto 

all’intelligenza artificiale sarà il dualismo come caratteristica del 

pensiero umano? 

 

5. Filosofia della sicurezza umana e democrazia 

È necessario affrontare in profondità concetti come la legittimazione e 

la democrazia, perché questo è un campo altamente suscettibile di 

ideologizzazioni. Ecco perché inizio con una distinzione fondamentale: 

la legittimazione dell’agire in nome dell’essere umano non è la stessa 

cosa della legittimazione da parte dell’essere umano. Quest’ultima è un 

chiaro segno distintivo delle ideologie in cui “l’umano” fungeva da esca 

per l’attivazione dell’azione rivoluzionaria. Tutto ciò rientrava in un 

unico costrutto innalzato su una piattaforma di base: la costruzione 

dell’Humanum. 

 
16 Ho scritto su questo argomento in Management of National and Human Safety 

(2015). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

379 

Se affermiamo che il significato della democrazia dovrebbe essere 

ricercato alla luce della legittimazione delle azioni guidate dal 

benessere, ciò equivale al perseguimento di uno stato di entità che 

valorizzi la pace e lo sviluppo delle proprie potenzialità. Pertanto, non 

significa un risultato garantito a priori sotto forma di una formula 

chiamata “progresso”. Allo stesso tempo, la legittimazione non può 

essere ridotta a una formula di diritti o beni universali, né lo può essere 

la libertà (poiché ciò equivarrebbe a una descrizione dello Stato di 

natura o di qualcosa di simile al “paradiso in Terra”, ovvero il 

comunismo). 

Pertanto, legittimazione e democrazia dovrebbero essere intese 

come il bisogno della comunità umana di autoaffermazione nella 

propria sovranità decisionale e di azione. Si tratta quindi di una forma 

di comunità co-soggettiva che articola, in modo fondamentalmente 

pragmatico, un’esigenza di validità generale ma non universale, 

caratteristica delle ideologie17. 

La democrazia, nel senso sopra esposto, si pone così non 

formalmente, ma essenzialmente, in opposizione all’universalismo e al 

totalitarismo dell’ideologia. Grazie al suo aspetto filosofico, attraverso 

l’approccio umanologico, essa rappresenta essenzialmente un chiaro e 

pratico allontanamento dalla logica neoliberista o da qualsiasi altra 

logica ibrida di potere che sta all’origine di questo problema. 

L’approccio umanologico, nel tentativo di esprimere l’interesse per 

un’esperienza umana consapevole e sicura di sé, nonché nel 

decostruire i diversi livelli di legittimazione da parte dell’umano, 

preserva – nel mondo delle vite umane – la distinzione tra l’umano e 

l’artificiale, il reale e il simulato. A tal fine, è di fondamentale 

importanza preservare la differenza tra filosofia e ideologia. Subito 

 
17  La nozione di co-soggetto nasce dal progetto di Apel di trasformazione della 

filosofia del soggetto. Per approfondire, si veda Apel 1973. 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

380 

dopo, è fondamentale stabilire una netta differenziazione dell’ideologia 

dal suo uso figurativo, eccessivamente ampio per denotare schemi 

concettuali, convinzioni consolidate o programmi d’azione individuali. 

Pertanto, la filosofia deve tornare a essere proattiva, efficace e 

applicabile non solo in teoria, ma anche nel mondo-della-vita 

(Lebenswelt). Non deve più soccombere a una forma ideologica, ma 

allo stesso tempo deve avere un’influenza sociale. In questo senso, la 

filosofia deve stabilire criteri per stabilire quali idee politiche - che 

includono visioni del mondo e concezioni dell’umanità - siano e quali 

non siano ideologie, ma piuttosto assomiglino a quadri euristici o idee-

guida nella ricerca e nella formazione dell’azione umana, inclusa la 

formazione dell’opinione pubblica. 

In questo senso, la democrazia non è un’ideologia, ma 

principalmente l’idea di una società della comunicazione che crea 

procedure pragmatiche di diffusione. In quanto tale, è uno dei principali 

indicatori del progresso umano 18 . Pertanto, la democrazia non 

dovrebbe essere intesa come qualcosa di noioso all’interno del sistema 

della democrazia liberale come fosse una sorta di criptoliberalismo. 

Essa deve integrarsi con lo stile di vita umano, che non è prescrittivo 

ma consta di un contatto vivo con i valori che rendono la tradizione 

parte integrante della vita attuale degli individui. Deve anche 

incorporare efficacemente la distinzione tra il ruolo positivo dell’autorità 

nel progresso umano e la pratica dell’autoritarismo19. 

Inoltre, la democrazia rappresenta la costruzione di istituzioni 

comunicative sulle fondamenta del carattere co-soggettivo 

dell’interpretazione della razionalità umana. Sulla base di tutto questo, 

la cultura dell’educazione nella società si fonda su un’etica della 

corresponsabilità e, in senso normativo, sfocia nell’ordinamento 

 
18 Apel ne parla in un’intervista (Bodin 1991). 
19 Per approfondire, si veda Gadamer 1989. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

381 

giuridico dello Stato. Le istituzioni, in tal caso, sono considerate un 

bene pubblico nonché un fattore essenziale per il progresso umano e 

nel raggiungimento del bene concreto della comunità umana. Intesa in 

questo modo, la democrazia non ha alcun problema costitutivo con il 

cosiddetto dualismo degli aspetti verticale e orizzontale delle relazioni 

sociali. Al contrario, è un baluardo contro il totalitarismo strutturale del 

dominio cripto-ideologico del discorso – un tempo in nome della 

“razionalità” e ora in nome della “normalità”. 

I valori che sono valori solo per gli esseri umani ci portano 

all’operazionalizzazione della relazione verticale-orizzontale nel 

contesto del progresso. In una società della comunicazione, i modelli 

meritocratici corrispondono alle procedure democratiche, tendendo a 

un criterio pragmatico di successo. Anche questo è un indicatore del 

progresso di una comunità umana. 

 

6. La giustificazione umanologica e il significato della filosofia 

della sicurezza umana 

Il tentativo di tematizzare la questione della sicurezza in modo e 

contesto filosofico è nato dalla distinzione tra l’interesse filosofico e 

quello quasi-filosofico per il fenomeno della sicurezza. E quando 

parliamo di fenomeno, intendiamo il campo fenomenico della 

strutturazione della sicurezza come espressione della fenomenologia 

della condizione umana – antropologicamente, nel senso di 

sopravvivenza e, filosoficamente, nel senso di esistenza (Existenz). 

Poiché l’analisi ha evidenziato l’importanza della legittimazione della 

posizione dell’essere umano nel mondo, tale contesto di analisi 

rappresenta al contempo la concezione hobbesiana della transizione 

dell’umano dalla condizione naturale a quella umana. Ciò indica che i 

fondamenti della filosofia della sicurezza umana sul piano ontologico e 

sul piano della legittimazione nel pensiero sono essenzialmente gli 

stessi – solo su differenti livelli di riflessione. 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

382 

La rilevanza di quanto detto si riflette nelle considerazioni sui 

problemi di sicurezza contemporanei, all’interno dei quali il concetto di 

sicurezza si estende a un numero sempre maggiore di fenomeni e 

interpretazioni di diversi processi nel mondo, tanto da perdere 

significato concettuale e avvicinarsi all’uso colloquiale 20 . 

L’indeterminatezza teorica e persino la confusione sono state 

ulteriormente accresciute dalla “funzionalizzazione” della portata 

legittimante del concetto per il perseguimento di interessi politici 

(discutibili). 

In tale contesto, comprendiamo anche l’essenza del cosiddetto 

dilemma della sicurezza, ovvero l’interdipendenza tra l’instaurazione di 

uno Stato di sicurezza e l’aumento simultaneo del pericolo della sua 

violazione. Con un approccio coerente ai fondamenti teorici della 

sicurezza, la percezione del dilemma viene eliminata, poiché la 

suddetta interdipendenza non nasce da una contraddizione interna al 

concetto stesso, ma dalla funzionalizzazione di elementi “selezionati” 

della sua struttura, attraverso i quali viene legittimata l’instaurazione 

di uno stato di pericolo elevato21. 

L’importanza di articolare i fondamenti teorici della sicurezza 

risiede proprio nel fatto che una violazione di quest’ultima non deve 

 
20 Purtroppo esistono numerosi esempi di “funzionalizzazione” della sicurezza. Questi 

spaziano dal processo di espansione della NATO, proclamato modello di sicurezza 

collettiva nel mondo, alla lotta ‘contro il neo-nazismo’ da parte di Putin attraverso la 

conquista del territorio di un altro Stato, fino agli interventi umanitari giustificati come 

il ‘garantire’ condizioni di vita per le popolazioni in pericolo. Si veda anche Simić 

2002: 123. 
21 In questo contesto, va anche notato che le analisi di questo studio indicano che 

non è possibile parlare in modo coerente di uno stato generale di sicurezza o 

protezione umana, o di sicurezza come concetto astratto. Il concetto di sicurezza e 

protezione umana è necessariamente legato al presupposto di un’entità, semplice o 

complessa, composta da diverse altre entità. In quest’ottica, il dilemma della 

sicurezza si riduce alla questione se le misure adottate per garantirla per un’entità la 

compromettano contemporaneamente per altre. Le minacce alla sicurezza e alla 

protezione in generale possono corrispondere al rischio di conflitti tra entità che 

potrebbero mettere in pericolo il mondo come campo di intersezione di comunità 

umane, o l’esistenza umana stessa, e solo in questo senso si può parlare di sicurezza 

globale. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

383 

necessariamente basarsi su un atto di violenza pratica. Le 

considerazioni precedenti suggeriscono la conclusione che essa inizia 

in realtà a un livello prevalentemente concettuale-discorsivo. 

Analizzando i fondamenti filosofici per lo studio del fenomeno della 

sicurezza, è stato scoperto un modello umanologico della sua 

formazione sul piano logico-concettuale. È stato dimostrato che i limiti 

dei (e le opposizioni ai) più importanti approcci teorici contemporanei 

possono essere superati. 

Ricordiamo che le teorie incentrate sullo stato mettono in primo 

piano il ruolo di esso, trascurando il piano dell’interazione sociale dei 

fattori di sicurezza o le conseguenze delle soluzioni di sicurezza che 

possono mettere a repentaglio i diritti individuali e altri diritti umani. 

Le teorie sociali attribuiscono la priorità alle peculiarità delle società 

come entità prevalentemente culturali. Tuttavia, in quanto soggetto 

primario dell’interesse per la sicurezza umana, non possono 

sopravvivere in isolamento dagli aspetti statali e internazionali della 

loro attuazione. 

Infine, l’approccio teorico della Teoria della sicurezza umana vede 

il fenomeno attraverso la lente della protezione dei valori umani 

generali, mediante l’attuazione dei diritti umani universali e la garanzia 

dello sviluppo sostenibile. Questo approccio afferma giustamente 

l’invocazione delle radici umane della sicurezza, soprattutto nel 

contesto del processo di alienazione dell’essere umano a causa di 

aspetti del suo potere incentrati sullo stato e globali che rendono gli 

esseri umani, come specie, insicuri. 

Tuttavia, criticando i fattori di sicurezza statalizzata per aver 

ignorato o violato il bisogno umano di sicurezza, questa concezione si 

espone a sostenere strumenti e istituzioni sovrastatali che dovrebbero 

inevitabilmente prendersi cura della sicurezza a livello globale. Questo, 

purtroppo, apre la porta alla legittimazione dell’istituzione della 

sicurezza come un ordine mondiale che si adatta perfettamente ai 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

384 

detentori del potere globale. L’abbinamento tra aumento di potere e 

appelli alla sicurezza, in questa prospettiva, porta a mettere a 

repentaglio quest’ultima come interesse essenzialmente umano, 

riportando così il problema all’inizio del suo processo di risoluzione. 

È proprio questo “inizio” che abbiamo affrontato in questo lavoro, 

in termini di un’articolazione filosofica della sicurezza e della protezione 

umane in contrapposizione ad una forma reificata di esse. L’obiettivo 

era quello di far luce sulle conseguenze teoriche dell’ipotesi della 

sicurezza come interesse autenticamente umano. Abbiamo esaminato 

l’origine della comprensione della sicurezza in concezioni che pongono 

l’essere umano e il suo bisogno in primo piano. 

Nelle teorie sull’emersione della società moderna, dove la 

concettualizzazione della sicurezza appare inizialmente inseparabile 

dalla concettualizzazione dell’essere umano, abbiamo scoperto una 

connessione di tipo giuridico tra l’interesse per la prima e l’interesse 

per il secondo come individuo, come essere sociale e come essere 

rispecchiato nello Stato sovrano. L’analisi dei fondamenti della 

concettualizzazione della società moderna ha evidenziato la struttura 

evolutiva della sua logica legittimante, invocando qualità umane 

fondamentali che trasformano l’interesse per la sopravvivenza, la pace 

e lo sviluppo nell’articolazione del concetto di sicurezza umana. 

Tale concetto, le proprietà fondamentali della sua struttura e le 

proprietà pragmatiche della sua trasformazione costituiscono un 

modello di fondamento filosofico – un modello umanologico di 

riflessione sulla sicurezza umana. Secondo questo modello, l’interesse 

per la sicurezza umana è alla base dell’interesse per la società 

organizzata, per un ordine statale e per la comprensione dell’essere 

umano come individuo titolare del diritto al rispetto dei valori umani 

generali. Pertanto, a nessuno di questi interessi può essere assegnata 

una priorità teorica nella concettualizzazione della sicurezza, né può 

essere attribuito lo status di soggetto esclusivo della sicurezza. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

385 

Ciò che le teorie sopra menzionate inducono è un disturbo nel 

soddisfacimento dell’interesse per la sicurezza umana, a scapito di 

alcuni elementi dello sviluppo di tale interesse, tali da non 

rappresentare un fondamento coerente appropriato allo studio 

filosofico-scientifico del fenomeno della sicurezza, ma piuttosto una 

base per articolare l’esigenza di garantirne gli aspetti particolari. 

Strategicamente, tuttavia, la teoria della società e del discorso che 

fornisce il quadro più ampio per la riflessione è il costruttivismo, inteso 

come la posizione che reinterpreta il filosofico in una dottrina quasi-

filosofica dei fondamenti della sicurezza. 

La disgregazione del concetto di sicurezza è accompagnata da 

disturbi vari e multivalenti nella percezione della condizione 

presupposta come stato di sicurezza. Una percezione basata sul 

presupposto dell’esistenza di essa non comprende la comprensione 

della struttura del fenomeno, delle ragioni e delle modalità della sua 

trasformazione. Forse – ancora più importante – non riesce a cogliere 

i percorsi di inversione22 dell’interesse per la sicurezza umana in uno 

pseudo-concetto che trasforma la sicurezza in uno strumento per 

raggiungere obiettivi contrari al concetto autentico e originario. 

Per quanto riguarda uno degli obiettivi principali messi in campo 

fin dall’inizio in questo lavoro – l’applicazione della filosofia – abbiamo 

innanzitutto gettato le basi per tracciare in modo interconnesso i 

fenomeni sul piano teorico e pratico. Il piano applicativo implica anche 

l’articolazione della teoria entologica, nata dal rinnovamento della 

riflessione filosofica sulla sicurezza. Le posizioni teorico-metodologiche 

derivano dalla filosofia della sicurezza e della protezione umana, ovvero 

dal contesto socio-scientifico di analisi del fenomeno che abbiamo già 

menzionato. La teoria entologica è marcatamente orientata verso 

 
22 Il termine “inversione” indica qui il capovolgimento del significato del bisogno di 

sicurezza umana nell’interesse di mettere in sicurezza, cioè l’interesse a porre sotto 

controllo processi o altre entità. 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

386 

approcci scientifici applicati, poiché i fenomeni di sicurezza vengono 

esaminati nel contesto di un approccio interdisciplinare alle dimensioni 

pratiche dei problemi di sicurezza, che richiedono un collegamento 

diretto tra il piano teorico e quello pratico nella loro risoluzione. 

In questi e altri ambiti applicativi, il piano teorico si riflette 

direttamente nel piano dell’implementazione, e viceversa. Di fatto, 

questo approccio corrisponde alla natura del fenomeno, alla proprietà 

di ricostruzione permanente sia della struttura del concetto sia dello 

stato che descriviamo come sicurezza umana. La filosofia della 

sicurezza umana riflette quindi la necessità di un monitoraggio 

integrale della trasformazione delle proprietà teoriche della sicurezza 

nella realizzazione di stati di sicurezza, nonché del controllo della loro 

stabilità o deformazione strutturali. 

Si può affermare che grazie a questo approccio è stato possibile 

stabilire i fondamenti filosofici della teoria entologica come modello 

integrale per lo studio della sicurezza a livello di interesse umano 

generale, nei suoi aspetti particolari (a livello di entità) e nei suoi 

aspetti concreti (efficaci) per il raggiungimento di uno stato di cose 

desiderabile. A tal fine, è stato dimostrato che l’importanza del modello 

umanologico di riflessione e concettualizzazione del concetto di 

sicurezza nei fondamenti teorici dell’emersione della società moderna 

non si esaurisce con la sua validità generale. Elaborando le potenzialità 

esplicative del modello umanologico di base, l’analisi ha dimostrato che 

esso può essere ulteriormente sviluppato in un modello per articolare i 

fondamenti teorici dello studio delle entità di sicurezza e, in ultima 

analisi, della cultura della sicurezza, nonché per costruire il campo 

scientifico generale dello studio dei fenomeni di sicurezza. 

Quindi, la consueta comprensione secondo cui il fenomeno della 

sicurezza può essere studiato solo in modo interdisciplinare viene in 

qualche modo modificata, poiché l’interdisciplinarità in questo lavoro è 

intesa come l’applicazione di vari approcci scientifici pertinenti, ma 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

387 

all’interno della considerazione di fenomeni fondati e inquadrati 

filosoficamente. 

Nelle sezioni precedenti, abbiamo cercato di chiarire le motivazioni 

e l’interesse per un rinnovamento, e per la fondazione su nuove 

fondamenta, di una coerente dimensione filosofica di riflessione sulle 

questioni della sicurezza, nonché per la fondazione del campo di ricerca 

che ne consegue. Abbiamo cercato di chiarire che, con un nuovo 

paradigma filosofico – l’umanologia – si realizza una circolarità tra le 

forme di conoscenza filosofica e scientifica e, più in generale, tra le 

forme di conoscenza teorica e pratica in merito al fenomeno della 

sicurezza umana. 

In tal modo, abbiamo descritto le origini fondamentali e, allo 

stesso tempo, il significato principale della filosofia della sicurezza 

umana. 

 

Bibliografia 

Apel, K. O. (1973). Transformation der Philosophie, 2 Bände. Frankfurt 

am Main: Suhrkamp. 

Bodin, M. (1991). Intervju sa profesorom Karl-Otto Apelom ZA JEDNU 

ETIKU SA-ODGOVORNOSTI. THEORIA 3-4: 51–56. 

Bodin, M. (2015). Humanology and Humanological Sciences 

Humanology, Vol. 1. Applied Philosophy and Social Research Center, 

Belgrade. 

Bodin, M. (2023). Principles of Application of Philosophy to Social 

Sciences. In 8th International Congress on Social Sciences & 

Humanities. Eds. Zarnadze, I. & Zarnadze, S., 942–950. 

Bodin, M. (2015). Menadžment nacionalne i ljudske bezbednosti. 

Belgrade: FB. 

Bodin, M. (2024). Filozofija bezbednosti nasuprot ontološkom 

konstruktivizmu. Belgrade: Albatros Plus & Centar za primenjenu 

filozofiju i društvena istraživanja. 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

388 

Bodin, M. (2019). Filozofski diskurs liberalizma. Belgrade: Fakultet 

bezbednosti. 

Carnap, R. (1931). Überwindung der Metaphysik durch logische 

Analyse der Sprache. Erkenntnis 2: 219–241. 

Derrida, J. (1985). Derrida and Différance. Eds. D. Wood & R. 

Bernasconi. Warwick: Parousia Press, 1–5 (“Letter to a Japanese 

Friend”). 

Spengler, O. (1918/1922). Der Untergang des Abendlandes. Umrisse 

einer Morphologie der Weltgeschichte. München: Oskar Beck. 

Heidegger, M. (1976). La fin de la philosophie et la tâche de la pensée. 

Questions IV. Paris: Gallimard. 

Habermas, J. (1973). Wozu noch Philosophie?  Kultur und Kritik: 

Verstreute Aufsätze zur Literatur, Musik und Gesellschaft. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp, 126–147. 

Williams, P. (2008). Security Studies: An Introduction. London: 

Routledge. 

Boyd, R. (1992). Constructivism, Realism, and Philosophical Method. 

Inference, Explanation, and Other Frustrations: Essays in the 

Philosophy of Science. Berkeley & Los Angeles: University of California 

Press, 131–198. 

Díaz-León, E. (2015). What Is Social Construction? European Journal 

of Philosophy 23(4): 1137–1152. 

Korsgaard, C. (1996). The Sources of Normativity, ed. Onora O’Neill. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Forst, R. (2024). The Noumenal Republic: Critical Constructivism After 

Kant. Cambridge: Polity Press. 

Gledhill, J., & Stein, S. (2020). Hegel and Contemporary Practical 

Philosophy: Beyond Kantian Constructivism. New York/London: 

Routledge. 

Gadamer, H. G. (2011). Istina i metoda. Belgrade: Fedon. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

389 

Gadamer, H. G. (1989). Text and Interpretation. New York: New York 

University Press. 

Simić, D. (2002). Nauka o bezbednosti: savremeni pristupi 

bezbednosti. Belgrade: Fakultet političkih nauka. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Milenko Bodin, Giustificazioni umanologiche… 

390 

 

 


