
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  02/09/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  12/10/2025  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026  
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6735 

 

 

¿Declarar o confesar? Aproximaciones a una 

concepción acontecial de la confesión 

 

(To Declare or to Confess?  

Approaches to an Evential Thinking of Confession) 

 

Blanca Requejo Curto  

University of Valladolid - ES 

 

 

Abstract 

The purpose of this paper is to revisit a reading of confession and 

testimony as examined by Paul Ricoeur, in order to enrich the concept 

of the event as proposed in its variations by the phenomenology of 

givenness. This is relevant because, when approaching a phenomenon 

as complex as the theatrical scenic event, we encounter that it points 

to the limits of the regime of saturated givenness, urging us to attend 

to the singularity of its mode of appearing. For this part of the study, 

we will focus on exploring the possibility of an evential dimension of 

confession, or rather, a confessional dimension of the event. Thus, we 

shall revisit – through the reflections of Ricoeur and Derrida – a 

selection of issues proper to the phenomenology of the event: the 

figure of the witness, its epistemic relation to the event, the latter’s 

mode of givenness, and its consequences for hermeneutics. Although 

the event presents itself as an excessive phenomenon, we will chart 

our path from the reverse side of givenness; that is, beginning with the 

figures of loss. 

Keywords: confession, gift, phenomenology, theatre 



Blanca Requejo Curto, ¿Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepción… 

 

76 

 

Resumen 

El presente texto tiene por objeto retomar una lectura de la confesión 

y el testimonio examinados por Paul Ricoeur con el fin de enriquecer el 

concepto de acontecimiento que, en sus variaciones, propone la 

fenomenología de la donación.  Esto resulta relevante porque, a la hora 

de abordar un fenómeno tan complejo como el acontecimiento escénico 

teatral encontramos que éste nos señala los límites del régimen de 

donación de la saturación para que atendamos la singularidad de su 

modo de darse. Para esta parte del estudio, nos centraremos en 

explorar la posibilidad de una dimensión acontecial de la confesión, o, 

más bien, una dimensión confesional del acontecimiento. Deberemos 

pues revisitar, desde las reflexiones de Ricoeur y Derrida una selección 

de cuestiones propias de la fenomenología acontecial: la figura del 

testigo, su relación epistémica con el acontecimiento, el modo de darse 

de éste y sus consecuencias para la hermenéutica. A pesar de que el 

acontecimiento se presenta como un fenómeno excesivo, nosotros 

estableceremos nuestro recorrido desde el reverso de la donación, es 

decir, partiendo de las figuras de la pérdida. 

Palabras clave: confesión, don, fenomenología, teatro 

 

 

1. Introducción 

Los aportes de Paul Ricoeur en la fenomenología del don han sido 

decisivos para la consolidación y el desarrollo que esta rama ha 

experimentado en las primeras décadas del siglo XXI. El rendimiento 

de sus reflexiones alcanza el núcleo mismo de los problemas del don 

(y, por descontado, del perdón), pero, lejos de detenerse ahí, la noción 

de acontecimiento que manejamos en este área de la fenomenología 

queda comprometida por el modelo hermenéutico que confeccionemos 

en consecuencia a las dinámicas del don. Además, tenemos que 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

77 

interpretar como un privilegio la actitud de curiosa y cautelosa apertura 

que Ricoeur exhibe respecto a numerosas ideas del estructuralismo, el 

psicoanálisis o incluso respecto a los rendimientos de la hermenéutica 

de la sospecha.  

Por su parte, en el ámbito de la creación escénica el auge del 

paradigma performativo ha puesto la comprensión de la obra como 

acontecimiento en el foco de interés de creadores, investigadores y 

críticos. Recordemos cómo Fischer-Lichte recoge esta idea en una de 

sus tesis:  

 

 Las puestas en escena no pueden comprenderse 

adecuadamente como obras sino como acontecimientos, pues 

al crearse el hecho escénico mediante la interacción de 

ejecutantes y espectadores, en un proceso autopoiético, no 

se puede hablar de una obra. Cuando concluye el proceso 

autopoiético que genera la puesta en escena, no da como 

resultado un evento escénico; más bien se acaba el hecho 

escénico. Ya pasó, se ha perdido irremediablemente. Existe 

sólo como, y en, el proceso de la realización; existe sólo como 

acontecimiento. Como acontecimiento, la puesta en escena –

a diferencia de la producción escénica – es única e irrepetible. 

(Fischer-Lichte 2014: 27) 

 

Sin embargo, los desarrollos de esta idea tienen todavía muchas 

cuentas pendientes: la posición e identidad del autor respecto al 

acontecimiento, la vigencia de la noción de obra, la responsabilidad del 

espectador, la pertinencia de los materiales textuales, el subtexto... Por 

tanto, nosotros, al acudir a la Filosofía para obtener asistencia, nos 

dirigiremos a la disciplina que ha mostrado extraordinaria minuciosidad 

cuando se trata de atender el perfil paradojal del acontecimiento desde 

su filiación con el enigma del don: la fenomenología de la donación. 



Blanca Requejo Curto, ¿Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepción… 

 

78 

Nos encontramos, entonces, con que estas cuestiones exceden con 

mucho el área de la Estética y de la Filosofía del Arte en general 

mientras que las categorías con las que la fenomenología de la 

donación ha abordado las inquietudes teológicas apuntan a un exceso 

que ha sido recogido por la noción de acontecimiento con un 

incuestionable éxito. Pero en lo que respecta al acontecimiento 

escénico, esta rama de la fenomenología contemporánea tiene un 

exigente reto aún por enfrentar. Se trata entonces de averiguar casi al 

modo de una proposición qué papel juegan y cómo se expresan en el 

caso del fenómeno escénico teatral todas las categorías que orbitan en 

torno al acontecimiento tal como lo han estudiado los fenomenólogos 

que arrancan sus inquietudes desde la cuestión del don.  

De todas esas categorías que hemos mencionado, quizá la más 

intuitiva para comenzar el itinerario sea la de testimonio1. 

 

2. Testimonio y confesión 

Ya en Introducción a la simbólica del mal, Ricoeur expresa su interés 

por la polisemia que de la noción de culpa es remitida desde la 

fenomenología de la confesión. Esta culpabilidad metamorfosea y se 

dirige a lo más profundo del ser humano, desde donde se experimenta 

la ruptura, la alienación y el deseo de encuentro con la alteridad. Esta 

capacidad de generar crisis, individuación y conexión con la alteridad 

se expresa a su vez en la noción de falta dentro de los imaginarios 

míticos de todas las culturas:  

 

El hecho de la falta – la carencia, la quebradura – genera 

sentimientos plurales que se manifiestan simbólicamente 

mediante lenguajes también quebrados o indirectos como son 

 
1 Para un estudio completo de los aportes de P.Ricoeur a la figura del testigo en 

fenomenología, léase Mena 2009. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

79 

la confesión, el mito o la elegía. (Begué: 2012) 

 

Tal es el calado de la experiencia de la falta y tal su versatilidad 

semántica que la propia estructura de la confesión la reproduce. Ahora 

bien, si pretendemos recurrir al ecosistema léxico de la falta para 

observar el rendimiento fenomenológico de la confesión, no se puede 

posponer dar ingreso efectivo al testimonio. Por un lado, éste se 

presenta como un proceso que garantiza e institucionaliza la alteridad; 

en principio, se presta testimonio cuando se hace ante un otro. En el 

momento en que ese otro queda ausente, se acentúan las aristas de la 

fiabilidad, la declaración y la sospecha: 

 

La caracterización del testimonio como institución dialógica 

[...] establece la condición de escucha y receptividad por 

parte de otro-espectador. Empero, dicha característica 

establece también condiciones de excepcionalidad en las que 

el testimonio carece de escenario de recepción, o credibilidad, 

por lo que es necesario cuestionar acerca del destino de un 

testimonio que carece de audiencia, ¿Cómo se afecta la 

institucionalidad del testimonio y la identidad del testigo ante 

la ausencia del quien que le-crea? (Rivas Lara 2019: 102) 

 

Si la confesión se toma como un proceso de donación inscrito en 

el esquema donador-don-donatario, dejar ausente una de las tres 

figuras representa un movimiento de reducción que busca expulsar al 

don de la retribución, la simetría, el reconocimiento... En definitiva, 

situar el don en el límite del círculo económico.  

Por otro lado, y precisamente acentuado los escenarios de 

excepción, tanto la narración como el proceso hermenéutico que el 

testimonio trae consigo reactivan la conciencia de la falta, de ahí su 

privilegio para con los límites de la memoria y la hermenéutica histórica.  



Blanca Requejo Curto, ¿Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepción… 

 

80 

Con un último giro, la caracterización del testigo en Ricoeur nos 

pide pensar más allá de su sentido religioso y jurídico: no es solamente 

que la memoria se declare a través de él, es que acarrea un marco 

epistemológico en el que la creencia dóxica (“creo que”) queda 

descalificada ante la emergencia de la creencia relativa a la atestación, 

basada en la confianza en la palabra del testigo del acontecimiento 

(“creo en”). Esta distinción resulta tremendamente relevante cuando 

la fenomenología diseña una alternativa epistémica para el sujeto del 

acontecimiento, pues respecto a este fenómeno las certezas quedan 

fuera de juego. Retomaremos este punto al final del texto. 

Otra de las grandes aportaciones a este cuestión consiste en 

introducir la sospecha como parte constitutiva de la dinámica del 

testimonio, pues, si ya no se evalúa la fidelidad al hecho, lo que cabe 

es la sospecha en la palabra, o, más bien, en la capacidad de dar la 

palabra y mantenerla, para lo cual es indispensable, una vez más, que 

un donatario confirme, acuse recibo.  

Vemos pues cómo la caracterización de la confesión y del 

testimonio van tejiendo una red en torno al acontecimiento que da 

soporte a una expresión fenomenológica sólida. Incorporando ahora a 

Derrida, nos centraremos en el valor epistemológico de esta 

declaración. Ambos autores advierten que existe un sentido en la 

declaración que va más allá de lo epistemológico, que incluso, lo elude. 

La confesión, comprometida como está también al gesto performativo 

y al valor de la presencia, expone un sentido de la declaración que no 

tiene por objetivo “hacer saber” sino que busca y provoca una 

transformación en el solo hecho de darse. Tanto Ricoeur como Derrida 

reconocerán que esta transformación es la de la relación con el otro, 

pero también con la propia falta e incluso con la institución misma de 

la declaración.  

En Caminos del reconocimiento, Ricoeur pasa lista a los sentidos 

de este término mientras salen al paso sugerentes implicaciones para 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

81 

la declaración y la confesión:  

 

“Más allá del uso religioso de la ‘declaración de fe’ [...] se 

llega al tema de la confesión, del reconocimiento: ‘confesar, 

reconocer’, quizás una falta, una deuda, un error. ¿Hemos 

cerrado el círculo? No.  Surge al final del recorrido el huésped 

inesperado-por cierto, no invitado en la mayoría de las 

lenguas distintas al francés- El reconocimiento como gratitud. 

(Ricoeur 2006: 21–22)  

 

Esto nos pone en la pista de que mostrar reconocimiento de la 

deuda equivale a un gesto encaminado a la gratitud que, en su 

espontaneidad, quiere funcionar como si se hubiera restituido una 

deuda. Así, continúa: 

 

Sobre el vocablo reconocer [...] las ideas madre se reducen a 

tres: [...] II. Aceptar, tener por verdadero (o por tal). III. 

Confesar, mediante la gratitud, que uno debe a alguien (algo, 

una acción). [...] La tercera idea [...] procede tácitamente de 

la anterior a través de la idea de deuda, que es como lo no 

dicho en la idea previa de aceptación, de admisión, en la 

medida en que la presunta verdad consiste en un valor que 

exige una aprobación en forma de confesión, de declaración. 

Tenemos, pues, la cadena: “aceptar, tener por verdadero, 

admitir, confesar, deber algo a, agradecer”. (26–28) 

 

Si en este punto de la reflexión sobre la confesión acudimos a 

Derrida, es porque la resolución de algunos asuntos filosóficos exige, 

en un primer momento, saber cómo problematizarlos justamente para 

dar cuenta de su complejidad. Y en esto, hay que reconocer que 

Derrida no tiene rival. En el texto Decir el acontecimiento, ¿es posible? 



Blanca Requejo Curto, ¿Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepción… 

 

82 

Derrida ofrece varios ejemplos en los que un “decir” el acontecimiento 

consiste en hacer ocurrir, pero, sobre todo, en la imposibilidad que se 

aloja en esa posibilidad.  

 

En la confesión hay algo distinto al hacer saber, al decir 

constatativo o cognitivo del acontecimiento. Hay una 

transformación de mi relación con el otro, donde me presento 

como culpable [...] Dicho de otro modo, en la confesión hay 

un decir del acontecimiento de lo que ha ocurrido, que 

produce una transformación, que produce otro 

acontecimiento y que no es simplemente un decir de saber. 

(Derrida 2006: 90) 

 

Ahora, después de haber desplazado la confesión desde su sentido 

epistemológico hacia el performativo, encontramos un segundo 

desplazamiento cuando Derrida examina la mecánica de la escritura 

confesional: «la performatividad se caracteriza no por ser una actividad 

del lenguaje, sino una pasividad; no por constituir un sujeto a través 

del lenguaje, sino por alterarlo mediante la palabra, destituirlo» (Valls 

Boix 2020: 283). 

Esto resulta de capital importancia, pues, en fenomenología de la 

donación, una de las principales conquistas ha sido la de un sujeto 

secundario que pueda dar el relevo al sujeto cartesiano, soberano y 

legitimador de aquel paradigma satisfecho con una noción de 

intencionalidad fuerte y un modelo de racionalidad instrumental. Pues, 

este sujeto secundario en sus muy diversas formulaciones (adonado, 

testigo, sujeto fiel, interpelado...) se caracteriza por ceder la iniciativa 

al fenómeno al renunciar a un primer acto constituyente respecto al 

acontecimiento: se apropia de la pasividad receptiva que le reclama 

este fenómeno excesivo que se da desde sí y para sí. Podemos 

entonces enriquecer la figura del testigo y encontrar que, en el caso 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

83 

del fenómeno escénico en tanto que acontecimiento, es posible pensar 

un modo declarativo confesional respecto al cual ya el solo darse de la 

obra fomenta ese giro a la pasividad. 

El calado de esta pasividad en relación con la confesión ha sido 

advertido con ejemplar maestría por Valls Boix en la obra de autores 

como Kierkegaard, Zambrano, Lyotard, Derrida y Agamben. 

Examinando la práctica de la escritura confesional, estos autores 

encuentran en ella la oportunidad para dar esquinazo a los mecanismos 

de vigilancia que se siguen de una confesión-declaración. Encuentran, 

muy al contrario, un refugio para cultivar desde la confesión 

precisamente lo inenarrable desde la intimidad, el secreto... desde ese 

margen enigmático que corresponde a todo fenómeno emparentado 

con el don. Se trata de una confesión dirigida a cualquiera, que no 

busca narrar lo sucedido sino provocar el futuro:  

 

Si la confesión derridiana, como se señalaba más arriba, no 

se dirige al pasado, sino al avenir, ello se debe a que, además 

de realizar una verdad incógnita, su valor y su sentido – esto 

es, su pregnancia performativa –, cambiarán en función de 

quién se torne el destinatario del texto. La confesión, podría 

decirse, es lo más íntimo; pero en tanto escritura, es lo más 

público. (301) 

 

Y la clave no es otra que el sujeto de esta escritura no se inscribe 

en la acción, sino en la pasividad, pues  

 

cuando se hacen cosas con palabras, se alberga en ellas la 

oportunidad para lo inesperado, lo imprevisible y lo 

incalculable, aquello menos probable y más inaudito. En cada 

palabra aguarda la venida [...] de una alteridad radical y 

aleatoria que, al acontecer, solo puede recibirse y padecerse, 



Blanca Requejo Curto, ¿Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepción… 

 

84 

sin preparación ni aviso. (299) 

 

 

Este padecimiento implica haber renunciado a un compromiso de 

verdad con el gesto de la confesión en la autobiografía. Y romper ese 

pacto supone un desplazamiento de la subjetividad que no sólo es hacia 

la pasividad, sino también hacia la vulnerabilidad:  

 

el yo se desordena en la confesión, se hace vulnerable. En 

tanto que dirigida a cualquiera [...] la confesión guarda en su 

seno un momento de indeterminación que hace posible que 

algo ocurra, que ‘pase’ algo distinto [...]. (299–301) 

 

Esta indeterminación produce una apertura que sólo podría 

sostenerse en la hospitalidad y en la falta de sentido, algo que nunca 

sería asumible en los desarrollos de Ricoeur.  

No  obstante, podríamos pensar que, más que la falta del sentido, 

se trata de “un sentido en falta” (283). Aquí sí conectamos con el 

núcleo duro del acontecimiento como don y con el enfoque simbólico 

de Ricoeur sobre el que hemos hablado más arriba. Un don, para ser 

don, al darse, se pierde. Un don puro no puede darse dentro del sentido 

del círculo económico donador-don-donatario. De ser así, el don traería 

consigo la deuda, la obligación de retribución (contradon) y validaría la 

estructura misma de la lógica de la equivalencia que necesita para 

restablecer el estado anterior a la transacción. En ese caso, su 

gratuidad quedaría anulada y dejaría ser concebido como don2 . Es 

 
2 «D'un côté, le don s'inscrit dans une économie, il prend place dans la circulation 

des biens, des signes ou des marchandises. Mais d'un autre côté, il n'y a don qu'à 

condition de rompre cette économie, de perturber le cercle qui fait revenir ces biens 

à leur point de départ. 105 [...] S'il y avait du don, il devrait être fait sans calcul, 

sans économie, sans échange, comme celui d'Abraham sacrifiant son fils. Il ne 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

85 

preciso que el gesto de donación que se emite desde el círculo quede 

quebrado; que la deuda o no sea concebible en la lógica del don, o que 

desde el límite del círculo, quede siempre sin saldar. 

El don, el acontecimiento como don ha de ser imprevisible, 

excesivo, sinsentido, como el perdón loco, disidente de todo sistema 

de causas. Por tanto el acontecimiento remitirá siempre a un sentido 

en falta que se expresa cuando al darse confiesa esa falta misma. Con 

el sentido ausente, la confesión no tiene nada que declarar: del mismo 

modo que el perdón tiene que perdonar lo imperdonable, la confesión 

tiene que confesar lo inconfesable, aquello que está fuera del alcance 

de la confesión ya que sólo se presenta como ausente. 

No debe por tanto sorprendernos que el acontecimiento se declare 

como fenómeno en el régimen de la confesión: le es propio dejar fuera 

de juego las certezas que refugian al sujeto moderno, las categorías 

epistémicas clásicas que taxonomizan los fenómenos ordinarios, los 

asideros causales. Tanto si hablamos del don, del perdón, del 

acontecimiento o de la confesión, ellos empiezan cuando se agota la 

eficacia de sus sucedáneos funcionales (contradon o prenda, 

compensación, declaración): al don, al perdón, al acontecimiento y a 

la confesión les corresponde el des-orden de la excepción, de la 

anomalía... Y es que su función, lejos de saldar lo que persigue, es 

transformar e inaugurar.  

 

3. Hacia la obra-confesión 

Hasta aquí hemos operado un desplazamiento de lo espistémico a lo 

 
procèderait ni d'un souci de générosité, ni d'une fraternité, mais de l'expérience de 

la liberté. Il resterait pour toujours inlocalisable et secret, n'induirait aucune 

réciprocité, et même aucun souvenir. Un tel don ne pourrait raisonnablement avoir 

lieu: ce serait une folie. Mais cette folie ne cesse de nous menacer. On la rencontre, 

par exemple, dans l'amitié ou dans tout ce qui arrive comme œuvre – c'est-à – dire 

performance, acte de donner, quel qu'en soit le contenu» (Traducción propia). 



Blanca Requejo Curto, ¿Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepción… 

 

86 

performativo, y de éste a la pasividad. Ahora veremos cómo expresar 

el último desplazamiento que hemos sugerido: hacia la obra. 

 

Al comienzo de toda obra hay un gesto performativo del 

mismo orden: acto de fe, juramento, excusa, promesa o 

conjuro. Toda obra puede leerse, de una forma u otra, como 

una confesión, incluso como una petición de perdón. En el 

simple hecho de producir una obra, de trabajar, hay una 

confesión, una confesión que no tiene que ver con el 

contenido circunstancial o accidental de la obra, sino con la 

obra misma. Al mismo tiempo, se pone en práctica 

públicamente un placer vergonzoso, compulsivo, el placer que 

el cuerpo obtiene al confesar, y se invoca una sanción; en el 

mismo momento en que la obra repite la falta, en que hace 

proliferar la culpa, lleva consigo la esperanza de exonerarse 

de ella3. (Delain: 2007) 

 

No es fácil legitimar un movimiento en el que la obra se identifique 

con el acontecimiento para atribuirse las cualidades de la confesión. 

Pero la complejidad, sofisticación y audacia del concepto derridiano de 

obra nos autorizan a excavar en las posibilidades de los fenómenos de 

rebasamiento de modo que una operación como esta se traduzca en 

una necesaria confección a medida de su modo de darse.  

Para recapitular, recojamos algunas conclusiones y sugiramos las 

sucesivas. Cuando admitimos que el acontecimiento, al darse, se 

 
3 «Il y ait, au commencement de toute œuvre, un geste performatif du même ordre 

: acte de foi, serment, excuse, promesse ou conjuration. Toute œuvre peut être lue, 

d'une façon ou d'une autre, comme une confession, voire une demande de pardon. 

Dans le simple fait de produire une œuvre, d'œuvrer, il y a de l'aveu, un aveu qui ne 

tient pas au contenu circonstanciel ou accidentel de l'œuvre, mais à l'œuvre même. 

Dans le même temps, un plaisir honteux, compulsif, le plaisir que le corps prend à 

avouer, est mis en œuvre publiquement, et une sanction est appelée; dans le temps 

même où l'œuvre répète la faute, où elle fait proliférer la culpabilité, elle porte l'espoir 

de s'en exonérer» (Traducción propia). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

87 

declara (y declina) al modo de la confesión encontramos descalificada 

la lógica de la equivalencia y revitalizada la paradoja encadenando 

desplazamientos. Debemos convenir entonces, en primer lugar, que el 

acontecimiento que se da como confesión, confiesa una falta que 

apunta a un circuito de reciprocidad que el propio don abandona para 

no extinguirse como don; se manifiestan como congénitas la pérdida, 

la deuda o el duelo. En segundo lugar, para decir que ha habido 

acontecimiento es preciso que, entre otros requisitos, se trate de un 

fenómeno que transforme e inaugure, propiedades advertidas por 

Ricoeur y Derrida en estos fenómenos emparentados entre sí.  

 

4. El cómplice 

Ahora bien, en tercer lugar, es preciso matizar que, hemos admitido 

que el sujeto es, respecto al acontecimiento, un testigo, pero, respecto 

a la falta que motiva la confesión no puede ser ni juez ni agente. ¿Qué 

le inviste la confesión? Pues, en tanto que se haya involucrado por el 

arribo del fenómeno desde su origen, no puede tratarse de un huésped 

indiferente a él. Como todo acontecimiento se da en un grado relacional, 

desde el dativo, el sujeto sí se halla originariamente comprometido en 

el gesto confesional. La falta confesada es una pérdida imperativa para 

que haya don y se reproduce en la propia donación del acontecimiento 

que, en tanto que se da, se pierde. Respecto a ésta, la figura del testigo 

debe migrar hacia la figura del cómplice. Esta figura es advertida por 

Marcel Hénaff en Le prix de la verité analizando el famoso pasaje del 

Elogio de la deuda, en el Tercer libro de Pantagruel escrito por Rabelais. 

Hénaff analiza cómo Panurgo justifica, elogiando el compromiso que 

generan don y deuda, haber dilapidado la fortuna de su padre adoptivo 

en suntuosos banquetes que celebra acompañado de numerosos 

vecinos. Éstos, encuentra Henaff, son más cómplices que comensales. 

¿No sucede acaso lo mismo en cualquier escenario de donación que se 

desmarque de la lógica de la retribución y la simetría? 



Blanca Requejo Curto, ¿Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepción… 

 

88 

 

La mayoría de las veces, el donante (de un espectáculo, una 

obra, una emoción) no tiene ni idea de lo que se recibe. El 

intercambio no tiene lugar; no es posible pensar en ninguna 

simetría; ni siquiera en el caso de la deuda, porque, aunque 

finalmente se devuelva lo que se debe, nunca se devuelve del 

todo. El propio plazo es la medida de una carencia que nunca 

se colma. «Toda deuda, como todo crédito, se reduce en úl-

tima instancia a tiempo dado y perdido, pero nunca devuelto. 

En resumen, toda deuda se temporaliza, sea cual sea su ob-

jeto; por lo tanto, nunca se salda»4. (Hénaff 2012: 142) 

 

Y es que si vamos a pensar el acontecimiento escénico teatral, no 

podemos perder de vista la experiencia de los agentes comprometidos 

en ese gesto de generosidad o derroche mediante el que se da el 

acontecimiento a fondo perdido dejando una deuda imposible de saldar. 

La complicidad nos permite pensar tanto la hermenéutica como la 

fenomenología de las relaciones escénicas desde un lugar muy delicado: 

tanto los miembros del equipo artístico (que se reunirían 

conceptualmente bajo la figura del autor-donador) como todos los 

espectadores (que se reunirían en el donatario) participan de esta 

única subjetividad secundaria respecto al acontecer de la obra (que se 

da como don).  

 
4 La plupart du temps, le donateur (d’un spectacle, d’un œuvre, d’une émotion) n’a 

nulle idée d ce qui est reçu. L’échange n’a pas lieu; aucune symétrie n’est pensable; 

elle n’est même pas dans le cas de l’endettement car, même si le dû est finalement 

rendu, il ne l’est jamais tout à fait. Le délai lui-même est la mesure d’un manque 

jamais comblé. “Toute dette, comme tout crédit, revient finalement à du temps donné 

et perdu – mais jamais rendu. Bref, toute dette se temporalise, quel qu’en soit l’objet; 

donc elle ne s’acquitte jamais”. L’échange n’a pas lieu; aucune symétrie n’est 

pensable; elle n’est même pas dans le cas de l’endettement car, même si le dû est 

finalement rendu, il ne l’est jamais tout à fait. Le délai lui-même est la mesure d’un 

manque jamais comblé. «Toute dette, comme tout crédit, revient finalement à du 

temps donné et perdu – mais jamais rendu. Bref, toute dette se temporalise, quel 

qu’en soit l’objet; donc elle ne s’acquitte jamais» (Traducción propia). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

89 

De esta forma, a pesar de no perseguir una mecánica 

constituyente en lo que respecta al sentido de la obra, los sujetos no 

pueden evitar percibirse como cómplices de este proceso: el acontecer 

de la obra (puesta en obra) y su donación arrancan en una falta que 

se declara al darse; además, si toda confesión se dirige a una alteridad, 

en el caso del fenómeno, ésta se correspondería, ni más ni menos que 

con el sujeto, que queda, sin remedio, respecto al acontecimiento, en 

duda y en deuda.  

 

5. «No creo en la muerte de Gadamer» 

 Por último, debemos ser consecuentes también a la hora de evaluar el 

régimen epistémico que corresponden un escenario como éste. Ya 

desde la aurora de la fenomenología del don encontramos que desde 

luego el modelo epistémico que abastece la verdad con la certeza aquí 

queda descalificado. Hemos mencionado al comienzo de este texto 

cómo la creencia dóxica no se aviene con estas formas de declaración 

testifical. Efectivamente, y salvando las distancias, en fenomenología 

de la donación, Marion acuña el concepto de “certezas negativas” para 

legitimar la imposibilidad de adherencia al modelo clásico de 

conocimiento como una propiedad de aquellos fenómenos cuya 

naturaleza exige otro modo de comprensión. Se trata en definitiva de 

autorizar la circulación de conceptos indóciles a cierto marco 

epistémico para acceder a su potencia hermenéutica. Describir un 

suceso del que se ha sido testigo es una operación que reclama una 

creencia más próxima a la fe que a la doxa. Pero si hay un ejemplo 

claro que expresa esta condición epistémica lo encontramos en las 

palabras de Derrida cuando enfrenta el acontecimiento por excelencia: 

la muerte de Gadamer. 

 

¿No deberíamos preguntarnos también si, en última instancia, 

el hombre cree realmente en algo como la muerte? ¿Si alguna 



Blanca Requejo Curto, ¿Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepción… 

 

90 

vez puede encontrarse con ella como tal? No sé qué habría 

pensado Gadamer al respecto. Pero para pedirle con una son-

risa que se sumara a mi duda, [...] me hubiera gustado de-

cirle, a pesar de la tristeza que me invade esta noche, que no 

creo en su muerte. No creo en la muerte de Gadamer. No 

consigo creerlo. Me había acostumbrado a la idea de que Ga-

damer nunca moriría, de que no era un hombre que pudiera 

morir. Y algo en mí sigue creyéndolo. ¿Cómo se llega a tener 

una costumbre así y cómo se consigue mantenerla durante 

tanto tiempo? ¿Cómo se puede creer en algo tan irracional? 

Sin embargo, eso es lo que sentí y sigo creyendo. (Michaud 

2005: 535) 

 

6. Conclusión: La hermenéutica 

Para concluir, es preciso poner de manifiesto que la conciliación entre 

la sospecha, la creencia y la hermenéutica viene casi como una 

consecuencia necesaria después de una caracterización del 

acontecimiento como la que hemos esbozado.  Comprendiendo los 

recelos de Derrida, asumimos que esta fenomenología puede hacerse 

cargo de esa prerrogativa derridiana de interrumpir la voluntad de 

comprensión y de mantener un más que justificado cáveat respecto a 

una hermenéutica del desciframiento. Sin embargo, en fenomenología 

de la donación, es precisamente la “variación hermenéutica” la 

 
5 «Ne devons-nous pas aussi nous demander si, en dernière instance, l’homme croit 

vraiment à quelque chose de tel que la mort? S’il peut jamais la rencontrer comme 

telle? Je ne sais pas ce que Gadamer en aurait pensé. Mais pour le prier en souriant 

de s’associer à mon doute, [...] j’aurais aimé lui dire – malgré la tristesse qui 

m’envahit ce soir – que je ne crois pas à sa mort. Je ne crois pas à la mort de Gadamer. 

Je n’arrive pas à y croire. Je m’étais habitué à l’idée que Gadamer ne mourrait jamais, 

qu’il n’était pas un homme qui pouvait mourir. Et quelque chose en moi le croit 

toujours. Comment en vient-on à une telle habitude, et comment fait-on pour la 

garder aussi longtemps? Comment peut-on croire à quelque chose d’aussi 

déraisonnable? Pourtant, c’est ce que j’ai ressenti, et j’y crois toujours» (Traducción 

propia). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

91 

operación clave que permite a un fenómeno recibido como ordinario 

aspirar a su régimen de saturación y darse como acontecimiento. ¿No 

es acaso este el anhelo de cualquier obra resignada a vagabundear 

entre los objetos artísticos, poéticos, musicales escénicos o literarios 

sin aura que son producidos por un modelo técnico? El hermeneuta en 

el acontecimiento no es otro que el testigo, 6  quien con talento y 

audacia debe mantener tanto una hermenéutica infinita para un 

fenómeno cuya pérdida no cierra como una hermenéutica que 

administre, del fenómeno que le interpela, la distancia entre lo que se 

da y lo que se muestra a través de la respuesta. Sólo en esta se 

fenomenaliza la llamada, por lo que una hermenéutica de sí va a ser 

un ejercicio de praxis determinante en su capacidad de acogida.  

Así, como creadores, cuando nos enfrentamos a un proceso de 

creación escénica, la indisponibilidad del acontecimiento será la 

contraseña: tomaremos una serie de decisiones sobre los materiales 

de creación, sobre los textos, sobre las relaciones escénicas etc., y lo 

que estaremos haciendo será una hermenéutica del acontecimiento 

para el acontecimiento.  

Igualmente, como espectadores, todas las acciones que llevamos 

a cabo clandestinamente antes de reunirnos en la penumbra de una 

sala están dando fiel soporte a la responsabilidad que se espera de un 

hermeneuta interpelado en la confesión y que, como buen cómplice, 

antes de conocer la falta, ya ha respondido “sí”. 

 

 

Bibliografía 

Begué, M.F. (2012). La simbólica del mal de Paul Ricoeur comentada. 

Teoliteraria: Revista de Literaturas e Teologias, 2(3): 17–38.  

 
6 Se omite desarrollar en este punto las referencias sobre la hermenéutica en “El 

cruce de lo visible” para no oscurecer la línea argumental. Para ampliar este ámbito, 

véase  Roggero (2016).  



Blanca Requejo Curto, ¿Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepción… 

 

92 

Delain, P. (2017): Le concept d’oeuvre de Jacques Derrida, un vaccin 

contre la loi du pire (Tesis doctoral). Université de recherche Paris 

Sciences et Lettres, Paris. Disponible para consulta: 

https://www.idixa.net/Pixa/pagixa-1409071659.html (last accessed: 

10/10/2025). 

Derrida, J., Nouss, A., Soussana, G. (2006) Decir el acontecimiento ¿Es 

posible? Madrid: Arena Libros. 

Fischer-Lichte, E. (2014-2015). La teatrología como ciencia del hecho 

escénico. Investigación Teatral, 4/5(7/8). 

Hénaff, M. (2002). Le prix de la vérité: Le don, l’argent, la philosophie. 

Paris: Seuil. 

Hénaff, M. (2012). Le don des philosophes : Repenser la réciprocité. 

Paris: Seuil. 

Mena Malet, P. A., (2009). La figura del testigo en la Fenomenología 

actual. Estudios de Filosofía, 39: 97–120.  

Michaud, A. (2005). «Il y aura ce jour…». À la mémoire de Jacques 

Derrida. En P. Michaud (Dir.), «Il y aura ce jour…». À la mémoire de 

Jacques Derrida. Montréal: À l’impossible, 53–56. 

Ricoeur, P. (2003) La memoria, la historia y el olvido. Madrid: Trotta. 

Ricoeur, P. (2006) Caminos del reconocimiento. México:  FCE. 

Rivas Lara, H. (2019). Antropología del testimonio: Prácticas de la 

narratividad en Ricoeur. Devenires: Revista de Filosofía y Filosofía de 

la Cultura, 40: 87–110. 

Roggero, J. L. (2016). La función del arte en la fenomenología de la 

donación de J.-L. Marion. Investigaciones Fenomenológicas, 13: 173–

192.  

Valls Boix, J. E. (2020). Confesar lo que no se sabe: Jacques Derrida y 

las políticas de la confesión. Archivum: Revista de la Facultad de 

Filosofía y Letras, 70(1): 283-314.  

 


