Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 Received: 02/09/2025
Biannual International Journal of Philosophy Accepted: 12/10/2025
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index Published: 20/01/2026
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6735

éDeclarar o confesar? Aproximaciones a una

concepcion acontecial de la confesion

(To Declare or to Confess?

Approaches to an Evential Thinking of Confession)

Blanca Requejo Curto
University of Valladolid - ES

Abstract

The purpose of this paper is to revisit a reading of confession and
testimony as examined by Paul Ricoeur, in order to enrich the concept
of the event as proposed in its variations by the phenomenology of
givenness. This is relevant because, when approaching a phenomenon
as complex as the theatrical scenic event, we encounter that it points
to the limits of the regime of saturated givenness, urging us to attend
to the singularity of its mode of appearing. For this part of the study,
we will focus on exploring the possibility of an evential dimension of
confession, or rather, a confessional dimension of the event. Thus, we
shall revisit - through the reflections of Ricoeur and Derrida - a
selection of issues proper to the phenomenology of the event: the
figure of the witness, its epistemic relation to the event, the latter’s
mode of givenness, and its consequences for hermeneutics. Although
the event presents itself as an excessive phenomenon, we will chart
our path from the reverse side of givenness; that is, beginning with the
figures of loss.

Keywords: confession, gift, phenomenology, theatre



Blanca Requejo Curto, {Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepcion...

Resumen

El presente texto tiene por objeto retomar una lectura de la confesion
y el testimonio examinados por Paul Ricoeur con el fin de enriquecer el
concepto de acontecimiento que, en sus variaciones, propone la
fenomenologia de la donacion. Esto resulta relevante porque, a la hora
de abordar un fenémeno tan complejo como el acontecimiento escénico
teatral encontramos que éste nos sefala los limites del régimen de
donacion de la saturacion para que atendamos la singularidad de su
modo de darse. Para esta parte del estudio, nos centraremos en
explorar la posibilidad de una dimension acontecial de la confesidn, o,
mas bien, una dimensidon confesional del acontecimiento. Deberemos
pues revisitar, desde las reflexiones de Ricoeur y Derrida una seleccion
de cuestiones propias de la fenomenologia acontecial: la figura del
testigo, su relacion epistémica con el acontecimiento, el modo de darse
de éste y sus consecuencias para la hermenéutica. A pesar de que el
acontecimiento se presenta como un fendmeno excesivo, nosotros
estableceremos nuestro recorrido desde el reverso de la donacion, es
decir, partiendo de las figuras de la pérdida.

Palabras clave: confesion, don, fenomenologia, teatro

1. Introduccion

Los aportes de Paul Ricoeur en la fenomenologia del don han sido
decisivos para la consolidacion y el desarrollo que esta rama ha
experimentado en las primeras décadas del siglo XXI. El rendimiento
de sus reflexiones alcanza el ndcleo mismo de los problemas del don
(y, por descontado, del perdoén), pero, lejos de detenerse ahi, la nocién
de acontecimiento que manejamos en este area de la fenomenologia
gqueda comprometida por el modelo hermenéutico que confeccionemos

en consecuencia a las dinamicas del don. Ademas, tenemos que

76



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

interpretar como un privilegio la actitud de curiosa y cautelosa apertura
que Ricoeur exhibe respecto a numerosas ideas del estructuralismo, el
psicoanalisis o incluso respecto a los rendimientos de la hermenéutica
de la sospecha.

Por su parte, en el ambito de la creacidn escénica el auge del
paradigma performativo ha puesto la comprensién de la obra como
acontecimiento en el foco de interés de creadores, investigadores y
criticos. Recordemos como Fischer-Lichte recoge esta idea en una de

sus tesis:

Las puestas en escena no pueden comprenderse
adecuadamente como obras sino como acontecimientos, pues
al crearse el hecho escénico mediante la interaccién de
ejecutantes y espectadores, en un proceso autopoiético, no
se puede hablar de una obra. Cuando concluye el proceso
autopoiético que genera la puesta en escena, no da como
resultado un evento escénico; mas bien se acaba el hecho
escénico. Ya paso, se ha perdido irremediablemente. Existe
s6lo como, y en, el proceso de la realizacion; existe sélo como
acontecimiento. Como acontecimiento, la puesta en escena -
a diferencia de la produccion escénica - es Unica e irrepetible.
(Fischer-Lichte 2014: 27)

Sin embargo, los desarrollos de esta idea tienen todavia muchas
cuentas pendientes: la posicion e identidad del autor respecto al
acontecimiento, la vigencia de la nocién de obra, la responsabilidad del
espectador, la pertinencia de los materiales textuales, el subtexto... Por
tanto, nosotros, al acudir a la Filosofia para obtener asistencia, nos
dirigiremos a la disciplina que ha mostrado extraordinaria minuciosidad
cuando se trata de atender el perfil paradojal del acontecimiento desde

su filiacion con el enigma del don: la fenomenologia de la donacion.

77



Blanca Requejo Curto, {Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepcion...

Nos encontramos, entonces, con que estas cuestiones exceden con
mucho el drea de la Estética y de la Filosofia del Arte en general
mientras que las categorias con las que la fenomenologia de la
donacion ha abordado las inquietudes teoldgicas apuntan a un exceso
gue ha sido recogido por la nocidon de acontecimiento con un
incuestionable éxito. Pero en lo que respecta al acontecimiento
escénico, esta rama de la fenomenologia contemporanea tiene un
exigente reto aun por enfrentar. Se trata entonces de averiguar casi al
modo de una proposicidon qué papel juegan y como se expresan en el
caso del fendmeno escénico teatral todas las categorias que orbitan en
torno al acontecimiento tal como lo han estudiado los fenomendlogos
que arrancan sus inquietudes desde la cuestion del don.

De todas esas categorias que hemos mencionado, quiza la mas

intuitiva para comenzar el itinerario sea la de testimonio?.

2. Testimonio y confesion

Ya en Introduccidon a la simbdlica del mal, Ricoeur expresa su interés
por la polisemia que de la nocién de culpa es remitida desde la
fenomenologia de la confesién. Esta culpabilidad metamorfosea y se
dirige a lo mas profundo del ser humano, desde donde se experimenta
la ruptura, la alienacién y el deseo de encuentro con la alteridad. Esta
capacidad de generar crisis, individuacion y conexién con la alteridad
se expresa a su vez en la nocion de falta dentro de los imaginarios

miticos de todas las culturas:

El hecho de la falta - la carencia, la quebradura - genera
sentimientos plurales que se manifiestan simbdlicamente

mediante lenguajes también quebrados o indirectos como son

1 Para un estudio completo de los aportes de P.Ricoeur a la figura del testigo en
fenomenologia, |éase Mena 2009.

78



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

la confesion, el mito o la elegia. (Begué: 2012)

Tal es el calado de la experiencia de la falta y tal su versatilidad
semantica que la propia estructura de la confesion la reproduce. Ahora
bien, si pretendemos recurrir al ecosistema Iéxico de la falta para
observar el rendimiento fenomenoldgico de la confesidén, no se puede
posponer dar ingreso efectivo al testimonio. Por un lado, éste se
presenta como un proceso que garantiza e institucionaliza la alteridad;
en principio, se presta testimonio cuando se hace ante un otro. En el
momento en que ese otro queda ausente, se acentuan las aristas de la

fiabilidad, la declaracion y la sospecha:

La caracterizacion del testimonio como institucién dialdgica
[...] establece la condicion de escucha y receptividad por
parte de otro-espectador. Empero, dicha caracteristica
establece también condiciones de excepcionalidad en las que
el testimonio carece de escenario de recepcion, o credibilidad,
por lo que es necesario cuestionar acerca del destino de un
testimonio que carece de audiencia, éCOmo se afecta la
institucionalidad del testimonio y la identidad del testigo ante

la ausencia del quien que le-crea? (Rivas Lara 2019: 102)

Si la confesion se toma como un proceso de donacién inscrito en
el esquema donador-don-donatario, dejar ausente una de las tres
figuras representa un movimiento de reduccién que busca expulsar al
don de la retribucion, la simetria, el reconocimiento... En definitiva,
situar el don en el limite del circulo econdémico.

Por otro lado, y precisamente acentuado los escenarios de
excepcion, tanto la narracion como el proceso hermenéutico que el
testimonio trae consigo reactivan la conciencia de la falta, de ahi su

privilegio para con los limites de la memoria y la hermenéutica histérica.

79



Blanca Requejo Curto, {Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepcion...

Con un ultimo giro, la caracterizacién del testigo en Ricoeur nos
pide pensar mas alla de su sentido religioso y juridico: no es solamente
gue la memoria se declare a través de él, es que acarrea un marco
epistemoldgico en el que la creencia doxica (“creo que”) queda
descalificada ante la emergencia de la creencia relativa a la atestacion,
basada en la confianza en la palabra del testigo del acontecimiento
(“creo en”). Esta distincidén resulta tremendamente relevante cuando
la fenomenologia disefia una alternativa epistémica para el sujeto del
acontecimiento, pues respecto a este fendmeno las certezas quedan
fuera de juego. Retomaremos este punto al final del texto.

Otra de las grandes aportaciones a este cuestidon consiste en
introducir la sospecha como parte constitutiva de la dinamica del
testimonio, pues, si ya no se evalla la fidelidad al hecho, lo que cabe
es la sospecha en la palabra, o, mas bien, en la capacidad de dar la
palabra y mantenerla, para lo cual es indispensable, una vez mas, que
un donatario confirme, acuse recibo.

Vemos pues cdmo la caracterizacion de la confesion y del
testimonio van tejiendo una red en torno al acontecimiento que da
soporte a una expresion fenomenoldgica soélida. Incorporando ahora a
Derrida, nos centraremos en el valor epistemoldogico de esta
declaracion. Ambos autores advierten que existe un sentido en la
declaracion que va mas alla de lo epistemoldgico, que incluso, lo elude.
La confesion, comprometida como esta también al gesto performativo
y al valor de la presencia, expone un sentido de la declaracion que no
tiene por objetivo “hacer saber” sino que busca y provoca una
transformacion en el solo hecho de darse. Tanto Ricoeur como Derrida
reconoceran que esta transformacion es la de la relacidon con el otro,
pero también con la propia falta e incluso con la institucion misma de
la declaracion.

En Caminos del reconocimiento, Ricoeur pasa lista a los sentidos

de este término mientras salen al paso sugerentes implicaciones para

80



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

la declaracion y la confesion:

“Mas allad del uso religioso de la ‘declaracién de fe’ [...] se
llega al tema de la confesidn, del reconocimiento: ‘confesar,
reconocer’, quizas una falta, una deuda, un error. ¢Hemos
cerrado el circulo? No. Surge al final del recorrido el huésped
inesperado-por cierto, no invitado en la mayoria de las
lenguas distintas al francés- El reconocimiento como gratitud.
(Ricoeur 2006: 21-22)

Esto nos pone en la pista de que mostrar reconocimiento de la
deuda equivale a un gesto encaminado a la gratitud que, en su
espontaneidad, quiere funcionar como si se hubiera restituido una

deuda. Asi, continta:

Sobre el vocablo reconocer [...] las ideas madre se reducen a
tres: [...] II. Aceptar, tener por verdadero (o por tal). III.
Confesar, mediante la gratitud, que uno debe a alguien (algo,
una accion). [...] La tercera idea [...] procede tacitamente de
la anterior a través de la idea de deuda, que es como lo no
dicho en la idea previa de aceptacion, de admision, en la
medida en que la presunta verdad consiste en un valor que
exige una aprobacién en forma de confesion, de declaracion.
Tenemos, pues, la cadena: “aceptar, tener por verdadero,

admitir, confesar, deber algo a, agradecer”. (26-28)

Si en este punto de la reflexidon sobre la confesion acudimos a
Derrida, es porque la resolucién de algunos asuntos filosoficos exige,
en un primer momento, saber cdmo problematizarlos justamente para
dar cuenta de su complejidad. Y en esto, hay que reconocer que

Derrida no tiene rival. En el texto Decir el acontecimiento, ¢es posible?

81



Blanca Requejo Curto, {Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepcion...

Derrida ofrece varios ejemplos en los que un “decir” el acontecimiento
consiste en hacer ocurrir, pero, sobre todo, en la imposibilidad que se

aloja en esa posibilidad.

En la confesiéon hay algo distinto al hacer saber, al decir
constatativo o cognitivo del acontecimiento. Hay una
transformacion de mi relacion con el otro, donde me presento
como culpable [...] Dicho de otro modo, en la confesidon hay
un decir del acontecimiento de lo que ha ocurrido, que
produce una transformacion, que produce otro
acontecimiento y que no es simplemente un decir de saber.
(Derrida 2006: 90)

Ahora, después de haber desplazado la confesién desde su sentido
epistemoldgico hacia el performativo, encontramos un segundo
desplazamiento cuando Derrida examina la mecanica de la escritura
confesional: «la performatividad se caracteriza no por ser una actividad
del lenguaje, sino una pasividad; no por constituir un sujeto a través
del lenguaje, sino por alterarlo mediante la palabra, destituirlo» (Valls
Boix 2020: 283).

Esto resulta de capital importancia, pues, en fenomenologia de la
donacién, una de las principales conquistas ha sido la de un sujeto
secundario que pueda dar el relevo al sujeto cartesiano, soberano y
legitimador de aquel paradigma satisfecho con una nocidén de
intencionalidad fuerte y un modelo de racionalidad instrumental. Pues,
este sujeto secundario en sus muy diversas formulaciones (adonado,
testigo, sujeto fiel, interpelado...) se caracteriza por ceder la iniciativa
al fendmeno al renunciar a un primer acto constituyente respecto al
acontecimiento: se apropia de la pasividad receptiva que le reclama
este fendmeno excesivo que se da desde si y para si. Podemos

entonces enriquecer la figura del testigo y encontrar que, en el caso

82



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

del fendmeno escénico en tanto que acontecimiento, es posible pensar
un modo declarativo confesional respecto al cual ya el solo darse de la
obra fomenta ese giro a la pasividad.

El calado de esta pasividad en relacién con la confesién ha sido
advertido con ejemplar maestria por Valls Boix en la obra de autores
como Kierkegaard, Zambrano, Lyotard, Derrida y Agamben.
Examinando la practica de la escritura confesional, estos autores
encuentran en ella la oportunidad para dar esquinazo a los mecanismos
de vigilancia que se siguen de una confesion-declaracion. Encuentran,
muy al contrario, un refugio para cultivar desde la confesién
precisamente lo inenarrable desde la intimidad, el secreto... desde ese
margen enigmatico que corresponde a todo fendmeno emparentado
con el don. Se trata de una confesion dirigida a cualquiera, que no

busca narrar lo sucedido sino provocar el futuro:

Si la confesidon derridiana, como se sefalaba mas arriba, no
se dirige al pasado, sino al avenir, ello se debe a que, ademas
de realizar una verdad incdégnita, su valor y su sentido - esto
es, su pregnancia performativa -, cambiaran en funcién de
guién se torne el destinatario del texto. La confesién, podria
decirse, es lo mas intimo; pero en tanto escritura, es lo mas
publico. (301)

Y la clave no es otra que el sujeto de esta escritura no se inscribe

en la accion, sino en la pasividad, pues

cuando se hacen cosas con palabras, se alberga en ellas la
oportunidad para lo inesperado, lo imprevisible y lo
incalculable, aquello menos probable y mas inaudito. En cada
palabra aguarda la venida [...] de una alteridad radical y

aleatoria que, al acontecer, solo puede recibirse y padecerse,

83



Blanca Requejo Curto, {Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepcion...

sin preparacién ni aviso. (299)

Este padecimiento implica haber renunciado a un compromiso de
verdad con el gesto de la confesidn en la autobiografia. Y romper ese
pacto supone un desplazamiento de la subjetividad que no sélo es hacia

la pasividad, sino también hacia la vulnerabilidad:

el yo se desordena en la confesidén, se hace vulnerable. En
tanto que dirigida a cualquiera [...] la confesién guarda en su
seno un momento de indeterminacién que hace posible que

algo ocurra, que ‘pase’ algo distinto [...]. (299-301)

Esta indeterminacion produce una apertura que sélo podria
sostenerse en la hospitalidad y en la falta de sentido, algo que nunca
seria asumible en los desarrollos de Ricoeur.

No obstante, podriamos pensar que, mas que la falta del sentido,
se trata de “un sentido en falta” (283). Aqui si conectamos con el
nucleo duro del acontecimiento como don y con el enfoque simbdlico
de Ricoeur sobre el que hemos hablado mas arriba. Un don, para ser
don, al darse, se pierde. Un don puro no puede darse dentro del sentido
del circulo econdmico donador-don-donatario. De ser asi, el don traeria
consigo la deuda, la obligacién de retribucién (contradon) y validaria la
estructura misma de la logica de la equivalencia que necesita para
restablecer el estado anterior a la transaccion. En ese caso, su

gratuidad quedaria anulada y dejaria ser concebido como don?. Es

2 «D'un coOté, le don s'inscrit dans une économie, il prend place dans la circulation
des biens, des signes ou des marchandises. Mais d'un autre c6té, il n'y a don qu'a
condition de rompre cette économie, de perturber le cercle qui fait revenir ces biens
a leur point de départ. 105 [...] S'il y avait du don, il devrait étre fait sans calcul,
sans économie, sans échange, comme celui d'Abraham sacrifiant son fils. Il ne

84



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

preciso que el gesto de donacion que se emite desde el circulo quede
guebrado; que la deuda o no sea concebible en la légica del don, o que
desde el limite del circulo, quede siempre sin saldar.

El don, el acontecimiento como don ha de ser imprevisible,
excesivo, sinsentido, como el perdon loco, disidente de todo sistema
de causas. Por tanto el acontecimiento remitira siempre a un sentido
en falta que se expresa cuando al darse confiesa esa falta misma. Con
el sentido ausente, la confesién no tiene nada que declarar: del mismo
modo que el perddn tiene que perdonar lo imperdonable, la confesion
tiene que confesar lo inconfesable, aquello que esta fuera del alcance
de la confesion ya que sdlo se presenta como ausente.

No debe por tanto sorprendernos que el acontecimiento se declare
como fendmeno en el régimen de la confesidn: le es propio dejar fuera
de juego las certezas que refugian al sujeto moderno, las categorias
epistémicas clasicas que taxonomizan los fendmenos ordinarios, los
asideros causales. Tanto si hablamos del don, del perdén, del
acontecimiento o de la confesidn, ellos empiezan cuando se agota la
eficacia de sus sucedaneos funcionales (contradon o prenda,
compensacién, declaracion): al don, al perddn, al acontecimiento y a
la confesion les corresponde el des-orden de la excepcién, de la
anomalia... Y es que su funcién, lejos de saldar lo que persigue, es

transformar e inaugurar.

3. Hacia la obra-confesion

Hasta aqui hemos operado un desplazamiento de lo espistémico a lo

procederait ni d'un souci de générosité, ni d'une fraternité, mais de I'expérience de
la liberté. Il resterait pour toujours inlocalisable et secret, n'induirait aucune
réciprocité, et méme aucun souvenir. Un tel don ne pourrait raisonnablement avoir
lieu: ce serait une folie. Mais cette folie ne cesse de nous menacer. On la rencontre,
par exemple, dans I'amitié ou dans tout ce qui arrive comme ceuvre — c'est-a - dire
performance, acte de donner, quel qu'en soit le contenu» (Traduccidn propia).

85



Blanca Requejo Curto, {Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepcion...

performativo, y de éste a la pasividad. Ahora veremos cOmo expresar

el ultimo desplazamiento que hemos sugerido: hacia la obra.

Al comienzo de toda obra hay un gesto performativo del
mismo orden: acto de fe, juramento, excusa, promesa o
conjuro. Toda obra puede leerse, de una forma u otra, como
una confesidn, incluso como una peticién de perdon. En el
simple hecho de producir una obra, de trabajar, hay una
confesion, una confesion que no tiene que ver con el
contenido circunstancial o accidental de la obra, sino con la
obra misma. Al mismo tiempo, se pone en practica
publicamente un placer vergonzoso, compulsivo, el placer que
el cuerpo obtiene al confesar, y se invoca una sancion; en el
mismo momento en que la obra repite la falta, en que hace
proliferar la culpa, lleva consigo la esperanza de exonerarse
de ella3. (Delain: 2007)

No es facil legitimar un movimiento en el que /a obra se identifique
con el acontecimiento para atribuirse las cualidades de la confesion.
Pero la complejidad, sofisticacidon y audacia del concepto derridiano de
obra nos autorizan a excavar en las posibilidades de los fendmenos de
rebasamiento de modo que una operacion como esta se traduzca en
una necesaria confeccion a medida de su modo de darse.

Para recapitular, recojamos algunas conclusiones y sugiramos las

sucesivas. Cuando admitimos que el acontecimiento, al darse, se

3 «Il y ait, au commencement de toute ceuvre, un geste performatif du méme ordre
: acte de foi, serment, excuse, promesse ou conjuration. Toute ceuvre peut étre lue,
d'une facon ou d'une autre, comme une confession, voire une demande de pardon.
Dans le simple fait de produire une ceuvre, d'ceuvrer, il y a de I'aveu, un aveu qui ne
tient pas au contenu circonstanciel ou accidentel de I'ceuvre, mais a I'.euvre méme.
Dans le méme temps, un plaisir honteux, compulsif, le plaisir que le corps prend a
avouer, est mis en ceuvre publiquement, et une sanction est appelée; dans le temps
méme ou |'ceuvre répéte la faute, ou elle fait proliférer la culpabilité, elle porte I'espoir
de s'en exonérer» (Traduccién propia).

86



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

declara (y declina) al modo de la confesion encontramos descalificada
la logica de la equivalencia y revitalizada la paradoja encadenando
desplazamientos. Debemos convenir entonces, en primer lugar, que el
acontecimiento que se da como confesion, confiesa una falta que
apunta a un circuito de reciprocidad que el propio don abandona para
no extinguirse como don; se manifiestan como congénitas la pérdida,
la deuda o el duelo. En segundo lugar, para decir que ha habido
acontecimiento es preciso que, entre otros requisitos, se trate de un
fendomeno que transforme e inaugure, propiedades advertidas por

Ricoeur y Derrida en estos fendmenos emparentados entre si.

4. El complice

Ahora bien, en tercer lugar, es preciso matizar que, hemos admitido
que el sujeto es, respecto al acontecimiento, un testigo, pero, respecto
a la falta que motiva la confesién no puede ser ni juez ni agente. {Qué
le inviste la confesion? Pues, en tanto que se haya involucrado por el
arribo del fendmeno desde su origen, no puede tratarse de un huésped
indiferente a él. Como todo acontecimiento se da en un grado relacional,
desde el dativo, el sujeto si se halla originariamente comprometido en
el gesto confesional. La falta confesada es una pérdida imperativa para
gue haya don y se reproduce en la propia donacion del acontecimiento
que, en tanto que se da, se pierde. Respecto a ésta, la figura del testigo
debe migrar hacia la figura del complice. Esta figura es advertida por
Marcel Hénaff en Le prix de la verité analizando el famoso pasaje del
Elogio de la deuda, en el Tercer libro de Pantagruel escrito por Rabelais.
Hénaff analiza cdmo Panurgo justifica, elogiando el compromiso que
generan don y deuda, haber dilapidado la fortuna de su padre adoptivo
en suntuosos banquetes que celebra acompafado de numerosos
vecinos. Estos, encuentra Henaff, son mas cdmplices que comensales.
¢No sucede acaso lo mismo en cualquier escenario de donacién que se

desmarqgue de la légica de la retribucion y la simetria?

87



Blanca Requejo Curto, {Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepcion...

La mayoria de las veces, el donante (de un espectaculo, una
obra, una emocién) no tiene ni idea de lo que se recibe. El
intercambio no tiene lugar; no es posible pensar en ninguna
simetria; ni siquiera en el caso de la deuda, porque, aunque
finalmente se devuelva lo que se debe, nunca se devuelve del
todo. El propio plazo es la medida de una carencia que nunca
se colma. «Toda deuda, como todo crédito, se reduce en ul-
tima instancia a tiempo dado y perdido, pero nunca devuelto.
En resumen, toda deuda se temporaliza, sea cual sea su ob-

jeto; por lo tanto, nunca se salda»*. (Hénaff 2012: 142)

Y es que si vamos a pensar el acontecimiento escénico teatral, no
podemos perder de vista la experiencia de los agentes comprometidos
en ese gesto de generosidad o derroche mediante el que se da el
acontecimiento a fondo perdido dejando una deuda imposible de saldar.
La complicidad nos permite pensar tanto la hermenéutica como la
fenomenologia de las relaciones escénicas desde un lugar muy delicado:
tanto los miembros del equipo artistico (que se reunirian
conceptualmente bajo la figura del autor-donador) como todos los
espectadores (que se reunirian en el donatario) participan de esta
Unica subjetividad secundaria respecto al acontecer de la obra (que se

da como don).

4 La plupart du temps, le donateur (d’un spectacle, d'un ceuvre, d'une émotion) n’a
nulle idée d ce qui est regu. L'échange n’a pas lieu; aucune symétrie n’est pensable;
elle n‘est méme pas dans le cas de I'endettement car, méme si le d{ est finalement
rendu, il ne I'est jamais tout a fait. Le délai lui-méme est la mesure d’'un manque
jamais comblé. “Toute dette, comme tout crédit, revient finalement a du temps donné
et perdu - mais jamais rendu. Bref, toute dette se temporalise, quel qu’en soit I'objet;
donc elle ne s’acquitte jamais”. L'échange n’a pas lieu; aucune symétrie n’est
pensable; elle n'est méme pas dans le cas de I'endettement car, méme si le d{ est
finalement rendu, il ne I’'est jamais tout a fait. Le délai lui-méme est la mesure d'un
manque jamais comblé. «Toute dette, comme tout crédit, revient finalement a du
temps donné et perdu - mais jamais rendu. Bref, toute dette se temporalise, quel
qu’en soit I'objet; donc elle ne s’acquitte jamais» (Traduccidén propia).

88



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

De esta forma, a pesar de no perseguir una mecanica
constituyente en lo que respecta al sentido de la obra, los sujetos no
pueden evitar percibirse como complices de este proceso: el acontecer
de la obra (puesta en obra) y su donacién arrancan en una falta que
se declara al darse; ademas, si toda confesidn se dirige a una alteridad,
en el caso del fendmeno, ésta se corresponderia, ni mas ni menos que
con el sujeto, que queda, sin remedio, respecto al acontecimiento, en

duda y en deuda.

5. «No creo en la muerte de Gadamer»

Por ultimo, debemos ser consecuentes también a la hora de evaluar el
régimen epistémico que corresponden un escenario como éste. Ya
desde la aurora de la fenomenologia del don encontramos que desde
luego el modelo epistémico que abastece la verdad con la certeza aqui
queda descalificado. Hemos mencionado al comienzo de este texto
como la creencia ddxica no se aviene con estas formas de declaraciéon
testifical. Efectivamente, y salvando las distancias, en fenomenologia
de la donacidn, Marion acufa el concepto de “certezas negativas” para
legitimar la imposibilidad de adherencia al modelo clasico de
conocimiento como una propiedad de aquellos fendmenos cuya
naturaleza exige otro modo de comprensidn. Se trata en definitiva de
autorizar la circulacion de conceptos indociles a cierto marco
epistémico para acceder a su potencia hermenéutica. Describir un
suceso del que se ha sido testigo es una operacidon que reclama una
creencia mas proxima a la fe que a la doxa. Pero si hay un ejemplo
claro que expresa esta condicion epistémica lo encontramos en las
palabras de Derrida cuando enfrenta el acontecimiento por excelencia:

la muerte de Gadamer.

¢No deberiamos preguntarnos también si, en Ultima instancia,

el hombre cree realmente en algo como la muerte? ¢Si alguna

89



Blanca Requejo Curto, {Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepcion...

vez puede encontrarse con ella como tal? No sé qué habria
pensado Gadamer al respecto. Pero para pedirle con una son-
risa que se sumara a mi duda, [...] me hubiera gustado de-
cirle, a pesar de la tristeza que me invade esta noche, que no
creo en su muerte. No creo en la muerte de Gadamer. No
consigo creerlo. Me habia acostumbrado a la idea de que Ga-
damer nunca moriria, de que no era un hombre que pudiera
morir. Y algo en mi sigue creyéndolo. ¢Cémo se llega a tener
una costumbre asi y cdmo se consigue mantenerla durante
tanto tiempo? éCOmo se puede creer en algo tan irracional?
Sin embargo, eso es lo que senti y sigo creyendo. (Michaud
2005: 535)

6. Conclusion: La hermenéutica

Para concluir, es preciso poner de manifiesto que la conciliacién entre
la sospecha, la creencia y la hermenéutica viene casi como una
consecuencia necesaria después de una caracterizacion del
acontecimiento como la que hemos esbozado. Comprendiendo los
recelos de Derrida, asumimos que esta fenomenologia puede hacerse
cargo de esa prerrogativa derridiana de interrumpir la voluntad de
comprensién y de mantener un mas que justificado caveat respecto a
una hermenéutica del desciframiento. Sin embargo, en fenomenologia

de la donacion, es precisamente la “variacién hermenéutica” la

5> «Ne devons-nous pas aussi nous demander si, en derniére instance, 'homme croit
vraiment a quelque chose de tel que la mort? S’il peut jamais la rencontrer comme
telle? Je ne sais pas ce que Gadamer en aurait pensé. Mais pour le prier en souriant
de s’associer a mon doute, [...] j'aurais aimé lui dire - malgré la tristesse qui
m’envahit ce soir - que je ne crois pas a sa mort. Je ne crois pas a la mort de Gadamer.
Je n'arrive pas a y croire. Je m’étais habitué a I'idée que Gadamer ne mourrait jamais,
qu’il n'était pas un homme qui pouvait mourir. Et quelque chose en moi le croit
toujours. Comment en vient-on a une telle habitude, et comment fait-on pour la
garder aussi longtemps? Comment peut-on croire a quelque chose d’'aussi
déraisonnable? Pourtant, c’est ce que j'ai ressenti, et j'y crois toujours» (Traduccion

propia).

90



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

operacion clave que permite a un fendmeno recibido como ordinario
aspirar a su régimen de saturacion y darse como acontecimiento. ¢No
es acaso este el anhelo de cualquier obra resignada a vagabundear
entre los objetos artisticos, poéticos, musicales escénicos o literarios
sin aura que son producidos por un modelo técnico? El hermeneuta en
el acontecimiento no es otro que el testigo,® quien con talento y
audacia debe mantener tanto una hermenéutica infinita para un
fendomeno cuya pérdida no cierra como una hermenéutica que
administre, del fendmeno que le interpela, la distancia entre lo que se
da y lo que se muestra a través de la respuesta. Sélo en esta se
fenomenaliza la llamada, por lo que una hermenéutica de si va a ser
un ejercicio de praxis determinante en su capacidad de acogida.

Asi, como creadores, cuando nos enfrentamos a un proceso de
creacion escénica, la indisponibilidad del acontecimiento sera la
contrasefa: tomaremos una serie de decisiones sobre los materiales
de creacidn, sobre los textos, sobre las relaciones escénicas etc., y lo
gue estaremos haciendo sera una hermenéutica del/ acontecimiento
para el acontecimiento.

Igualmente, como espectadores, todas las acciones que llevamos
a cabo clandestinamente antes de reunirnos en la penumbra de una
sala estan dando fiel soporte a la responsabilidad que se espera de un
hermeneuta interpelado en la confesidon y que, como buen cémplice,

antes de conocer la falta, ya ha respondido “si”.

Bibliografia
Begué, M.F. (2012). La simbdlica del mal de Paul Ricoeur comentada.

Teoliteraria: Revista de Literaturas e Teologias, 2(3): 17-38.

6 Se omite desarrollar en este punto las referencias sobre la hermenéutica en “El
cruce de lo visible” para no oscurecer la linea argumental. Para ampliar este ambito,
véase Roggero (2016).

91



Blanca Requejo Curto, {Declarar o confesar? Aproximaciones a una concepcion...

Delain, P. (2017): Le concept d’oeuvre de Jacques Derrida, un vaccin

contre la loi du pire (Tesis doctoral). Université de recherche Paris

Sciences et Lettres, Paris. Disponible para consulta:
https://www.idixa.net/Pixa/pagixa-1409071659.htm| (last accessed:
10/10/2025).

Derrida, J., Nouss, A., Soussana, G. (2006) Decir el acontecimiento ¢Es
posible? Madrid: Arena Libros.

Fischer-Lichte, E. (2014-2015). La teatrologia como ciencia del hecho
escénico. Investigacion Teatral, 4/5(7/8).

Hénaff, M. (2002). Le prix de la vérité: Le don, I'argent, la philosophie.
Paris: Seuil.

Hénaff, M. (2012). Le don des philosophes : Repenser la réciprocité.
Paris: Seuil.

Mena Malet, P. A., (2009). La figura del testigo en la Fenomenologia
actual. Estudios de Filosofia, 39: 97-120.

Michaud, A. (2005). «Il y aura ce jour..». A la mémoire de Jacques
Derrida. En P. Michaud (Dir.), «Il y aura ce jour..». A la mémoire de
Jacques Derrida. Montréal: A l'impossible, 53-56.

Ricoeur, P. (2003) La memoria, la historia y el olvido. Madrid: Trotta.
Ricoeur, P. (2006) Caminos del reconocimiento. México: FCE.

Rivas Lara, H. (2019). Antropologia del testimonio: Practicas de la
narratividad en Ricoeur. Devenires: Revista de Filosofia y Filosofia de
la Cultura, 40: 87-110.

Roggero, J. L. (2016). La funcién del arte en la fenomenologia de la
donacién de J.-L. Marion. Investigaciones Fenomenoldgicas, 13: 173-
192.

Valls Boix, J. E. (2020). Confesar lo que no se sabe: Jacques Derrida y
las politicas de la confesién. Archivum: Revista de la Facultad de
Filosofia y Letras, 70(1): 283-314.

92



