
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  01/09/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  12/10/2025  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026 
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6734 

 

  

 

La trascendencia que emerge de la palabra poética: 

un juego entre sonido y sentido 

 

(The Transcendence that Emerges from the Poetic Word:  

A Play between Sound and Meaning) 

 

Ariadna Melina González Martínez  

University of Zaragoza - ES 

 

 

Abstract 

The present study aims to explore the mode of being of the poetic word 

by analyzing the type of transcendence that emerges from it, with the 

goal of uncovering a defining feature of the ontological constitution of 

language. To this end, we will briefly point to Heidegger's influence on 

the question of why language is more expressive in poetic works. The 

eminent work of art will be an opening of being, where language can 

be born, with poetic language preceding its everyday and commonly 

shared condition among mortals. Thus, we must distinguish the saying 

of the poetic word from that of the word spoken in everyday life, since, 

following Heidegger, the poem brings the world into Dasein through its 

authentic saying. This becomes possible through writing as a 

fundamental possibility of language, a theme developed by Gadamer. 

When what is written has the hermeneutic structure of a text, the word 

becomes truly expressive. We will see that in writing – as a 

characteristic feature of the poetic work of art – its truth can emerge 

as a unity or play between sound and meaning, a thesis we find in 



Ariadna Melina González Martínez, La trascendencia que emerge de la palabra poética 

278 

Gadamer’s thought. 

Keywords: Hans-Georg Gadamer, linguisticality, sound, work of art, 

text 

 

Resumen  

El presente estudio se propone indagar en el modo de ser de la palabra 

poética analizando el tipo de trascendencia que emerge de ella, con la 

finalidad de poner al descubierto algún rasgo definitorio de la 

constitución ontológica del lenguaje. Para ello, habremos de apuntar 

brevemente a la influencia heideggeriana en la pregunta en torno a la 

razón por la que el lenguaje es más diciente en la obra poética. La obra 

de arte eminente será aperturidad de ser, donde el lenguaje puede 

nacer, siendo el lenguaje poético anterior a su condición cotidiana y 

común a todos los mortales. Así, habremos de distinguir el decir de la 

palabra poética y aquel de la palabra pronunciada en la vida cotidiana, 

ya que, siguiendo a Heidegger, el poema hace ser-ahí al mundo que 

emerge en su auténtico decir. Ello será posible desde la escritura como 

posibilidad fundamental del lenguaje, la cual quedará tematizada por 

Gadamer. Cuando lo escrito tiene la estructura hermenéutica del texto, 

la palabra se vuelve verdaderamente diciente. Veremos que, en la 

escritura, como rasgo característico de la obra de arte poética, puede 

acontecer su verdad como unidad o juego entre sonido y sentido, tesis 

que identificamos en el pensamiento de Gadamer.  

Palabras clave: Hans-Georg Gadamer, lingüisticidad, sonoridad, obra 

de arte, texto 

 

 

1. Introducción 

Si el pensamiento de Gadamer está motivado por la pregunta acerca 

de «hasta qué punto la comprensión del otro posee un significado 

fundamental» (Gadamer 1998c: 22), creemos que este fenómeno de 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

279 

la alteridad encuentra en el análisis de la obra de arte una orientación 

concreta. Por ello, queremos plantear cuál es la verdad que emerge de 

la obra de arte, lo que implica considerar, como veremos, la movilidad 

histórica de la vida humana como receptora de la «significatividad 

propia» de la obra. A este respecto, preguntaremos por el modo de ser 

de lo percibido estéticamente, así como también por sus semejanzas y 

diferencias en relación con la percepción natural en nuestra 

cotidianidad. Así, indagaremos junto a nuestro autor sobre la verdad 

de la palabra en su sentido eminente y por los distintos modos de ser 

de la palabra poética y de la palabra pronunciada en la vida cotidiana.  

Por consiguiente, observamos en el desarrollo de esta idea 

gadameriana la influencia del pensamiento de Heidegger desde dos 

puntos fundamentales. Ambos señalarán la distinción y prioridad 

metodológica de la palabra poética como lugar de aperturidad del ser. 

Para mantener el lugar preeminente de la obra de arte como aquel en 

el que el ser humano puede conocer cómo es su mundo y tener 

experiencia de sí mismo, será fundamental también la tarea 

interpretativa de las humanidades, un tema que habremos de 

investigar en el futuro.  

El primero de estos puntos tendrá que ver con la afirmación 

heideggeriana de que la palabra no brinda por sí misma su carácter 

esencial, ya que considera que el lenguaje es «el bien más peligroso» 

«porque es el que crea por vez primera la posibilidad de un peligro». 

Se trata de un «peligro permanente» que consiste en que «[a]l 

lenguaje le ha sido encomendada la tarea de manifestar y preservar a 

lo ente en cuanto tal en su actividad [im Werk]» (Heidegger 2005: 41). 

El lenguaje tiene la tarea de preservar lo permanente, la esencia de lo 

que es, pero por sí mismo es capaz de mostrar lo verdadero y lo falso 

y de confundir lo uno con otro, por lo que la obra de arte cumple así 

un papel primordial en el cumplimiento de esta distinción.  

 



Ariadna Melina González Martínez, La trascendencia que emerge de la palabra poética 

280 

En segundo lugar, la esencia del lenguaje no se agota en ser un 

medio para la consecución de un fin, ni tampoco se identifica con un 

objeto, sino que es acontecimiento (Ereignis), «la realización de 

nuestro ahí, del “ahí” que somos» (Gadamer 1998c: 33); «es lo único 

y lo primero que le permite al ser humano situarse en medio de la 

apertura de lo ente» (ibíd.: 42). Es interesante que hagamos notar que 

si la esencia del lenguaje no se agota (erschöpfen) en ser un medio es 

que le pertenece lo que podríamos denominar un doble modo de ser 

que consiste en la posibilidad de funcionar como medio, pero también 

está constituido por una diferenciación que permite el acercamiento al 

fenómeno de la obra de arte. Este principio variable inherente al 

movimiento del lenguaje es una posibilidad de su actividad mimética1. 

Por ello, será crucial la distinción entre el modo de ser de la palabra 

proferida en la vida cotidiana y aquel de la palabra poética, siendo 

Gadamer quien señale que la escrituralidad (Schriflichkeit) es una 

posibilidad fundamental del lenguaje, que puede ser abordada desde 

la idealidad que alcanza lo lingüístico en la palabra poética.  

En ambos casos, consideramos que la palabra actúa de mediación 

(Vermittlung). Sin embargo, el mundo no está verdaderamente ahí en 

la palabra hablada durante la vida cotidiana porque aquel sólo es 

percibido como esto o aquello. En este sentido, el lenguaje es 

considerado un bien o propiedad del ser humano, pues «dispone del 

lenguaje con el propósito de comunicar experiencias, determinaciones 

 
1 Por motivos de extensión, no podemos abordar el concepto de la mímesis en este 

estudio. Sin embargo, nos gustaría apuntar que el autor Jorge Benito Torres ha 

analizado el origen del concepto de la mímesis en la filosofía platónica y ha 

identificado los distintos matices que adopta en las obras de Platón. Resulta muy 

interesante que observe dos direcciones de sentido fundamentales en su empleo. Por 

un lado, está la mímesis phantastiké, que no otorga conocimiento al no satisfacer el 

ideal de verosimilitud de la obra; y, por otro lado, la mímesis eikástika que, al estar 

apoyada en imágenes, es «capaz de desvelar el reproducir mismo de lo real». (Benito 

Torres 2024: 3). Así, creemos que este planteamiento permanece en la filosofía de 

Gadamer al abordar la cuestión del ser del lenguaje y, a nuestro juicio, sostiene la 

idea que comentaremos posteriormente de que el fenómeno de la comprensión abre 

la posibilidad de ser un aparecer verdadero de algo en su falsedad.  



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

281 

y estados de ánimo. El lenguaje le sirve para entenderse 

(Verständigung)» (idem). Aquí Heidegger se refiere al entenderse 

como una función comunicativa alcanzada por el lenguaje en la medida 

en que actúa como transmisor de un mensaje. Por otro lado, Gadamer 

se referirá al entenderse como un proceso dialógico. 

La palabra cotidiana ha ejecutado una separación entre las cosas 

y ha decido marcar una dirección de sentido desde la que algo puede 

ser comprendido. Sin embargo, el mundo no alcanza a ser visto desde 

su esencialidad. Esa tarea le corresponde a la palabra poética en la 

medida en que en ella lo representado está-ahí auténticamente porque 

ha padecido2 un acrecentamiento en su ser. Pero, además, no sólo el 

mundo es percibido en el ver estético desde su esencia, sino que la 

palabra llega a ser en el poema, lo que Gadamer denomina con el 

término autorreferencialidad (Selbstbezüglichkeit). Consideramos que 

la aportación gadameriana consiste en haber vislumbrado esta doble 

posibilidad del lenguaje como estructura fundamental de su modo de 

ser. 

  

2. La obra de arte como proclamación de sentido o texto  

Gadamer investiga el fenómeno de la obra de arte, poniendo de relieve 

cómo la conciencia estética parte de conceptos, puntos de vista y 

experiencias que distorsionan su verdadero acontecer. A este respecto, 

nuestro autor continúa la estela del procedimiento de la fenomenología 

hermenéutica de Heidegger, de tal manera que ha de dejar que el modo 

de plantear el problema hermenéutico quede dirigido por las cosas 

 
2  Heidegger emplea el término «das Leiden» para referirse a este padecer. 

Consideramos que en las explicaciones que ofrece no tiene el matiz negativo que 

puede escuchar el hablante de la lengua española. A nuestro juicio, está marcado 

con un sentido de receptividad que también adopta el pensamiento de Gadamer para 

hacer alusión a la conformación de la experiencia hermenéutica. En el caso de 

Heidegger, afirma que se trata de una pertenencia del poeta a «lo sagrado»; es 

aquello que permite el abrirse y donarse de lo sagrado como su inicio fundamental, 

siendo lo sagrado aquello hacia lo que está vuelto el poeta y cuya percepción funda 

el decir de la palabra poética. Véase Heidegger 2005.  



Ariadna Melina González Martínez, La trascendencia que emerge de la palabra poética 

282 

mismas. La distinción estética (ästhetische Unterscheidung) 

caracteriza fundamentalmente el comportamiento de la conciencia 

estética, que introduce un distanciamiento en el fenómeno, de tal 

manera que refiere el conocimiento de la verdad de la obra a su origen, 

a la subjetividad de su autor o al contexto histórico desde el que fue 

creada. Así, la obra queda despojada de su condición de ser fuente de 

verdad en la medida en que no tiene en cuenta que lo que en ella sale 

a la luz es nuestro mundo, aquel en el que ya siempre habitamos. 

Aquellas distinciones que efectúa la conciencia son de «naturaleza 

secundaria» (Gadamer 2003: 162). Es más, el despojamiento de su 

origen es «condición para que comiencen a actuar» (Gadamer 1998c: 

68). 

Lo que subyace a la unidad de la verdad de la experiencia de la 

obra de arte es lo que nuestro autor denomina una no-distinción 

(ästhetische Nichtunterscheindung) entre ser y (re)presentarse 

(Darstellung), y que culminará en su célebre frase «el ser que puede 

ser comprendido es lenguaje» (Gadamer 2003: 567). ¿Por qué lo 

representado en la obra de arte gana en su representación su auténtico 

ser? Para Gadamer, el juego humano alcanza su perfección en el arte, 

un giro que denomina «transformación en una construcción» (die 

Verwandlung ins Gebilde). También se ha traducido como conformación 

poética (die dichterische Gestaltung), donde observamos la influencia 

en la experiencia del término Bildung, sobre el que tendremos que 

prestar más atención posteriormente. También se ha traducido como 

creación (poíesis) artística o representación (Darstellungleistung), lo 

que conducirá a que analicemos la condición de ergon (ser-logrado) de 

la obra de arte.  

A nuestro juicio, la obra de arte se encuentra a medio camino entre 

la physis y la formación (Bildung), entre lo que vemos y lo que sabemos 

(ibíd.: 133). La obra de arte es propiamente así una creación en la que 

participa el intelecto (nous) y por ello el ver estético sirve para mostrar 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

283 

el ser de la percepción en su sentido más general. La particularidad del 

ver estético consiste en que nuestra visión no se refiere rápidamente 

a una generalidad, a lo conocido o a algún objetivo planeado de 

antemano, «sino que se detiene en esa visión como estética» 

(ibíd.:131). En el ver estético queda subrayada la estructura 

significativa del como que caracteriza a toda percepción, pues 

«[n]uestra percepción no es nunca un simple reflejo de lo que se ofrece 

a los sentidos» (idem). Todo ver algo como algo supone que la 

percepción tiende a efectuar un proceso de abstracción reuniendo lo 

percibido en torno a lo que le resulta familiar, de tal suerte que siempre 

queda algo co-percibido o no dicho, que participa del sentido 

teleológico de la percepción. Aquella estructura significativa inherente 

al ver algo como algo implica que toda percepción está configurada ya 

siempre como «lectura articulada de lo que hay (…); pero, además, y 

guiado por sus propias anticipaciones, el ver “pone” lo que no está 

ahí.» (idem).3  

Siguiendo la idea heideggeriana en El origen de la obra de arte de 

que en la obra pictórica surge el verdadero ser del color, Gadamer 

indaga de qué manera «en la obra poética surge la palabra verdadera» 

(Gadamer 1998a: 29) o cómo la palabra es propiamente tal en la 

poesía, ya que su tesis consiste en que «es en la obra poética la palabra 

más diciente que en cualquier otro caso» (idem). La palabra auténtica 

en cuanto palabra verdadera es aquella en que «acontece la verdad» 

(ibíd.: 20) y esto quiere decir siguiendo a Gadamer que el ser de la 

palabra radica en su ser-diciente. Y la palabra propiamente diciente es 

texto. Así, nos preguntamos cómo la palabra está-ahí cuando es texto 

ya que ello mostrará su carácter diciente. A este ser diciente de la 

 
3  Gadamer afirma que Heidegger ya había atisbado en la percepción esta 

comprensión hermenéutica del ver algo como algo, lo que señaló la interpretación 

como la estructura originaria del ser-en-el-mundo que define el ser de la existencia 

humana (Dasein). Véase Gadamer 2004: 328.  



Ariadna Melina González Martínez, La trascendencia que emerge de la palabra poética 

284 

palabra lo denomina enunciado (Aussage) o proclamación (Ansage), 

pues su validez concierne únicamente a lo dicho, el contenido del texto, 

que es «la palabra potencial que dice algo» (ibíd, 21).  

Lo que hace visible el significado de la palabra poética es que su 

referencia de sentido queda ligada por su interpretación a la totalidad 

de lo mentado por el texto. El texto, tomado como un todo, es el 

enunciado, palabra que se sostiene, «y lo que caracteriza al texto es 

que sólo se presenta a la comprensión en el contexto de la 

interpretación y aparece a su luz como una realidad dada» (Gadamer 

2004: 328). El texto aparece en su autonomía óntica porque hace de 

«punto de referencia frente a la cuestionabilidad, arbitrariedad o al 

menos pluralidad de posibilidades interpretativas que apuntan a él» 

(idem). Así, a nuestro juicio, el texto constituye la concreción histórica 

y temporal del sentido mismo ya que es fundamentalmente respuesta 

y «quiere tomar la palabra» (Gadamer 1998c: 35). Ha colocado al 

sentido desde un determinado punto de vista, permitiendo que 

aparezca en su condición de aspecto, pero también conformándose el 

sí mismo del texto como prejuicio (Vorurteil). En su acontecer de 

sentido por medio de la lectura, la pregunta para la que el texto es 

respuesta permite que la dialéctica del logos remita a su intérprete en 

su condición de ser-preguntado por el decir del texto, de tal suerte que 

la parcialidad de sus prejuicios puede ser cuestionada en el proceso de 

la comprensión.  

«Cuando el lenguaje en tanto realización del estar ahí no “celebra” 

sino que “trabaja”, jamás expresa algo que haya sido expresado ya. Es 

siempre de nuevo palabra. [Sie ist stets auf neue Antwort]» (ibíd.: 34). 

Gadamer emplea el verbo aufstehen que tiene la connotación de 

ponerse en pie o erigirse como nueva respuesta, de tal manera que la 

generalidad de la palabra apela a ser siempre respuesta y por tanto a 

introducirse en la novedad de la circularidad del habla.  

 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

285 

A nuestro juicio, la novedad de la palabra poética, que instaura el 

sentido, el cual es reconocido como si fuera la primera vez, no es del 

mismo tipo que aquella que caracteriza a la palabra de la vida cotidiana. 

Creemos que la diferencia fundamental radica en que la palabra poética 

pone en suspenso la efectualidad moral del lenguaje, mientras que la 

palabra de uso cotidiano está integrada en la dialéctica de pregunta y 

respuesta en que se efectúa el sentido de la experiencia. Y, sin embargo, 

la paradoja que subraya la palabra poética es que ha de retornar a la 

vivacidad del habla para alcanzar su cumplimiento, pues en ella vive 

propiamente el lenguaje. Así, en ambas acontece el lenguaje común. 

Afirmamos que la particularidad de la obra de arte es que se 

encuentra en una situación intermedia, que posee una identidad 

hermenéutica y que tiene la capacidad de habla en la medida en que 

su ser está atravesado por la dialéctica entre ergon y energeia 

(inagotabilidad lingüística). La obra de arte es ergon pues es 

«formación acabada», lo que «sigue siendo también un ideal necesario 

para las ciencias históricas del espíritu» (Gadamer 2003: 44). Cuando 

la obra de arte lingüística se erige como ergon, esto es, como un ser 

logrado y ejemplar, permite que algo sea reconocido en el cómo de su 

manifestación. El cómo determina y limita lo representado en la obra 

de arte clásica y se introduce como una imagen en el ámbito del 

conocimiento de la experiencia humana.  

Así, la experiencia de la obra de arte permite distinguir entre lo 

que es bello y lo que es feo y a ello lo denomina Gadamer sentido 

estético. Lo propio de este sentido (y también del sentido histórico) es 

que no es meramente una dotación natural, sino que necesita ser-

formado, de ahí la labor interpretativa fundamental que realizan las 

ciencias del espíritu y desde la que pueden encontrar una justificación 

legítima de su forma de conocimiento y valor en la sociedad actual. Así, 

la obra de arte es ser-devenido, de tal o cual manera, porque ha 

logrado destacarse de la corriente vivencial de la existencia humana.  



Ariadna Melina González Martínez, La trascendencia que emerge de la palabra poética 

286 

Nos referimos a esta idea desde el carácter de ergon de todo 

discurso eminente, pues la obra de arte en tanto conformación es lo 

que constituye la unidad de lo que se manifiesta como una totalidad de 

sentido (Gadamer 1998b: 176), ya que no apela a mostrar algo 

únicamente desde un determinado punto de vista; «en la palabra “más 

diciente” no surge tanto un singular elemento de sentido del mundo 

cuanto la presencia del todo suministrada por el lenguaje» (Gadamer 

1998a: 44). Es justamente esta totalidad de sentido a la que apunta la 

obra de arte lo que configura su trascendencia y su autonomía, 

garantizando la inmersión del espectador bajo la forma temporal del 

demorarse en aquello que es dicho por la obra.  

La peculiaridad que define el modo de ser de la obra de arte como 

texto es que «se presenta a sí misma como una totalidad de sentido. 

No es algo que sea en sí y que se encuentre además en una mediación 

que le es accidental, sino que sólo en la mediación alcanza su 

verdadero ser» (Gadamer 2003: 162). Así, la obra de arte alcanza su 

verdadero ser en la variedad de sus ejecuciones o interpretaciones que 

expresan lo que nosotros denominamos la movilidad histórica de la 

vida de la obra de arte, modulando su significatividad propia.  

El texto es eminente cuando en virtud de su estar-escrito apunta 

a una totalidad de sentido y le pertenece la estructura temporal de la 

repetición. Esta estructura apunta a su necesidad de interpretación y 

por ello al para quien de todo proceso de comprensión. No es el estar 

referido a su ejecución de sentido por parte del intérprete lo que a 

nuestro juicio justifica la pluralidad de interpretaciones de una misma 

obra, sino que es desde la repetibilidad como estructura circular 

temporal que adquiere su autonomía óntica. La repetición se constituye 

como un movimiento que surge y crece4 afectando a la identidad de la 

 
4 Creemos que la idea gadameriana del acrecentamiento del ser de lo dicho por 

mediación de la palabra poética encuentra resonancias en la idea que Heidegger 

aborda acerca de la naturaleza (physis) como crecimiento, interpretando el 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

287 

obra y en el que queda absorto el intérprete. Así, el pensamiento de 

Gadamer no corre el riesgo de caer en una concepción subjetivista de 

la experiencia.  

La intención (intentio) o skopus de la obra misma es mostrar lo 

representado en ella, el mundo, ocultándose a sí misma en su ser a 

través de ese movimiento de desvelamiento en que lo dicho por ella es 

lo que queda así destacado. A esta idea se refiere nuestro autor con el 

término de «mediación total», que «significa que lo que media se 

cancela a sí mismo como mediador» (ibíd.: 165). Aquí reside el 

carácter esencialmente lingüístico de la obra de arte. A ella le 

pertenece el modo de ser del lenguaje como representación y sirve de 

caso eminente donde se observa el carácter hermenéutico de la 

experiencia artística. En virtud de que en la obra queda 

autorrepresentado el lenguaje mismo, ella es lo abierto y siguiendo a 

Heidegger:  

 

Lo abierto hace de mediador en todas las relaciones entre lo 

que es real. Lo real sólo consiste en esa mediación y, por eso, 

es algo mediado. […] Y por eso la mediatez tiene que estar 

 
pensamiento de los griegos. Así, el crecimiento «es un surgir y salir afuera, es un 

abrirse que, al eclosionar, al mismo tiempo retorna al surgimiento y, de este modo, 

se encierra en aquello que en cada ocasión le otorga la presencia a lo que se 

presenta» (Heidegger 2005: 63). Se trata de un movimiento que encuentra en sí 

mismo su propia justificación y que en su retornar sobre sí mismo se desborda, 

dejando que su ser se expanda más allá de sí mismo. Siguiendo a Heidegger, es el 

brillar de la luz desde el cual las cosas se muestran inteligibles. En el caso de 

Gadamer, hace referencia al lenguaje y al intelecto (nous) como lugar intermedio 

desde el que acontece el sentido de todo lo que es. Consideramos que en ambos 

casos apelan los autores a un tercer momento en la comprensión que reúne lo que 

de otra manera se encuentra disperso, pero de tal modo que muestra cada cosa en 

su ser propio en relación con su ser-otro. Gadamer se referirá así al carácter de 

prohairesis de la experiencia, apareciendo cada cosa ya siempre en su ser-así-y-no-

de-otro-modo. Esta idea es especialmente relevante en la medida en que conduce a 

nuestro autor a la afirmación de que la realización interpretativa de la comprensión 

(prejuicio) «no es sino la concreción del sentido mismo» (Gadamer 2003: 477). Esta 

idea definirá también la función sígnica de la palabra de la vida cotidiana; mientras 

que la palabra poética apuntará a la posibilidad de todo lo que es en la medida en 

que pondrá de manifiesto la variabilidad intrínseca del lenguaje.  



Ariadna Melina González Martínez, La trascendencia que emerge de la palabra poética 

288 

presente en todo. Sin embargo, lo abierto mismo, que le 

otorga a toda relación y correspondencia el espacio en el que 

pueden pertenecerse, no procede de ninguna mediación. Lo 

abierto mismo es lo inmediato. Nada que sea mediato, ya sea 

ser humano o dios, puede llegar a alcanzar jamás lo 

inmediato de modo inmediato. (Heidegger 2005: 68-69). 

 

Esta cita nos resulta muy sugerente para abordar la paradoja que 

supone la experiencia de la obra de arte y el modo de ser del lenguaje 

como mediación de sentido. Siguiendo a Gadamer, en el lenguaje se 

autorrepresenta el mundo sin cuya mediación nunca devendría 

inteligible. Y, sin embargo, el mundo no es una realidad nominal, sino 

lo inmediato. Por ello, el verdadero ser del lenguaje se cumple en 

aquello que muestra; mientras que la mediación constituye un 

movimiento que precisa subrayar la participación del intelecto (nous) 

en su sentido. Escuchemos en este hilo argumentativo a Grondin: «El 

lenguaje, por así decirlo, desempeña la función de elemento originario 

de ese estado de yecto, en el cual nosotros somos “ahí” (da), es decir, 

estamos abiertos al mundo. El lenguaje es, por tanto, la primerísima 

apertura del ser, el “ser ahí” primordial» (Grondin 2003: 192).  

Y es en la palabra proferida en la vida cotidiana donde su carácter 

lingüístico queda cancelado en virtud de su capacidad de mostración 

de lo nombrado porque en ella se cumple la función de semejanza que 

mantiene toda copia con su original. El significado de una palabra está 

mediado por el contexto de la vida desde el que es pronunciada, siendo 

su sentido determinado desde una «univocidad pragmática» (Gadamer 

1998b: 99). La palabra cotidiana desaparece detrás de lo dicho, 

mientras que «[l]a palabra poética, por el contrario, se manifiesta ella 

misma en su mostrar, quedándose, por así decirlo, plantada» (ibíd.: 

74). Sin embargo, también es justamente en virtud de que en ella se 

ha quedado posicionado el mundo bajo un cómo determinado, que éste 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

289 

no queda referenciado desde la necesidad de la verificación de su 

verdad o falsedad. «Parece como si el cómo del estar dicho que, sin 

duda, distingue el arte frente a lo que carece de arte, sólo se mostrara 

para suprimirse completamente a sí mismo» (Gadamer 1998a: 36-37). 

La posibilidad de que el mundo representado en la obra de arte quede 

destacado derivará en el siguiendo apartado desde el modo de ser de 

la palabra como autorreferencialidad, ya que alcanza su 

autocumplimiento cuando no sólo lo dicho por ella, la totalidad de lo 

que es, está enteramente ahí presente, sino que será la sonoridad 

aquello que permita que el cómo de la obra de arte quede destacado y, 

por lo tanto, que la palabra sea considerada en cuanto que ella misma, 

ya que así el texto puede hablar desde sí mismo.  

La palabra poética también está referida a su ocasionalidad, pero 

con pretensión de validez permanente; es decir, su sentido no se agota 

en las intenciones del autor ni desde la época en que fue dicha, sino 

que la ocasionalidad, en la que se efectúa el sentido de la palabra 

poética, determina de manera fundamental su ser como 

acontecimiento. La ocasionalidad de la palabra poética destaca su ser 

efectual y relativo al yo que comprende, expresando la variabilidad 

intrínseca de su sentido. En la medida en que está-ahí erguida en su 

ser afecta a la autocomprensión de sí misma; y, en virtud de que el 

valor cognitivo de su carácter mimético radica en el reconocimiento por 

parte de su intérprete del mundo que ahí acontece como propiamente 

suyo, remite al carácter hermenéutico de su identidad. Por ello, «[l]a 

ocasionalidad es lo contrario a la relación deíctica – debido a que la 

obra es inherentemente dependiente de su performatividad, está 

inevitablemente coloreada por su configuración» (Arthos 2013: 97). La 

palabra poética ha de ser interpretada ya que su ser se manifiesta 

como ambiguo, multívoco; mientras que la palabra pronunciada en la 

vida cotidiana apela a la inmediatez de la comprensión-interpretativa.  

 



Ariadna Melina González Martínez, La trascendencia que emerge de la palabra poética 

290 

3. La autorreferencialidad de la palabra poética: el 

acontecimiento del logos como unidad entre sonido y sentido  

Veíamos que, en el apartado anterior, la palabra poética tenía la 

particularidad de que en ella se representa un mundo de sentido en 

virtud del cual ella está-ahí también como palabra verdadera, lo que 

Gadamer denomina la autorreferencialidad de la palabra poética. Así, 

hay una «relación mímica original» (Gadamer 2003: 159) entre la 

representación y lo representado que permite que hayan llegado ahí 

de manera más auténtica, que la palabra sea diciente en el poema y 

que el mundo sea reconocido en su esencia. La obra desvela 

«posibilidades de ser» (ibíd.: 162) que constituyen las referencias 

vitales de la vida práctica en el modo de la virtualidad lingüística, sin 

tener efectualidad moral, liberándose la existencia de aquello que la 

define como propia en su tener que habérselas con las cosas. A este 

respecto, Heidegger afirma que la poesía es inefectiva, «[n]o tiene 

nada en común con actuar, actividad que se implica inmediatamente 

en la realidad efectiva y la transforma» (Heidegger 2005: 39). 

A nuestro juicio, la experiencia artística le permite al poeta 

distanciarse de su tener-que-ser, subrayando la forma de ser 

fundamental de la existencia como poder-ser. Así, el poeta se 

encuentra en una situación privilegiada porque hace de mediador entre, 

siguiendo a Heidegger, el mundo de los dioses y el del pueblo (lo que 

expresa el carácter social del lenguaje). A este respecto, hemos de 

preguntarnos por el modo de ser de aquello que queda ahí manifestado 

en la obra de arte. ¿Cuál es el modo de ser de la existencia que emerge 

de la obra de arte? Por un lado, comparte con la physis que expresa 

«el estado ontológico de lo que crece desde sí mismo» (Gadamer 

1998a: 18) y «no conoce objetivos que le sean exteriores» (Gadamer 

2003: 40), esta última característica es común también con la 

formación (Bildung). Además, la obra misma no es un fin, no implica 

simplemente alcanzar algo dado, sino que todo lo que incorpora se 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

291 

integra, se guarda o se conserva en ella. Al igual que en la formación 

«uno se apropia por entero aquello en lo cual y a través de lo cual uno 

se forma» (Idem). 

Entonces, ¿por qué la obra sólo accede a su manifestación desde 

su representación (Aufführung) donde emerge su sentido? En cada 

representación, la obra entra en la existencia (Da-sein), lo que describe 

la inmediatez de la comprensión, está-ahí como si fuera la primera vez 

(el juego del arte). A pesar de encontrarnos con la familiaridad de 

nuestro mundo ahí representado (pues el sentido cognitivo de la 

mímesis como reconocimiento señala que es nuestro mundo moral 

fáctico el que ahí acontece, pero sin la carga de efectualidad moral que 

posee en la praxis vital), al detenernos en el sentido que ahí acontece, 

se desvelan múltiples posibilidades que permiten que veamos lo 

expresado por la obra como nunca lo habíamos visto. Pero, al mismo 

tiempo, la obra de arte apunta más allá de sí misma y de la inmediatez 

de lo que está ahí interpelando, interrogando e invitando a que el 

intérprete se adentre en la circularidad o dialéctica especulativa del 

habla. Este ir más allá de sí misma describe el telos del que forma parte 

y es expresión de la esencia de la formación (Bildung).   

En el apartado anterior, veíamos que aquel ser-formado de la obra 

de arte es lo que define su sí-mismo. Ella es algo que, en su condición 

de acabada, le pertenece un telos característico de toda vivencia, cuya 

estructura de ser está necesariamente dirigida hacia su cumplimiento 

en el ser-otro. Recordemos que la esencia de la formación consistía, 

siguiendo la interpretación que Gadamer hace de la filosofía de Hegel, 

en el retorno a sí mismo desde el ser-otro. Se trata de un movimiento 

reflexivo de la conciencia sobre sí misma llamado autoconciencia, 

cuando incorpora y se apropia de aquello hacia lo que ella misma está 

dirigida. A nuestro juicio, si la reflexividad se describe como un 

movimiento autorreferencial no describe una propiedad individual, sino 

que define todo aquello que no sólo tiene en sí mismo el principio vital 



Ariadna Melina González Martínez, La trascendencia que emerge de la palabra poética 

292 

del automovimiento (physis), sino que tiene como posibilidad mostrar 

algo otro desde sí mismo, destacándose así el carácter especulativo del 

logos. Escuchemos a Gadamer: «Lo que se actualiza a sí mismo, y que 

tiene la estructura de la reflexividad, constituye la apoteosis del ser en 

presente» (Gadamer 1998c: 14). La identidad de la obra de arte se 

actualiza al mismo tiempo que aquello que queda en ella representado, 

de tal manera que su ser-formado desde su ser-otro conduce a la 

creación de nuevas referencias de sentido. Así, «[l]a palabra “surge” 

en la poesía a partir de una fuerza de dicción nueva que con frecuencia 

está oculta en lo usual» (Gadamer 1998a: 43). 

En el caso de la palabra de la vida cotidiana, el sonido actúa como 

medio para mostrar lo dicho por la palabra, de tal manera que no llega 

a destacar en su ser-sensible. En la palabra oral, el oyente es 

arrastrado por la fuerza persuasiva de lo dicho, sin que se abra la 

distancia reflexiva consigo mismo que permite hacer un juicio crítico 

sobre su sentido. La sonoridad es un transmisor a partir del cual se 

presenta el sentido en la palabra oral y su ser no destaca en su función; 

mientras que en la palabra poética aparece también como medio de 

auto-presentación del sentido del texto y reclamará a su intérprete que 

se haga consciente de sus modulaciones en la voz. A nuestro juicio, la 

palabra poética «está-erguida-para-sí» (Gadamer 1998b: 176) porque 

el poema está conformado como una unidad de sonido y sentido, donde 

reside su autonomía óntica e insustituibilidad. Por ello, la palabra 

poética «es lo que representa» (ibíd.: 174). Es justamente esta unidad 

íntima entre sonido y sentido en que se manifiesta el poema lo que 

dificulta, entre otros aspectos como los dobles usos del lenguaje (su 

dimensión pragmática), la labor interpretativa de la traducción.  

En el poema el lenguaje nace propiamente, pues las palabras son 

escuchadas como si fuera la primera vez, cuya colocación y orden en 

el poema introduce su juego con las otras palabras. En virtud de los 

recursos estilísticos del poema, como la entonación, la dicción, el ritmo 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

293 

y el reforzamiento de su significado desde la semejanza sonora entre 

unas palabras y otras, se ponen también en juego las referencias de 

sentido. Así, «cada palabra es, ella misma, ya elemento de un orden 

nuevo y, por tanto, es ese orden mismo y en total. Allí donde resuena 

una palabra está invocado el conjunto de un lenguaje y todo lo que 

puede decir» (Gadamer 1998a: 44). La palabra alcanza su 

autocumplimiento en el decir del poema porque ha logrado que emerja 

el «mantenimiento de la cercanía o proximidad» (idem), cuando «la 

unidad efectual de sentido y sonido [die Wirkungseinheit von Sinn und 

Klang], que se sostiene como un todo, está ya inserta en cada palabra» 

(ibíd.: 80).  

Justamente este estar inserto de lo particular en esta totalidad es 

lo que permite que se autocancele a sí misma como mediadora de 

sentido en el acontecer de la comprensión por medio de su lectura. 

Gadamer, siguiendo a Hölderlin, llama sonido (Ton) a aquello «en lo 

que se representa la fundada coherencia del lenguaje poético. Es lo 

que se mantiene firme en el conjunto de la construcción lingüística y, 

sobre todo, lo que muestra su continuo poder de determinación en los 

casos de distorsión por una disonancia resultante» (ibíd.: 40). El sonido 

es aquello que permite que la obra sea identificada como una unidad 

de sentido, como conformación (Gebilde), pues la sonoridad pone de 

manifiesto la relación de sentido intrínseca al juego entre las palabras 

que componen el orden del poema. La sonoridad que se escucha desde 

el poema está formada por la intervención de todas las palabras y 

permite que se destaque frente a cualquier otro discurso.  

Por lo tanto, nuestro autor afirma que «la palabra poética es la 

palabra absolutamente nueva, la palabra nunca dicha. Es como un 

nuevo nacimiento del lenguaje» (Gadamer 1998c: 34). Al igual que el 

mundo aparece en su posibilidad de ser comprendido en la obra de arte, 

el ser de la palabra ha de ser investigado previamente desde su 

carácter poético. La antepredicatividad de la unidad entre logos y 



Ariadna Melina González Martínez, La trascendencia que emerge de la palabra poética 

294 

mundo queda señalada en la experiencia de la obra de arte. A este 

respecto, Young señala lo que podemos llamar la función interpretativa 

del arte. Refiriéndose al ejemplo de Heidegger del campesino, afirma 

lo siguiente: «El campesino conoce implícitamente el mundo desde que 

sabe qué son los zapatos. Sin embargo, no sabe que lo sabe. Se precisa 

el ojo “original” del artista para “tematizar”, hacer explícitamente 

visible, aquello de lo que somos, en “la corriente de la vida cotidiana”, 

inconscientes» (Young 2001: 33). Desde nuestro punto de vista no sólo 

se trata, como continúa afirmando Young, de tematizar el mundo que 

ya está siempre ahí, sino que, en su apertura de sentido, la obra crea 

al mismo tiempo nuevas referencias de sentido.  

Y así, lo que acontece propiamente en la experiencia de la obra de 

arte es lo que denominamos la palabra interpretante o, siguiendo a 

Gadamer, la palabra potencial que dice algo. «Lo que se fija por escrito 

queda absuelto de la contingencia de su origen y de su autor, y libre 

positivamente para nuevas referencias» (Gadamer 2003:  475). Así, lo 

lingüístico ha alcanzado su «identidad lingüística “ideal” [ideale 

sprachliche Identität]» (Gadamer 1998a: 38) en la obra de arte gracias 

al carácter escrito de lo dicho. No hace alusión únicamente a la 

coherencia lingüística que posee casi todo lo escrito, sino a la 

posibilidad de la obra de arte poética de abrir una esfera de sentido 

cuya interpretación remite a la identidad de la obra misma.  

Escuchemos a Lammi acerca de este concepto: «[c]ualquier forma 

de escritura es separable del acto de habla. En el análisis de Gadamer 

esta característica de separación es, de hecho, obtenible en principio 

desde cualquier acto comunicativo en el que el contenido sea 

distinguible del acto. Él denomina a esta separación “idealidad” 

(Idealität)» (Lammi 2008: 77). Se trata de una separación del decir y 

de lo dicho que, como hemos visto, es de naturaleza secundaria, pues 

el fenómeno se da como una no-distinción. El sentido de lo dicho puede 

ser transmitido más allá del momento en el que fue proclamado, pues 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

295 

en virtud de su estar escrito, lo dicho ha quedado plasmado en su 

totalidad de sentido como texto y apunta a su permanencia en el 

tiempo. La forma en que se ejecuta esta permanencia es desde el 

proceso de la lectura como espacio abierto dialógico que permite 

revitalizar el sentido fijado por escrito, es decir, devolverlo a la 

circularidad del habla.  

Esta fijación del sentido por la escritura no quiere decir que su 

significado quede establecido de manera permanente, sino que ha 

alcanzado ese tipo de generalidad que Gadamer denomina idealidad. 

Así, «lo que hace que una idea requiera interpretación no es el que esté 

escrita, sino su carácter lingüístico, esto es, la generalidad del sentido 

que tiene como consecuencia que se la pueda consignar por escrito» 

(Gadamer 2003: 615). La palabra poética se presenta, al estar referida 

a la totalidad del ser, en su contemporaneidad (Gleichzeitigkeit), 

señalándose la aplicación (Anwendung) como momento estructural de 

la comprensión (Verstehen) e interpretación (Auslegung). El estar-

escrito del sentido, por mediación de la palabra poético-hermenéutica, 

guarda una relación fundamental con el lenguaje, lo que inicia en el 

pensamiento de Gadamer una aproximación a una ontología de la 

palabra.   

Además, la conciencia formada puede superar los puntos de vista 

privados porque no está limitada a una determinada esfera, sino que 

está dirigida por la interpretación de lo que acontece en la obra de arte 

hacia todas las direcciones. Reconoce en ellos puntos de vista 

generales que se le presentan como posibles puntos de vista de otros, 

pues en el discurso poético tiene lugar una «neutralización de cualquier 

posición de ser» (ibíd.: 42). Pero se trata de un estar-ya-siempre-

remitido-a la vida práctica o a la unidad del yo consigo mismo. Ello 

también sucede con el modo de ser del juego, cuya actividad inaugura 

un momento de oasis (como diría Eugen Fink) en medio del quehacer 

de la vida cotidiana, siendo al mismo tiempo y de manera fundamental 



Ariadna Melina González Martínez, La trascendencia que emerge de la palabra poética 

296 

una posibilidad de esta.  

 

4. Conclusión  

Hemos visto que en el modo de ser de la obra de arte como 

representación (Aufführung) de un mundo de sentido se revela la 

estructura fundamental del lenguaje como medium, poniendo de 

manifiesto sus dos formas eminentes. Por un lado, está el uso cotidiano 

del lenguaje donde la palabra ejerce la función de copia cancelándose 

a sí misma para mostrar el mundo, lo dicho por ella. El telos de la 

palabra cotidiana implica que ella no está ahí por sí misma, sino que 

queda referida a la praxis de la experiencia vital o de la ciencia «y en 

la que se acreditan o fracasan las opiniones que se han manifestado. 

(…) Es sólo el contexto de la vida el que – habladas o escritas – las 

hace cumplirse plenamente» (Gadamer 1998b:  174).  

La palabra pronunciada en la vida cotidiana se autocancela a sí 

misma para mostrar lo dicho en y por ella, ocultándose como 

transmisora o mediadora lingüística. Observamos en esta estructura el 

modo inmediato de darse algo en la experiencia, de tal manera que 

está siempre mediado por la lingüisticidad. Así, su función 

comunicativa se realiza como autocumplimiento, el cual consiste en 

ocultarse como mediación (lo que Gadamer denomina mediación total). 

La naturaleza lingüística de la realización de sentido de la experiencia 

se cancela a sí misma en su ejecución (Vollzug).  

Por otro lado, el lenguaje tiene la posibilidad de erguirse sobre sí 

mismo, de no sólo referirse al mundo que nombra, sino de acceder él 

mismo a la existencia. Ello es posible en la palabra poética, que está 

ahí, erguida por sí misma, cuyo telos consiste en su 

autorreferencialidad. A esta idea se refiere también Gadamer como el 

carácter de acontecimiento de la palabra. La palabra poética está 

erguida para sí misma, pero su sentido únicamente se introduce en la 

vitalidad significativa del lenguaje cuando apunta hacia su interlocutor 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

297 

y recupera la inmediatez del habla en su lectura. Se trata del carácter 

temporal de lo que acontece una sola vez y de manera discontinua. La 

palabra poética se ha elevado hacia su «autopresencia», que constituye 

el «ser del “ahí”» (Gadamer 1998 a: 37). La particularidad de la 

presencia que se abre desde la palabra poética es que está referida a 

un presente propio o instante que se extiende únicamente mientras 

dura la ejecución de sentido del poema en la lectura, siendo ello posible 

en virtud de la relación entre la escritura y el lenguaje.  

El arte del lenguaje que se concreta bajo la forma de la escritura 

en el caso del poema eminente permite que lo dicho esté-ahí 

enteramente y que al mismo tiempo la palabra esté-ahí sostenida, 

siendo verdaderamente palabra. En esto consiste el ser-diciente de la 

palabra poética y lo que le otorga cierta primacía porque ella está 

situada en la posición intermedia del lenguaje que expresa su 

naturaleza como mediador de sentido. La palabra poética revela la 

doble posibilidad del logos como mediador de nuestra experiencia del 

mundo, pues su intención es mostrar lo dicho, pero también la 

naturaleza lingüística de su acontecer de sentido.  

En estas dos formas eminentes en que el lenguaje se manifiesta 

como medium observamos un movimiento de retracción, de retorno a 

sí mismo del lenguaje desde su ser-otro que implica apropiación, hacer 

familiar lo extraño, siendo ello expresión de la historicidad del logos. 

Hemos de comentar que la distinción entre ellas, en que se presenta lo 

dicho por la mediación de la palabra, se basa como decíamos en la idea 

gadameriana de que el ser-verdadero del logos consiste en su 

estructura de ser como des-ocultadora (a-letheia), esto es, le 

pertenece la «dialéctica de descubrimiento y sustraimiento» (Gadamer 

1998b: 181). La falsedad forma parte de la naturaleza dialéctica que 

define el dinamismo propio del logos. Pero no se trata de una falsedad 

en sentido lógico, porque no hay una regla exterior a lo dicho con la 

que medirlo y a la que el discurso pudiera corresponder, sino que 



Ariadna Melina González Martínez, La trascendencia que emerge de la palabra poética 

298 

aquello que ha sido formado, el ser en tanto que devenido, cuyo sentido 

ha sido mediado lingüísticamente, reclama una unidad de sentido que 

implica la posibilidad de mostrarse en su ser como aquello que no es.  

El ente surge como lo que es y en este emerger resulta una 

posibilidad que pueda ocultarse en su ser. Gadamer expone el ejemplo 

de la moneda de oro que no es realmente de oro, pero cuya intención 

consiste en aparecer en su falsedad como verdadero. Sabemos que es 

oro falso, pero el ente aparece en su ser como verdadero para nosotros. 

Creemos que así Gadamer señala el acontecer entre saber y ser, de tal 

manera que en la inmediatez de la comprensión se manifiesta como 

pre-comprensión no tematizada como tal. A raíz de ello, Gadamer se 

pregunta: «¿Qué puede ser lo que aquí oculta, esconde o disimula, de 

manera que la no-ocultación pueda ser atribuida a los entes y no a 

nuestro hacer? ¿Cómo debe “ser” el ser, si el ente es de tal modo que 

puede ser falso?» (Gadamer 1998a: 18). Creemos que el ente por 

excelencia que se muestra verdaderamente como falso es la obra de 

arte.   

En la pregunta que guía a Gadamer y que nosotros hemos 

retomado en nuestra investigación acerca de la verdad de la palabra, 

nuestro autor afirma que la palabra «tiene una existencia fiable y 

duradera. A fin de cuentas, es siempre la palabra la que se “sostiene”, 

ya sea que uno esté en el uso de la palabra, ya sea que salga fiador 

como alguien que ha dicho algo o como alguien que le ha tomado la 

palabra a otro» (ibíd.: 16) En el uso correcto o incorrecto de las 

palabras no está en juego la verdad de la palabra, sino que ello describe 

la capacidad del logos de ser verdadero o falso en virtud de ser «el 

portador de la verdad, y consecuentemente también de su contrario» 

(Gadamer 2003: 495). A nuestro juicio, esta posibilidad esencial de 

encubrimiento del lenguaje se debe a la capacidad especulativa y 

mimética del logos.  



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

299 

Nuestro autor afirma que la palabra es siempre verdadera en vir-

tud de su capacidad de significar. Sin embargo, lo que denomina la 

«función veritativa del habla» (Gadamer 2003: 494) implica que el lo-

gos «coloca al ser siempre en una determinada perspectiva» (idem). 

Por otro lado, Gadamer también observa la capacidad secundaria del 

logos de convertirse en «proposición real», cuyo contenido estará 

sujeto a modificación, debido esencialmente a lo que denomina la im-

perfección de la vida humana. Así, dice que en la experiencia herme-

néutica «no se refutan palabras, sino el alma del otro» (idem). Consi-

deramos que sobre esta base especulativa del logos es posible la acti-

vidad mimética de la representación. Así, la experiencia de la obra de 

arte como fuente de verdad encuentra su fundamento en el modo de 

ser del lenguaje como centro creador y mediador de sentido.  

Aquella multivocidad diciente propia del juego de la obra de arte 

sólo puede surgir en virtud del detenimiento que se ha producido en la 

mirada que se demora en el acontecer de sentido de la obra. Si la 

esencia de la formación (Bildung) que define el ser del intelecto implica 

ir más allá de lo inmediato y ascender a la generalidad, la obra de arte 

tiene como intención replegarse sobre sí misma, ocultarse a sí misma 

como ergon, no llegar a destacarse, para que el mundo nombrado por 

la palabra poética aparezca.  

Ello pone el foco de la reflexión filosófica en el fenómeno de la 

recusación que, siguiendo a Gadamer, define a la obra de arte eminente. 

Se trata de un movimiento negativo que caracteriza su 

desocultamiento y en el que se basa su ser como autorreferencialidad. 

A nuestro juicio, desde las explicaciones de nuestro autor, el concepto 

de fenómeno queda matizado como aquello que se muestra en su ser-

verdadero, pero siendo una posibilidad de sí mismo el mostrarse en su 

ser falso, lo que permite abordar el tipo de verdad que acontece en la 

palabra poética. En su falsedad, la palabra poética pretende ser poema. 

Ahí reside la peculiaridad de su ser, su ligereza y autonomía óntica. Se 



Ariadna Melina González Martínez, La trascendencia que emerge de la palabra poética 

300 

muestra a la percepción bajo su pretensión de sentido, cuya veracidad 

consiste en querer ser percibida verdaderamente como algo falso. A 

nuestro juicio, el término falsedad o veracidad remite a la voluntad de 

la obra de arte de mostrarse como juego, esto es, que sus normas, su 

acción y su contenido significativo sólo poseen validez en el transcurrir 

de su ejecución, sin por ello reclamar para sí un estatuto de verdad en 

relación con un estado de cosas.  

Pero la obra tampoco engaña sobre que lo que ahí acontece es 

falso, esto es, verdadero únicamente durante la representación, sin la 

efectividad que el lenguaje posee en el mundo cotidiano. Ello quiere 

decir fundamentalmente que su sentido no se introduce en la 

determinación de la corriente vivencial de la existencia humana, pues 

no tiene la intención de afectar o modificar su praxis vital al mantener 

en suspenso su referencia a ella. Así, la obra poética abre una 

multiplicidad de posibilidades orientadas por el juego entre la 

imaginación y la racionalidad. De esta manera, a nuestro parecer, 

Gadamer se aproxima a la descripción de la acción poiética del arte.  

 

 

Bibliografía 

Arthos, J. (2013). Gadamer’s Poetics: A Critique of Modern Aesthetics. 

London: Bloomsbury. 

Benito Torres, J. (2024). La noción de mímesis en la filosofía platónica: 

imagen y terapia entre el arte y la ética. Isegoría, 70: 1347. 

DaVia C., Lynch G. (2024). The event of meaning in Gadamer’s 

Hermeneutics. New York: Routledge.  

Freydberg, B. (2004). On Hölderlin’s “Andenken”: Heidegger, Gadamer 

and Heinrich – A decision? Research in Phenomenology, 34: 181–197. 

Gadamer, H.-G. (1990). Gesammelte Werke I, Hermeneutik I, Wahrheit 

und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik, 

Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

301 

Gadamer, H.-G. (1993). Gesammelte Werke II, Hermeneutik II, 

Wahrheit und Methode: Ergänzungen. Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul 

Siebeck). 

Gadamer, H.-G. (1993b). Gesammelte Werke VIII, Ästhetik und Poetik 

I, Kunst als Aussage. Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck). 

Gadamer, H.-G. (1993c). Gesammelte Werke IX, Ästhetik und Poetik II, 

Hermeneutik im Vollzug. Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck). 

Gadamer, H.-G. (1995). Gesammelte Werke X, Hermeneutik im 

Rückblick I. Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck). 

Gadamer, H.-G. (1998a). Arte y verdad de la palabra. Barcelona: 

Paidós. 

Gadamer, H.-G. (1998b). Estética y hermenéutica. Madrid: Tecnos. 

Gadamer, H.-G.  (1998c). El giro hermenéutico. Madrid: Paidós.  

Gadamer, H.-G. (1999). ¿Quién soy yo y quién eres tú? Barcelona: 

Herder. 

Gadamer, H.-G. (2003). Verdad y método I. Salamanca: Sígueme.  

Gadamer, H.-G.  (2004a). Verdad y método II. Salamanca: Sígueme. 

Gadamer, H.-G. (2004b). Poema y diálogo. Barcelona: Gedisa.  

Grondin, J. (2003). Introducción a Gadamer. Barcelona: Herder. 

Heidegger, M. (2003). Ser y tiempo.  Madrid: Trotta.  

Heidegger, M. (2016). El origen de la obra de arte. Barcelona: Oficina 

de Arte y Ediciones.   

Heidegger, M. (2005). Aclaraciones a la poesía de Hölderlin. Madrid: 

Alianza. 

Lammi, W. (2008). Gadamer and the question of the divine. London: 

Continuum.  

Schibler, I. (2001). Art as Festival in Heidegger and Gadamer. 

International Journal of Philosophical Studies, 9(2): 151–175. 

Young, J. (2001). Heidegger’s Philosophy of Art. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

 



Ariadna Melina González Martínez, La trascendencia que emerge de la palabra poética 

302 

 


