Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 Received: 01/09/2025
Biannual International Journal of Philosophy Accepted: 12/10/2025
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index Published: 20/01/2026
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6734

La trascendencia que emerge de la palabra poética:

un juego entre sonido y sentido

(The Transcendence that Emerges from the Poetic Word:

A Play between Sound and Meaning)

Ariadna Melina Gonzalez Martinez

University of Zaragoza - ES

Abstract

The present study aims to explore the mode of being of the poetic word
by analyzing the type of transcendence that emerges from it, with the
goal of uncovering a defining feature of the ontological constitution of
language. To this end, we will briefly point to Heidegger's influence on
the question of why language is more expressive in poetic works. The
eminent work of art will be an opening of being, where language can
be born, with poetic language preceding its everyday and commonly
shared condition among mortals. Thus, we must distinguish the saying
of the poetic word from that of the word spoken in everyday life, since,
following Heidegger, the poem brings the world into Dasein through its
authentic saying. This becomes possible through writing as a
fundamental possibility of language, a theme developed by Gadamer.
When what is written has the hermeneutic structure of a text, the word
becomes truly expressive. We will see that in writing - as a
characteristic feature of the poetic work of art - its truth can emerge

as a unity or play between sound and meaning, a thesis we find in



Ariadna Melina Gonzalez Martinez, La trascendencia que emerge de la palabra poética

Gadamer’s thought.
Keywords: Hans-Georg Gadamer, linguisticality, sound, work of art,

text

Resumen

El presente estudio se propone indagar en el modo de ser de la palabra
poética analizando el tipo de trascendencia que emerge de ella, con la
finalidad de poner al descubierto algun rasgo definitorio de la
constitucion ontolégica del lenguaje. Para ello, habremos de apuntar
brevemente a la influencia heideggeriana en la pregunta en torno a la
razon por la que el lenguaje es mas diciente en la obra poética. La obra
de arte eminente sera aperturidad de ser, donde el lenguaje puede
nacer, siendo el lenguaje poético anterior a su condicion cotidiana y
comun a todos los mortales. Asi, habremos de distinguir el decir de la
palabra poética y aquel de la palabra pronunciada en la vida cotidiana,
ya que, siguiendo a Heidegger, el poema hace ser-ahi al mundo que
emerge en su auténtico decir. Ello sera posible desde la escritura como
posibilidad fundamental del lenguaje, la cual quedara tematizada por
Gadamer. Cuando lo escrito tiene la estructura hermenéutica del texto,
la palabra se vuelve verdaderamente diciente. Veremos que, en la
escritura, como rasgo caracteristico de la obra de arte poética, puede
acontecer su verdad como unidad o juego entre sonido y sentido, tesis
qgue identificamos en el pensamiento de Gadamer.

Palabras clave: Hans-Georg Gadamer, linglisticidad, sonoridad, obra

de arte, texto

1. Introduccion
Si el pensamiento de Gadamer esta motivado por la pregunta acerca
de «hasta qué punto la comprensién del otro posee un significado

fundamental» (Gadamer 1998c: 22), creemos que este fendmeno de

278



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

la alteridad encuentra en el analisis de la obra de arte una orientacién
concreta. Por ello, gueremos plantear cual es la verdad que emerge de
la obra de arte, lo que implica considerar, como veremos, la movilidad
historica de la vida humana como receptora de la «significatividad
propia» de la obra. A este respecto, preguntaremos por el modo de ser
de lo percibido estéticamente, asi como también por sus semejanzas y
diferencias en relacion con la percepcion natural en nuestra
cotidianidad. Asi, indagaremos junto a nuestro autor sobre la verdad
de la palabra en su sentido eminente y por los distintos modos de ser
de la palabra poética y de la palabra pronunciada en la vida cotidiana.
Por consiguiente, observamos en el desarrollo de esta idea
gadameriana la influencia del pensamiento de Heidegger desde dos
puntos fundamentales. Ambos sefialaran la distincién y prioridad
metodoldgica de la palabra poética como lugar de aperturidad del ser.
Para mantener el lugar preeminente de la obra de arte como aquel en
el que el ser humano puede conocer cdmo es su mundo y tener
experiencia de si mismo, sera fundamental también la tarea
interpretativa de las humanidades, un tema que habremos de
investigar en el futuro.

El primero de estos puntos tendra que ver con la afirmacién
heideggeriana de que la palabra no brinda por si misma su caracter
esencial, ya que considera que el lenguaje es «el bien mas peligroso»
«porque es el que crea por vez primera la posibilidad de un peligro».
Se trata de un «peligro permanente» que consiste en que «[a]l
lenguaje le ha sido encomendada la tarea de manifestar y preservar a
lo ente en cuanto tal en su actividad [im Werk]» (Heidegger 2005: 41).
El lenguaje tiene la tarea de preservar lo permanente, la esencia de lo
que es, pero por si mismo es capaz de mostrar lo verdadero y lo falso
y de confundir lo uno con otro, por lo que la obra de arte cumple asi

un papel primordial en el cumplimiento de esta distincién.

279



Ariadna Melina Gonzalez Martinez, La trascendencia que emerge de la palabra poética

En segundo lugar, la esencia del lenguaje no se agota en ser un
medio para la consecucién de un fin, ni tampoco se identifica con un
objeto, sino que es acontecimiento (Ereignis), «la realizacién de
nuestro ahi, del “ahi” que somos» (Gadamer 1998c: 33); «es lo Unico
y lo primero que le permite al ser humano situarse en medio de la
apertura de lo ente» (ibid.: 42). Es interesante que hagamos notar que
si la esencia del lenguaje no se agota (erschépfen) en ser un medio es
gue le pertenece lo que podriamos denominar un doble modo de ser
gue consiste en la posibilidad de funcionar como medio, pero también
esta constituido por una diferenciacion que permite el acercamiento al
fendomeno de la obra de arte. Este principio variable inherente al
movimiento del lenguaje es una posibilidad de su actividad mimétical.
Por ello, sera crucial la distincién entre el modo de ser de la palabra
proferida en la vida cotidiana y aquel de la palabra poética, siendo
Gadamer quien sefale que la escrituralidad (Schriflichkeit) es una
posibilidad fundamental del lenguaje, que puede ser abordada desde
la idealidad que alcanza lo lingliistico en la palabra poética.

En ambos casos, consideramos que la palabra actla de mediacién
(Vermittlung). Sin embargo, el mundo no esta verdaderamente ahi en
la palabra hablada durante la vida cotidiana porque aquel sélo es
percibido como esto o aquello. En este sentido, el lenguaje es
considerado un bien o propiedad del ser humano, pues «dispone del

lenguaje con el propdsito de comunicar experiencias, determinaciones

! Por motivos de extension, no podemos abordar el concepto de la mimesis en este
estudio. Sin embargo, nos gustaria apuntar que el autor Jorge Benito Torres ha
analizado el origen del concepto de la mimesis en la filosofia platénica y ha
identificado los distintos matices que adopta en las obras de Platon. Resulta muy
interesante que observe dos direcciones de sentido fundamentales en su empleo. Por
un lado, esta la mimesis phantastiké, que no otorga conocimiento al no satisfacer el
ideal de verosimilitud de la obra; y, por otro lado, la mimesis eikastika que, al estar
apoyada en imagenes, es «capaz de desvelar el reproducir mismo de lo real». (Benito
Torres 2024: 3). Asi, creemos que este planteamiento permanece en la filosofia de
Gadamer al abordar la cuestion del ser del lenguaje y, a nuestro juicio, sostiene la
idea que comentaremos posteriormente de que el fendmeno de la comprension abre
la posibilidad de ser un aparecer verdadero de algo en su falsedad.

280



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

y estados de animo. El lenguaje le sirve para entenderse
(Verstdndigung)» (idem). Aqui Heidegger se refiere al entenderse
como una funcidon comunicativa alcanzada por el lenguaje en la medida
en que actua como transmisor de un mensaje. Por otro lado, Gadamer
se referira al entenderse como un proceso dialdgico.

La palabra cotidiana ha ejecutado una separacion entre las cosas
y ha decido marcar una direccién de sentido desde la que algo puede
ser comprendido. Sin embargo, el mundo no alcanza a ser visto desde
su esencialidad. Esa tarea le corresponde a la palabra poética en la
medida en que en ella lo representado esta-ahi auténticamente porque
ha padecido? un acrecentamiento en su ser. Pero, ademas, no soélo el
mundo es percibido en el ver estético desde su esencia, sino que la
palabra llega a ser en el poema, lo que Gadamer denomina con el
término autorreferencialidad (Selbstbeziiglichkeit). Consideramos que
la aportacion gadameriana consiste en haber vislumbrado esta doble
posibilidad del lenguaje como estructura fundamental de su modo de

ser.

2. La obra de arte como proclamacion de sentido o texto

Gadamer investiga el fendmeno de la obra de arte, poniendo de relieve
como la conciencia estética parte de conceptos, puntos de vista y
experiencias que distorsionan su verdadero acontecer. A este respecto,
nuestro autor continla la estela del procedimiento de la fenomenologia
hermenéutica de Heidegger, de tal manera que ha de dejar que el modo

de plantear el problema hermenéutico quede dirigido por las cosas

2 Heidegger emplea el término «das Leiden» para referirse a este padecer.
Consideramos que en las explicaciones que ofrece no tiene el matiz negativo que
puede escuchar el hablante de la lengua espafiola. A nuestro juicio, estd marcado
con un sentido de receptividad que también adopta el pensamiento de Gadamer para
hacer alusién a la conformaciéon de la experiencia hermenéutica. En el caso de
Heidegger, afirma que se trata de una pertenencia del poeta a «lo sagrado»; es
aquello que permite el abrirse y donarse de lo sagrado como su inicio fundamental,
siendo lo sagrado aquello hacia lo que esta vuelto el poeta y cuya percepcién funda
el decir de la palabra poética. Véase Heidegger 2005.

281



Ariadna Melina Gonzalez Martinez, La trascendencia que emerge de la palabra poética

mismas. La distincidon estética (&sthetische Unterscheidung)
caracteriza fundamentalmente el comportamiento de la conciencia
estética, que introduce un distanciamiento en el fendmeno, de tal
manera que refiere el conocimiento de la verdad de la obra a su origen,
a la subjetividad de su autor o al contexto histérico desde el que fue
creada. Asi, la obra queda despojada de su condicion de ser fuente de
verdad en la medida en que no tiene en cuenta que lo que en ella sale
a la luz es nuestro mundo, aquel en el que ya siempre habitamos.
Aqguellas distinciones que efectla la conciencia son de «naturaleza
secundaria» (Gadamer 2003: 162). Es mas, el despojamiento de su
origen es «condicidon para que comiencen a actuar» (Gadamer 1998c:
68).

Lo que subyace a la unidad de la verdad de la experiencia de la
obra de arte es lo que nuestro autor denomina una no-distincion
(asthetische Nichtunterscheindung) entre ser y (re)presentarse
(Darstellung), y que culminara en su célebre frase «el ser que puede
ser comprendido es lenguaje» (Gadamer 2003: 567). ¢Por qué lo
representado en la obra de arte gana en su representacién su auténtico
ser? Para Gadamer, el juego humano alcanza su perfeccion en el arte,
un giro que denomina «transformacién en una construccidon» (die
Verwandlung ins Gebilde). También se ha traducido como conformacidn
poética (die dichterische Gestaltung), donde observamos la influencia
en la experiencia del término Bildung, sobre el que tendremos que
prestar mas atencidon posteriormente. También se ha traducido como
creacidon (poiesis) artistica o representacion (Darstellungleistung), lo
gue conducira a que analicemos la condicion de ergon (ser-logrado) de
la obra de arte.

A nuestro juicio, la obra de arte se encuentra a medio camino entre
la physis y la formacion (Bildung), entre lo que vemos y lo que sabemos
(ibid.: 133). La obra de arte es propiamente asi una creacioén en la que

participa el intelecto (nous) y por ello el ver estético sirve para mostrar

282



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

el ser de la percepcidn en su sentido mas general. La particularidad del
ver estético consiste en que nuestra visidn no se refiere rapidamente
a una generalidad, a lo conocido o a algun objetivo planeado de
antemano, «sino que se detiene en esa visibn como estética»
(ibid.:131). En el ver estético queda subrayada la estructura
significativa del como que caracteriza a toda percepcién, pues
«[n]uestra percepcidén no es nunca un simple reflejo de lo que se ofrece
a los sentidos» (idem). Todo ver algo como algo supone que la
percepcion tiende a efectuar un proceso de abstraccién reuniendo lo
percibido en torno a lo que le resulta familiar, de tal suerte que siempre
queda algo co-percibido o no dicho, que participa del sentido
teleoldgico de la percepcion. Aquella estructura significativa inherente
al ver algo como algo implica que toda percepcidon esta configurada ya
siempre como «lectura articulada de lo que hay (...); pero, ademas, y
guiado por sus propias anticipaciones, el ver “pone” lo que no esta
ahi.» (idem).3

Siguiendo la idea heideggeriana en El origen de la obra de arte de
gue en la obra pictérica surge el verdadero ser del color, Gadamer
indaga de qué manera «en la obra poética surge la palabra verdadera»
(Gadamer 1998a: 29) o como la palabra es propiamente tal en la
poesia, ya que su tesis consiste en que «es en la obra poética la palabra
mas diciente que en cualquier otro caso» (idem). La palabra auténtica
en cuanto palabra verdadera es aquella en que «acontece la verdad»
(ibid.: 20) y esto quiere decir siguiendo a Gadamer que el ser de la
palabra radica en su ser-diciente. Y la palabra propiamente diciente es
texto. Asi, nos preguntamos como la palabra esta-ahi cuando es texto

ya que ello mostrara su caracter diciente. A este ser diciente de la

3 Gadamer afirma que Heidegger ya habia atisbado en la percepcion esta
comprensién hermenéutica del ver algo como algo, lo que sefiald la interpretacién
como la estructura originaria del ser-en-el-mundo que define el ser de la existencia
humana (Dasein). Véase Gadamer 2004: 328.

283



Ariadna Melina Gonzalez Martinez, La trascendencia que emerge de la palabra poética

palabra lo denomina enunciado (Aussage) o proclamacién (Ansage),
pues su validez concierne Unicamente a lo dicho, el contenido del texto,
gue es «la palabra potencial que dice algo» (ibid, 21).

Lo que hace visible el significado de la palabra poética es que su
referencia de sentido queda ligada por su interpretacion a la totalidad
de lo mentado por el texto. El texto, tomado como un todo, es el
enunciado, palabra que se sostiene, «y lo que caracteriza al texto es
gue soOlo se presenta a la comprensidon en el contexto de la
interpretacion y aparece a su luz como una realidad dada» (Gadamer
2004: 328). El texto aparece en su autonomia déntica porque hace de
«punto de referencia frente a la cuestionabilidad, arbitrariedad o al
menos pluralidad de posibilidades interpretativas que apuntan a él»
(idem). Asi, a nuestro juicio, el texto constituye la concrecidn histérica
y temporal del sentido mismo ya que es fundamentalmente respuesta
y «quiere tomar la palabra» (Gadamer 1998c: 35). Ha colocado al
sentido desde un determinado punto de vista, permitiendo que
aparezca en su condicion de aspecto, pero también conformandose el
si mismo del texto como prejuicio (Vorurteil). En su acontecer de
sentido por medio de la lectura, la pregunta para la que el texto es
respuesta permite que la dialéctica del logos remita a su intérprete en
su condicion de ser-preguntado por el decir del texto, de tal suerte que
la parcialidad de sus prejuicios puede ser cuestionada en el proceso de
la comprension.

«Cuando el lenguaje en tanto realizacion del estar ahi no “celebra”
sino que “trabaja”, jamas expresa algo que haya sido expresado ya. Es
siempre de nuevo palabra. [Sie ist stets auf neue Antwort]» (ibid.: 34).
Gadamer emplea el verbo aufstehen que tiene la connotaciéon de
ponerse en pie o erigirse como nueva respuesta, de tal manera que la
generalidad de la palabra apela a ser siempre respuesta y por tanto a

introducirse en la novedad de la circularidad del habla.

284



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

A nuestro juicio, la novedad de la palabra poética, que instaura el
sentido, el cual es reconocido como si fuera la primera vez, no es del
mismo tipo que aquella que caracteriza a la palabra de la vida cotidiana.
Creemos que la diferencia fundamental radica en que la palabra poética
pone en suspenso la efectualidad moral del lenguaje, mientras que la
palabra de uso cotidiano estd integrada en la dialéctica de pregunta y
respuesta en que se efectla el sentido de la experiencia. Y, sin embargo,
la paradoja que subraya la palabra poética es que ha de retornar a la
vivacidad del habla para alcanzar su cumplimiento, pues en ella vive
propiamente el lenguaje. Asi, en ambas acontece el lenguaje comun.

Afirmamos que la particularidad de la obra de arte es que se
encuentra en una situacion intermedia, que posee una identidad
hermenéutica y que tiene la capacidad de habla en la medida en que
su ser estda atravesado por la dialéctica entre ergon y energeia
(inagotabilidad linglistica). La obra de arte es ergon pues es
«formacién acabada», lo que «sigue siendo también un ideal necesario
para las ciencias histéricas del espiritu» (Gadamer 2003: 44). Cuando
la obra de arte linguistica se erige como ergon, esto es, como un ser
logrado y ejemplar, permite que algo sea reconocido en el como de su
manifestacion. El cdmo determina y limita lo representado en la obra
de arte clasica y se introduce como una imagen en el ambito del
conocimiento de la experiencia humana.

Asi, la experiencia de la obra de arte permite distinguir entre lo
que es bello y lo que es feo y a ello lo denomina Gadamer sentido
estético. Lo propio de este sentido (y también del sentido histérico) es
que no es meramente una dotacidén natural, sino que necesita ser-
formado, de ahi la labor interpretativa fundamental que realizan las
ciencias del espiritu y desde la que pueden encontrar una justificacion
legitima de su forma de conocimiento y valor en la sociedad actual. Asi,
la obra de arte es ser-devenido, de tal o cual manera, porque ha

logrado destacarse de la corriente vivencial de la existencia humana.

285



Ariadna Melina Gonzalez Martinez, La trascendencia que emerge de la palabra poética

Nos referimos a esta idea desde el caracter de ergon de todo
discurso eminente, pues la obra de arte en tanto conformacion es lo
que constituye la unidad de lo que se manifiesta como una totalidad de
sentido (Gadamer 1998b: 176), ya que no apela a mostrar algo
Unicamente desde un determinado punto de vista; «en la palabra “mas
diciente” no surge tanto un singular elemento de sentido del mundo
cuanto la presencia del todo suministrada por el lenguaje» (Gadamer
1998a: 44). Es justamente esta totalidad de sentido a la que apunta la
obra de arte lo que configura su trascendencia y su autonomia,
garantizando la inmersion del espectador bajo la forma temporal del
demorarse en aquello que es dicho por la obra.

La peculiaridad que define el modo de ser de la obra de arte como
texto es que «se presenta a si misma como una totalidad de sentido.
No es algo que sea en si y que se encuentre ademas en una mediacién
gue le es accidental, sino que sélo en la mediacién alcanza su
verdadero ser» (Gadamer 2003: 162). Asi, la obra de arte alcanza su
verdadero ser en la variedad de sus ejecuciones o interpretaciones que
expresan lo que nosotros denominamos la movilidad histérica de la
vida de la obra de arte, modulando su significatividad propia.

El texto es eminente cuando en virtud de su estar-escrito apunta
a una totalidad de sentido y le pertenece la estructura temporal de la
repeticién. Esta estructura apunta a su necesidad de interpretacion y
por ello al para quien de todo proceso de comprensién. No es el estar
referido a su ejecucion de sentido por parte del intérprete lo que a
nuestro juicio justifica la pluralidad de interpretaciones de una misma
obra, sino que es desde la repetibilidad como estructura circular
temporal que adquiere su autonomia dntica. La repeticidn se constituye

como un movimiento que surge y crece* afectando a la identidad de la

4 Creemos que la idea gadameriana del acrecentamiento del ser de lo dicho por
mediacion de la palabra poética encuentra resonancias en la idea que Heidegger
aborda acerca de la naturaleza (physis) como crecimiento, interpretando el

286



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

obra y en el que queda absorto el intérprete. Asi, el pensamiento de
Gadamer no corre el riesgo de caer en una concepcion subjetivista de
la experiencia.

La intencién (intentio) o skopus de la obra misma es mostrar lo
representado en ella, el mundo, ocultdndose a si misma en su ser a
través de ese movimiento de desvelamiento en que lo dicho por ella es
lo que queda as/i destacado. A esta idea se refiere nuestro autor con el
término de «mediacion total», que «significa que lo que media se
cancela a si mismo como mediador» (ibid.: 165). Aqui reside el
caracter esencialmente linglistico de la obra de arte. A ella le
pertenece el modo de ser del lenguaje como representacion y sirve de
caso eminente donde se observa el caracter hermenéutico de la
experiencia artistica. En virtud de que en la obra queda
autorrepresentado el lenguaje mismo, ella es lo abierto y siguiendo a

Heidegger:

Lo abierto hace de mediador en todas las relaciones entre lo
gue es real. Lo real sélo consiste en esa mediacién y, por eso,

es algo mediado. [...] Y por eso la mediatez tiene que estar

pensamiento de los griegos. Asi, el crecimiento «es un surgir y salir afuera, es un
abrirse que, al eclosionar, al mismo tiempo retorna al surgimiento y, de este modo,
se encierra en aquello que en cada ocasion le otorga la presencia a lo que se
presenta» (Heidegger 2005: 63). Se trata de un movimiento que encuentra en si
mismo su propia justificacion y que en su retornar sobre si mismo se desborda,
dejando que su ser se expanda mas alla de si mismo. Siguiendo a Heidegger, es el
brillar de la luz desde el cual las cosas se muestran inteligibles. En el caso de
Gadamer, hace referencia al lenguaje y al intelecto (nous) como lugar intermedio
desde el que acontece el sentido de todo lo que es. Consideramos que en ambos
casos apelan los autores a un tercer momento en la comprension que reune lo que
de otra manera se encuentra disperso, pero de tal modo que muestra cada cosa en
su ser propio en relacién con su ser-otro. Gadamer se referird asi al caracter de
prohairesis de la experiencia, apareciendo cada cosa ya siempre en su ser-asi-y-no-
de-otro-modo. Esta idea es especialmente relevante en la medida en que conduce a
nuestro autor a la afirmacidon de que la realizacién interpretativa de la comprension
(prejuicio) «no es sino la concrecion del sentido mismo» (Gadamer 2003: 477). Esta
idea definira también la funcién signica de la palabra de la vida cotidiana; mientras
gue la palabra poética apuntara a la posibilidad de todo lo que es en la medida en
que pondra de manifiesto la variabilidad intrinseca del lenguaje.

287



Ariadna Melina Gonzalez Martinez, La trascendencia que emerge de la palabra poética

presente en todo. Sin embargo, lo abierto mismo, que le
otorga a toda relacién y correspondencia el espacio en el que
pueden pertenecerse, no procede de ninguna mediacion. Lo
abierto mismo es lo inmediato. Nada que sea mediato, ya sea
ser humano o dios, puede llegar a alcanzar jamas lo

inmediato de modo inmediato. (Heidegger 2005: 68-69).

Esta cita nos resulta muy sugerente para abordar la paradoja que
supone la experiencia de la obra de arte y el modo de ser del lenguaje
como mediacion de sentido. Siguiendo a Gadamer, en el lenguaje se
autorrepresenta el mundo sin cuya mediacidn nunca devendria
inteligible. Y, sin embargo, el mundo no es una realidad nominal, sino
lo inmediato. Por ello, el verdadero ser del lenguaje se cumple en
aquello que muestra; mientras que la mediacion constituye un
movimiento que precisa subrayar la participacion del intelecto (nous)
en su sentido. Escuchemos en este hilo argumentativo a Grondin: «El
lenguaje, por asi decirlo, desempefia la funcién de elemento originario
de ese estado de yecto, en el cual nosotros somos “ahi” (da), es decir,
estamos abiertos al mundo. El lenguaje es, por tanto, la primerisima
apertura del ser, el “ser ahi” primordial» (Grondin 2003: 192).

Y es en la palabra proferida en la vida cotidiana donde su caracter
lingUistico queda cancelado en virtud de su capacidad de mostracién
de lo nombrado porque en ella se cumple la funcidon de semejanza que
mantiene toda copia con su original. El significado de una palabra esta
mediado por el contexto de la vida desde el que es pronunciada, siendo
su sentido determinado desde una «univocidad pragmatica» (Gadamer
1998b: 99). La palabra cotidiana desaparece detras de lo dicho,
mientras que «[l]a palabra poética, por el contrario, se manifiesta ella
misma en su mostrar, quedandose, por asi decirlo, plantada» (ibid.:
74). Sin embargo, también es justamente en virtud de que en ella se

ha quedado posicionado el mundo bajo un cdmo determinado, que éste

288



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

no queda referenciado desde la necesidad de la verificacion de su
verdad o falsedad. «Parece como si el cdmo del estar dicho que, sin
duda, distingue el arte frente a lo que carece de arte, sdlo se mostrara
para suprimirse completamente a si mismo» (Gadamer 1998a: 36-37).
La posibilidad de que el mundo representado en la obra de arte quede
destacado derivara en el siguiendo apartado desde el modo de ser de
la palabra como autorreferencialidad, ya que alcanza su
autocumplimiento cuando no sélo lo dicho por ella, la totalidad de lo
gue es, estd enteramente ahi presente, sino que serd la sonoridad
aquello que permita que el cdmo de la obra de arte quede destacado vy,
por lo tanto, que la palabra sea considerada en cuanto que ella misma,
ya que asi el texto puede hablar desde si mismo.

La palabra poética también esta referida a su ocasionalidad, pero
con pretensidn de validez permanente; es decir, su sentido no se agota
en las intenciones del autor ni desde la época en que fue dicha, sino
gue la ocasionalidad, en la que se efectla el sentido de la palabra
poética, determina de manera fundamental su ser como
acontecimiento. La ocasionalidad de la palabra poética destaca su ser
efectual y relativo al yo que comprende, expresando la variabilidad
intrinseca de su sentido. En la medida en que esta-ahi erguida en su
ser afecta a la autocomprensién de si misma; y, en virtud de que el
valor cognitivo de su caracter mimético radica en el reconocimiento por
parte de su intérprete del mundo que ahi acontece como propiamente
suyo, remite al caracter hermenéutico de su identidad. Por ello, «[l]a
ocasionalidad es lo contrario a la relacidon deictica - debido a que la
obra es inherentemente dependiente de su performatividad, esta
inevitablemente coloreada por su configuracion» (Arthos 2013: 97). La
palabra poética ha de ser interpretada ya que su ser se manifiesta
como ambiguo, multivoco; mientras que la palabra pronunciada en la

vida cotidiana apela a la inmediatez de la comprensidén-interpretativa.

289



Ariadna Melina Gonzalez Martinez, La trascendencia que emerge de la palabra poética

3. La autorreferencialidad de 1la palabra poética: el
acontecimiento del /logos como unidad entre sonido y sentido
Veiamos que, en el apartado anterior, la palabra poética tenia la
particularidad de que en ella se representa un mundo de sentido en
virtud del cual ella esta-ahi también como palabra verdadera, lo que
Gadamer denomina /a autorreferencialidad de la palabra poética. Asi,
hay una «relacidn mimica original» (Gadamer 2003: 159) entre la
representacion y lo representado que permite que hayan llegado ah/
de manera mas auténtica, que la palabra sea diciente en el poema y
que el mundo sea reconocido en su esencia. La obra desvela
«posibilidades de ser» (ibid.: 162) que constituyen las referencias
vitales de la vida practica en el modo de la virtualidad linglistica, sin
tener efectualidad moral, liberdndose la existencia de aquello que la
define como propia en su tener que habérselas con las cosas. A este
respecto, Heidegger afirma que la poesia es inefectiva, «[n]o tiene
nada en comun con actuar, actividad que se implica inmediatamente
en la realidad efectiva y la transforma» (Heidegger 2005: 39).

A nuestro juicio, la experiencia artistica le permite al poeta
distanciarse de su tener-que-ser, subrayando la forma de ser
fundamental de la existencia como poder-ser. Asi, el poeta se
encuentra en una situacion privilegiada porque hace de mediador entre,
siguiendo a Heidegger, el mundo de los dioses y el del pueblo (lo que
expresa el caracter social del lenguaje). A este respecto, hemos de
preguntarnos por el modo de ser de aquello que queda ahi manifestado
en la obra de arte. éCual es el modo de ser de la existencia que emerge
de la obra de arte? Por un lado, comparte con la physis que expresa
«el estado ontoldgico de lo que crece desde si mismo» (Gadamer
1998a: 18) y «no conoce objetivos que le sean exteriores» (Gadamer
2003: 40), esta Ultima caracteristica es comuUn también con la
formacién (Bildung). Ademas, la obra misma no es un fin, no implica

simplemente alcanzar algo dado, sino que todo lo que incorpora se

290



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

integra, se guarda o se conserva en ella. Al igual que en la formacion
«uno se apropia por entero aquello en lo cual y a través de lo cual uno
se forma» (Idem).

Entonces, épor qué la obra soélo accede a su manifestacion desde
su representacion (Auffilhrung) donde emerge su sentido? En cada
representacion, la obra entra en la existencia (Da-sein), lo que describe
la inmediatez de la comprensidn, esta-ahi como si fuera la primera vez
(el juego del arte). A pesar de encontrarnos con la familiaridad de
nuestro mundo ahi representado (pues el sentido cognitivo de la
mimesis como reconocimiento sefala que es nuestro mundo moral
factico el que ahi acontece, pero sin la carga de efectualidad moral que
posee en la praxis vital), al detenernos en el sentido que ahi acontece,
se desvelan multiples posibilidades que permiten que veamos lo
expresado por la obra como nunca lo habiamos visto. Pero, al mismo
tiempo, la obra de arte apunta mas alla de si misma y de la inmediatez
de lo que estd ahi interpelando, interrogando e invitando a que el
intérprete se adentre en la circularidad o dialéctica especulativa del
habla. Este ir mas alla de si misma describe el telos del que forma parte
y es expresidn de la esencia de la formacién (Bildung).

En el apartado anterior, veiamos que aquel ser-formado de la obra
de arte es lo que define su si-mismo. Ella es algo que, en su condicion
de acabada, le pertenece un telos caracteristico de toda vivencia, cuya
estructura de ser esta necesariamente dirigida hacia su cumplimiento
en el ser-otro. Recordemos que la esencia de la formacion consistia,
siguiendo la interpretacion que Gadamer hace de la filosofia de Hegel,
en el retorno a si mismo desde el ser-otro. Se trata de un movimiento
reflexivo de la conciencia sobre si misma llamado autoconciencia,
cuando incorpora y se apropia de aquello hacia lo que ella misma esta
dirigida. A nuestro juicio, si la reflexividad se describe como un
movimiento autorreferencial no describe una propiedad individual, sino

gue define todo aquello que no soélo tiene en si mismo el principio vital

291



Ariadna Melina Gonzalez Martinez, La trascendencia que emerge de la palabra poética

del automovimiento (physis), sino que tiene como posibilidad mostrar
algo otro desde si mismo, destacandose asi el caracter especulativo del
logos. Escuchemos a Gadamer: «Lo que se actualiza a si mismo, y que
tiene la estructura de la reflexividad, constituye la apoteosis del ser en
presente» (Gadamer 1998c: 14). La identidad de |la obra de arte se
actualiza al mismo tiempo que aquello que queda en ella representado,
de tal manera que su ser-formado desde su ser-otro conduce a la
creacion de nuevas referencias de sentido. Asi, «[l]a palabra “surge”
en la poesia a partir de una fuerza de diccidn nueva que con frecuencia
esta oculta en lo usual» (Gadamer 1998a: 43).

En el caso de la palabra de la vida cotidiana, el sonido actia como
medio para mostrar lo dicho por la palabra, de tal manera que no llega
a destacar en su ser-sensible. En la palabra oral, el oyente es
arrastrado por la fuerza persuasiva de lo dicho, sin que se abra la
distancia reflexiva consigo mismo que permite hacer un juicio critico
sobre su sentido. La sonoridad es un transmisor a partir del cual se
presenta el sentido en la palabra oral y su ser no destaca en su funcion;
mientras que en la palabra poética aparece también como medio de
auto-presentacién del sentido del texto y reclamara a su intérprete que
se haga consciente de sus modulaciones en la voz. A nuestro juicio, la
palabra poética «esta-erguida-para-si» (Gadamer 1998b: 176) porque
el poema esta conformado como una unidad de sonido y sentido, donde
reside su autonomia Odntica e insustituibilidad. Por ello, la palabra
poética «es lo que representa» (ibid.: 174). Es justamente esta unidad
intima entre sonido y sentido en que se manifiesta el poema lo que
dificulta, entre otros aspectos como los dobles usos del lenguaje (su
dimensién pragmatica), la labor interpretativa de la traduccion.

En el poema el lenguaje nace propiamente, pues las palabras son
escuchadas como si fuera la primera vez, cuya colocacidon y orden en
el poema introduce su juego con las otras palabras. En virtud de los

recursos estilisticos del poema, como la entonacién, la diccién, el ritmo

292



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

y el reforzamiento de su significado desde la semejanza sonora entre
unas palabras y otras, se ponen también en juego las referencias de
sentido. Asi, «cada palabra es, ella misma, ya elemento de un orden
nuevo y, por tanto, es ese orden mismo y en total. Alli donde resuena
una palabra esta invocado el conjunto de un lenguaje y todo lo que
puede decir» (Gadamer 1998a: 44). La palabra alcanza su
autocumplimiento en el decir del poema porque ha logrado que emerja
el «mantenimiento de la cercania o proximidad» (idem), cuando «la
unidad efectual de sentido y sonido [die Wirkungseinheit von Sinn und
Klang], que se sostiene como un todo, estd ya inserta en cada palabra»
(ibid.: 80).

Justamente este estar inserto de lo particular en esta totalidad es
lo que permite que se autocancele a si misma como mediadora de
sentido en el acontecer de la comprension por medio de su lectura.
Gadamer, siguiendo a Hdlderlin, Ilama sonido (Ton) a aquello «en lo
que se representa la fundada coherencia del lenguaje poético. Es lo
que se mantiene firme en el conjunto de la construccion linguistica vy,
sobre todo, lo que muestra su continuo poder de determinacion en los
casos de distorsion por una disonancia resultante» (ibid.: 40). El sonido
es aquello que permite que la obra sea identificada como una unidad
de sentido, como conformacién (Gebilde), pues la sonoridad pone de
manifiesto la relacién de sentido intrinseca al juego entre las palabras
que componen el orden del poema. La sonoridad que se escucha desde
el poema esta formada por la intervencién de todas las palabras vy
permite que se destaque frente a cualquier otro discurso.

Por lo tanto, nuestro autor afirma que «la palabra poética es la
palabra absolutamente nueva, la palabra nunca dicha. Es como un
nuevo nacimiento del lenguaje» (Gadamer 1998c: 34). Al igual que el
mundo aparece en su posibilidad de ser comprendido en la obra de arte,
el ser de la palabra ha de ser investigado previamente desde su

caracter poético. La antepredicatividad de la unidad entre logos y

293



Ariadna Melina Gonzalez Martinez, La trascendencia que emerge de la palabra poética

mundo queda sefalada en la experiencia de la obra de arte. A este
respecto, Young sefiala lo que podemos llamar la funcion interpretativa
del arte. Refiriéndose al ejemplo de Heidegger del campesino, afirma
lo siguiente: «El campesino conoce implicitamente el mundo desde que
sabe qué son los zapatos. Sin embargo, no sabe que lo sabe. Se precisa
el ojo “original” del artista para “tematizar”, hacer explicitamente
visible, aquello de lo que somos, en “la corriente de la vida cotidiana”,
inconscientes» (Young 2001: 33). Desde nuestro punto de vista no sdlo
se trata, como continda afirmando Young, de tematizar el mundo que
ya esta siempre ahi, sino que, en su apertura de sentido, la obra crea
al mismo tiempo nuevas referencias de sentido.

Y asi, lo que acontece propiamente en la experiencia de la obra de
arte es lo que denominamos la palabra interpretante o, siguiendo a
Gadamer, la palabra potencial que dice algo. «Lo que se fija por escrito
queda absuelto de la contingencia de su origen y de su autor, y libre
positivamente para nuevas referencias» (Gadamer 2003: 475). Asi, lo
linglistico ha alcanzado su «identidad linglistica “ideal” [ideale
sprachliche Identitat]» (Gadamer 1998a: 38) en la obra de arte gracias
al caracter escrito de lo dicho. No hace alusidn Unicamente a la
coherencia linglistica que posee casi todo lo escrito, sino a la
posibilidad de la obra de arte poética de abrir una esfera de sentido
cuya interpretacion remite a la identidad de la obra misma.

Escuchemos a Lammi acerca de este concepto: «[c]ualquier forma
de escritura es separable del acto de habla. En el analisis de Gadamer
esta caracteristica de separacion es, de hecho, obtenible en principio
desde cualquier acto comunicativo en el que el contenido sea
distinguible del acto. El denomina a esta separacion “idealidad”
(Idealitdt)» (Lammi 2008: 77). Se trata de una separacién del decir y
de lo dicho que, como hemos visto, es de naturaleza secundaria, pues
el fendmeno se da como una no-distincion. El sentido de lo dicho puede

ser transmitido mas alld del momento en el que fue proclamado, pues

294



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

en virtud de su estar escrito, lo dicho ha quedado plasmado en su
totalidad de sentido como texto y apunta a su permanencia en el
tiempo. La forma en que se ejecuta esta permanencia es desde el
proceso de la lectura como espacio abierto dialdgico que permite
revitalizar el sentido fijado por escrito, es decir, devolverlo a la
circularidad del habla.

Esta fijacién del sentido por la escritura no quiere decir que su
significado quede establecido de manera permanente, sino que ha
alcanzado ese tipo de generalidad que Gadamer denomina idealidad.
Asi, «lo que hace que una idea requiera interpretacion no es el que esté
escrita, sino su caracter linglistico, esto es, la generalidad del sentido
que tiene como consecuencia que se la pueda consignar por escrito»
(Gadamer 2003: 615). La palabra poética se presenta, al estar referida
a la totalidad del ser, en su contemporaneidad (Gleichzeitigkeit),
sefialandose la aplicacion (Anwendung) como momento estructural de
la comprension (Verstehen) e interpretacion (Auslegung). El estar-
escrito del sentido, por mediacion de la palabra poético-hermenéutica,
guarda una relacion fundamental con el lenguaje, lo que inicia en el
pensamiento de Gadamer una aproximacién a una ontologia de la
palabra.

Ademas, la conciencia formada puede superar los puntos de vista
privados porque no esta limitada a una determinada esfera, sino que
esta dirigida por la interpretacién de lo que acontece en la obra de arte
hacia todas las direcciones. Reconoce en ellos puntos de vista
generales que se le presentan como posibles puntos de vista de otros,
pues en el discurso poético tiene lugar una «neutralizacién de cualquier
posicion de ser» (ibid.: 42). Pero se trata de un estar-ya-siempre-
remitido-a la vida practica o a la unidad del yo consigo mismo. Ello
también sucede con el modo de ser del juego, cuya actividad inaugura
un momento de oasis (como diria Eugen Fink) en medio del quehacer

de la vida cotidiana, siendo al mismo tiempo y de manera fundamental

295



Ariadna Melina Gonzalez Martinez, La trascendencia que emerge de la palabra poética

una posibilidad de esta.

4. Conclusion

Hemos visto que en el modo de ser de la obra de arte como
representacion (Auffilhrung) de un mundo de sentido se revela la
estructura fundamental del lenguaje como medium, poniendo de
manifiesto sus dos formas eminentes. Por un lado, esta el uso cotidiano
del lenguaje donde la palabra ejerce la funcién de copia cancelandose
a si misma para mostrar el mundo, lo dicho por ella. El telos de la
palabra cotidiana implica que ella no estad ahi por si misma, sino que
queda referida a la praxis de la experiencia vital o de la ciencia «y en
la que se acreditan o fracasan las opiniones que se han manifestado.
(...) Es sélo el contexto de la vida el que - habladas o escritas - las
hace cumplirse plenamente» (Gadamer 1998b: 174).

La palabra pronunciada en la vida cotidiana se autocancela a si
misma para mostrar lo dicho en y por ella, ocultdndose como
transmisora o mediadora linglistica. Observamos en esta estructura el
modo inmediato de darse algo en la experiencia, de tal manera que
esta siempre mediado por la linglisticidad. Asi, su funcion
comunicativa se realiza como autocumplimiento, el cual consiste en
ocultarse como mediacién (lo que Gadamer denomina mediacidén total).
La naturaleza linglistica de la realizacidon de sentido de la experiencia
se cancela a si misma en su ejecucion (Vollzug).

Por otro lado, el lenguaje tiene la posibilidad de erguirse sobre si
mismo, de no sdlo referirse al mundo que nombra, sino de acceder él
mismo a la existencia. Ello es posible en la palabra poética, que esta
ahi, erguida por si misma, cuyo telos consiste en su
autorreferencialidad. A esta idea se refiere también Gadamer como el
caracter de acontecimiento de la palabra. La palabra poética esta
erguida para si misma, pero su sentido Unicamente se introduce en la

vitalidad significativa del lenguaje cuando apunta hacia su interlocutor

296



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

y recupera la inmediatez del habla en su lectura. Se trata del caracter
temporal de lo que acontece una sola vez y de manera discontinua. La
palabra poética se ha elevado hacia su «autopresencia», que constituye
el «ser del “ahi”» (Gadamer 1998 a: 37). La particularidad de la
presencia que se abre desde la palabra poética es que esta referida a
un presente propio o instante que se extiende Unicamente mientras
dura la ejecucion de sentido del poema en la lectura, siendo ello posible
en virtud de la relacién entre la escritura y el lenguaje.

El arte del lenguaje que se concreta bajo la forma de la escritura
en el caso del poema eminente permite que lo dicho esté-ahi
enteramente y que al mismo tiempo la palabra esté-ahi sostenida,
siendo verdaderamente palabra. En esto consiste el ser-diciente de la
palabra poética y lo que le otorga cierta primacia porque ella esta
situada en la posicién intermedia del lenguaje que expresa su
naturaleza como mediador de sentido. La palabra poética revela la
doble posibilidad del logos como mediador de nuestra experiencia del
mundo, pues su intencién es mostrar lo dicho, pero también la
naturaleza linglistica de su acontecer de sentido.

En estas dos formas eminentes en que el lenguaje se manifiesta
como medium observamos un movimiento de retraccidn, de retorno a
si mismo del lenguaje desde su ser-otro que implica apropiacién, hacer
familiar lo extrafio, siendo ello expresién de la historicidad del /ogos.
Hemos de comentar que la distincion entre ellas, en que se presenta lo
dicho por la mediacion de la palabra, se basa como deciamos en la idea
gadameriana de que el ser-verdadero del /ogos consiste en su
estructura de ser como des-ocultadora (a-letheia), esto es, le
pertenece la «dialéctica de descubrimiento y sustraimiento» (Gadamer
1998b: 181). La falsedad forma parte de la naturaleza dialéctica que
define el dinamismo propio del /ogos. Pero no se trata de una falsedad
en sentido l6gico, porque no hay una regla exterior a lo dicho con la

que medirlo y a la que el discurso pudiera corresponder, sino que

297



Ariadna Melina Gonzalez Martinez, La trascendencia que emerge de la palabra poética

aquello que ha sido formado, el ser en tanto que devenido, cuyo sentido
ha sido mediado linglisticamente, reclama una unidad de sentido que
implica la posibilidad de mostrarse en su ser como aquello que no es.

El ente surge como lo que es y en este emerger resulta una
posibilidad que pueda ocultarse en su ser. Gadamer expone el ejemplo
de la moneda de oro que no es realmente de oro, pero cuya intencién
consiste en aparecer en su falsedad como verdadero. Sabemos que es
oro falso, pero el ente aparece en su ser como verdadero para nosotros.
Creemos que asi Gadamer sefala el acontecer entre saber y ser, de tal
manera que en la inmediatez de la comprensidon se manifiesta como
pre-comprension no tematizada como tal. A raiz de ello, Gadamer se
pregunta: «{Qué puede ser lo que aqui oculta, esconde o disimula, de
manera que la no-ocultacion pueda ser atribuida a los entes y no a
nuestro hacer? ¢Coémo debe “ser” el ser, si el ente es de tal modo que
puede ser falso?» (Gadamer 1998a: 18). Creemos que el ente por
excelencia que se muestra verdaderamente como falso es la obra de
arte.

En la pregunta que guia a Gadamer y que nosotros hemos
retomado en nuestra investigacion acerca de la verdad de la palabra,
nuestro autor afirma que la palabra «tiene una existencia fiable y
duradera. A fin de cuentas, es siempre la palabra la que se “sostiene”,
ya sea que uno esté en el uso de la palabra, ya sea que salga fiador
como alguien que ha dicho algo o como alguien que le ha tomado la
palabra a otro» (ibid.: 16) En el uso correcto o incorrecto de las
palabras no esta en juego la verdad de la palabra, sino que ello describe
la capacidad del logos de ser verdadero o falso en virtud de ser «el
portador de la verdad, y consecuentemente también de su contrario»
(Gadamer 2003: 495). A nuestro juicio, esta posibilidad esencial de
encubrimiento del lenguaje se debe a la capacidad especulativa y

mimeética del logos.

298



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Nuestro autor afirma que la palabra es siempre verdadera en vir-
tud de su capacidad de significar. Sin embargo, lo que denomina la
«funcion veritativa del habla» (Gadamer 2003: 494) implica que el /o-
gos «coloca al ser siempre en una determinada perspectiva» (idem).
Por otro lado, Gadamer también observa la capacidad secundaria del
logos de convertirse en «proposiciéon real», cuyo contenido estara
sujeto a modificacién, debido esencialmente a lo que denomina la im-
perfeccion de la vida humana. Asi, dice que en la experiencia herme-
néutica «no se refutan palabras, sino el alma del otro» (idem). Consi-
deramos que sobre esta base especulativa del /logos es posible la acti-
vidad mimética de la representacidn. Asi, la experiencia de la obra de
arte como fuente de verdad encuentra su fundamento en el modo de
ser del lenguaje como centro creador y mediador de sentido.

Aquella multivocidad diciente propia del juego de la obra de arte
sOlo puede surgir en virtud del detenimiento que se ha producido en la
mirada que se demora en el acontecer de sentido de la obra. Si la
esencia de la formacion (Bildung) que define el ser del intelecto implica
ir mas alla de lo inmediato y ascender a la generalidad, la obra de arte
tiene como intencion replegarse sobre si misma, ocultarse a si misma
como ergon, no llegar a destacarse, para que el mundo nombrado por
la palabra poética aparezca.

Ello pone el foco de la reflexion filoséfica en el fendmeno de la
recusacion que, siguiendo a Gadamer, define a la obra de arte eminente.
Se trata de un movimiento negativo que caracteriza su
desocultamiento y en el que se basa su ser como autorreferencialidad.
A nuestro juicio, desde las explicaciones de nuestro autor, el concepto
de fendmeno queda matizado como aquello que se muestra en su ser-
verdadero, pero siendo una posibilidad de si mismo el mostrarse en su
ser falso, lo que permite abordar el tipo de verdad que acontece en la
palabra poética. En su falsedad, la palabra poética pretende ser poema.

Ahi reside la peculiaridad de su ser, su ligereza y autonomia dontica. Se

299



Ariadna Melina Gonzalez Martinez, La trascendencia que emerge de la palabra poética

muestra a la percepcién bajo su pretensién de sentido, cuya veracidad
consiste en querer ser percibida verdaderamente como algo falso. A
nuestro juicio, el término falsedad o veracidad remite a la voluntad de
la obra de arte de mostrarse como juego, esto es, que sus normas, su
accién y su contenido significativo solo poseen validez en el transcurrir
de su ejecucidn, sin por ello reclamar para si un estatuto de verdad en
relacién con un estado de cosas.

Pero la obra tampoco engafa sobre que lo que ahi acontece es
falso, esto es, verdadero Unicamente durante la representacion, sin la
efectividad que el lenguaje posee en el mundo cotidiano. Ello quiere
decir fundamentalmente que su sentido no se introduce en la
determinacion de la corriente vivencial de la existencia humana, pues
no tiene la intencidn de afectar o modificar su praxis vital al mantener
en suspenso su referencia a ella. Asi, la obra poética abre una
multiplicidad de posibilidades orientadas por el juego entre la
imaginacion y la racionalidad. De esta manera, a nuestro parecer,

Gadamer se aproxima a la descripcion de la accion poiética del arte.

Bibliografia

Arthos, J. (2013). Gadamer’s Poetics: A Critique of Modern Aesthetics.
London: Bloomsbury.

Benito Torres, J. (2024). La nocién de mimesis en la filosofia platdnica:
imagen y terapia entre el arte y la ética. Isegoria, 70: 1347.

DaVia C., Lynch G. (2024). The event of meaning in Gadamer’s
Hermeneutics. New York: Routledge.

Freydberg, B. (2004). On Hdélderlin’s "Andenken”: Heidegger, Gadamer
and Heinrich - A decision? Research in Phenomenology, 34: 181-197.
Gadamer, H.-G. (1990). Gesammelte Werke I, Hermeneutik I, Wahrheit
und Methode. Grundzige einer philosophischen Hermeneutik,
Tubingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

300



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Gadamer, H.-G. (1993). Gesammelte Werke II, Hermeneutik 1II,
Wahrheit und Methode: Ergénzungen. Tubingen: J.C.B. Mohr (Paul
Siebeck).

Gadamer, H.-G. (1993b). Gesammelte Werke VIII, Asthetik und Poetik
I, Kunst als Aussage. Tubingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Gadamer, H.-G. (1993c). Gesammelte Werke IX, Asthetik und Poetik II,
Hermeneutik im Vollzug. Tubingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).
Gadamer, H.-G. (1995). Gesammelte Werke X, Hermeneutik im
Rlckblick I. Tubingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck).

Gadamer, H.-G. (1998a). Arte y verdad de la palabra. Barcelona:
Paidos.

Gadamer, H.-G. (1998b). Estética y hermenéutica. Madrid: Tecnos.
Gadamer, H.-G. (1998c). El giro hermenéutico. Madrid: Paidos.
Gadamer, H.-G. (1999). ¢Quién soy yo y quién eres tu? Barcelona:
Herder.

Gadamer, H.-G. (2003). Verdad y método I. Salamanca: Sigueme.
Gadamer, H.-G. (2004a). Verdad y método II. Salamanca: Sigueme.
Gadamer, H.-G. (2004b). Poema y dialogo. Barcelona: Gedisa.
Grondin, J. (2003). Introduccion a Gadamer. Barcelona: Herder.
Heidegger, M. (2003). Ser y tiempo. Madrid: Trotta.

Heidegger, M. (2016). E/ origen de la obra de arte. Barcelona: Oficina
de Arte y Ediciones.

Heidegger, M. (2005). Aclaraciones a la poesia de Hélderlin. Madrid:
Alianza.

Lammi, W. (2008). Gadamer and the question of the divine. London:
Continuum.

Schibler, I. (2001). Art as Festival in Heidegger and Gadamer.
International Journal of Philosophical Studies, 9(2): 151-175.

Young, J. (2001). Heidegger’s Philosophy of Art. Cambridge:

Cambridge University Press.

301



Ariadna Melina Gonzalez Martinez, La trascendencia que emerge de la palabra poética

302



