
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  01/09/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  30/10/2025  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026  
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6733 

 

 

 

 

La muerte del otro y mi fragilidad. Reflexiones desde 

Paul Ricoeur  

 

(The Death of the Other and My Fragility: Reflections from 

Paul Ricoeur) 

 

Carlos Esteban González  

University of Valladolid - ES 

 

 

Abstract 

Based on Paul Ricoeur’s ideas, we will formulate the question about 

death. Doing so it will lead us to ask ourselves about the death of the 

other. Denying the possibility of obtaining certainties about our own 

death, beyond its inevitability, we will recognize that the question of 

death is a question for the living. Contemplating it will mean thinking 

about the others and what we share with them. In our nature, we will 

find the basis for the need to appeal to others. I need them to face me, 

to value me, and through it to recognize my own humanity. In the 

presence of the death of others, that kind of relationship is broken. It 

abandons me, taking with them the possibility of my recognition. That 

situation finds another way in the memory we share with others. 

Bringing all these issues together it will help us to better characterize 

the question of death from our perspective of fragility. 

Keywords: death, fragility, alterity, Ricoeur, memory 

 



Carlos Esteban González, La muerte del otro y mi fragilidad 

40 

Resumen  

Apoyados en el ideario de Paul Ricoeur, formularemos la pregunta 

acerca de la muerte. Proceder así conducirá a preguntarnos por la 

muerte del otro. Negada la posibilidad de obtener certezas de la propia 

muerte, más allá de la de su inevitabilidad, reconoceremos que la 

pregunta por la muerte es una pregunta de vivos. Plantearla significará 

pensar en el otro y en la que con él compartimos. En esta segunda 

hallaremos el fundamento de la necesidad de apelar a los otros. 

Necesito de ellos que se encuentren conmigo, que me estimen y que 

reconozcan así mi propia humanidad. Ante la muerte del otro, esa clase 

de relación se rompe. Me abandona, llevándose consigo la posibilidad 

de mi reconocimiento. Esa situación encuentra otra vía en la memoria 

que compartimos con los otros. Poner en relación todas estas 

cuestiones nos ayudará a caracterizar mejor la pregunta por la muerte, 

desde nuestra fragilidad. 

Palabras clave: muerte, fragilidad, alteridad, Paul Ricoeur, memoria 

 

 

1. Introducción 

La pregunta general que nos ocupa es: ¿qué ocurre con la muerte? Qué 

es lo que pasa cuando esta acontece, qué es lo que trae la muerte y 

qué es lo que deja tras de sí. Estas cuestiones abren senderos 

especialmente difíciles de plantear. Por ello, es necesario primero 

acotar el sentido de nuestra pregunta. Ricoeur arranca su reflexión en 

Hasta la muerte: del duelo y de la alegría por el hecho concreto: la 

muerte de otro. Alguien, que no soy yo, ha desaparecido. Si no 

soltamos este cabo, inmediatamente nos arrastra hacia la búsqueda 

del que nos deja ¿Existe aún? ¿Dónde? ¿En qué forma? De ser así, ¿qué 

es lo que escapa a nuestra mirada? Incluso, ¿qué seres son los muertos? 

Parece que nos alejamos de la intención inicial, pero damos con dos 

cuestiones capitales. Es preciso abordar la pregunta por la muerte 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

41 

desde una posición diferente a la del fallecido. Podemos asegurar que 

en algún momento seremos nosotros los que desaparecerán, pero no 

cuándo, el modo o siquiera si podremos experimentar la muerte cuando 

ocurra. La pregunta que nos hacemos es una pregunta de vivos. A lo 

sumo, podemos apelar a la imagen del muerto que seremos para 

hacernos una pregunta que igualmente deberá ser de vivos; en este 

caso, de sobrevivientes. La segunda cuestión se colige de la primera. 

La experiencia que podemos tener de la muerte es siempre indirecta. 

La muerte que experimentamos es la del otro, por ello, dicha 

experiencia siempre estará acompañada de la dimensión relacional que 

nos une a él. La pregunta por la muerte irá junto a la pregunta por la 

alteridad. Debemos, entonces, reformular a partir del primer intento: 

¿qué ocurre con la muerte del otro? 

Ambos temas, muerte y alteridad, han sido tratados ampliamente 

por el autor. Hablamos, conviene apostillar, sobre la muerte y la 

alteridad respecto al ser humano. Como hombres y mujeres vivimos 

con los otros y en ocasiones sobrevivimos a esos otros. Ahora, un 

tercer tema se une a la lista: la antropología. A este respecto, no nos 

interesa tanto caracterizar en su complejidad la opinión del autor. Será 

más luminoso atacar la encrucijada. De forma sucinta, nos 

preguntaremos primero qué me ocurre a mí con el otro, qué es lo que 

constituye de forma indisoluble el binomio subjetividad y alteridad. Así, 

luego habremos horadado el camino para cuestionarnos qué ocurre 

cuando el otro muere. En definitiva, qué me ocurre cuando enfrento al 

otro muerto, cuando no responde a la llamada en que se fundamentaba 

nuestra alteridad. 

El acontecimiento de la muerte del otro puede ser desgarrador. La 

intuición de la muerte se diferencia de su certeza. Recurriendo a la 

propia experiencia, la primera vez que uno enfrenta la muerte de un 

ser querido las piezas de la intuición encajan de una forma violenta. 

Allí donde había vida, un cauce incesante de nuevas reacciones, de 



Carlos Esteban González, La muerte del otro y mi fragilidad 

42 

narraciones, emociones y sucesos, solo hay una pared inerte que 

siquiera devuelve lo que se lanza contra ella. Si cuando esta iniciación 

ocurre uno es aun rabiosamente joven, puede que no haya todavía 

asistido al espectáculo de una comunidad tan estrecha, la que se reúne 

en torno al fallecido, cruzada a la vez por una emoción tan profunda 

de tristeza, abandono y angustia. Por muy evocador que pueda ser este 

resorte de la memoria, nos vemos obligados a despejar sus brumas. 

No nos será posible ser del todo asépticos y permanecer alejados de 

sus efluvios, pero será de ayuda dejar claro el itinerario. La angustia 

que despierta la muerte del otro debe radicar en la relación que 

establecemos con él, más bien, en aquello qué desaparece cuando esta 

ocurre. Qué es aquello de lo que nos vemos privados y cuál es su 

naturaleza, para provocar su ausencia tal vacío, deberá ser nuestra 

preocupación inicial. Profundizando en el pensamiento de Ricoeur, 

primero nos detendremos en aquellos rasgos de su antropología que 

permitan explicar qué es lo que necesitamos y qué nos empuja al 

encuentro con el otro. Como veremos, constatar nuestra propia 

fragilidad nos hará develar una serie de tensiones dialécticas que 

reflejan al hombre como ser que se desborda. Ese colmarse y rebosarse 

tiene por dirección el encuentro con lo otro. Caracterizada esta cuestión 

y justificada su necesidad, proseguiremos enfrentando la muerte, para 

volver a entonar la pregunta que señalamos principal: qué es lo que 

ocurre cuando el otro muere. Lo más mundano y compartido por todos, 

legos o no en la filosofía de Ricoeur, tendrá su breve hueco en las 

conclusiones. 

 

2. Antropología y alteridad 

Según Adaya (2012: 102), Ricoeur desarrolla a lo largo de su 

pensamiento una serie de categorías ontológicas en las que enmarca 

su comprensión antropológica. Esas categorías no representan rasgos 

esenciales de nuestra condición, sino que desarrollan de manera parcial 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

43 

una antropología de la acción que cohesiona la subjetividad humana. 

Al profundizar en ella, encontramos varios puntos que dan cuenta de 

una tensión entre polos: «lo voluntario y lo involuntario, lo finito y lo 

infinito, lo arqueológico y lo teleológico; y finalmente la ipseidad y la 

alteridad». Dado el objetivo de nuestra investigación, daremos 

cobertura especialmente a la tensión entre lo finito y lo infinito y, 

después, entre la ipseidad y la alteridad. 

La dialéctica entre lo finito y lo infinito nos sume en un gradiente 

en el que la tensión aumenta según nos desplazamos del orden teórico 

al práctico y de este, finalmente, al afectivo. Debemos transitar este 

camino para iluminar el concepto de fragilidad: la idea del hombre 

falible. En Finitud y culpabilidad, la teoría de la fragilidad se presenta 

como una ampliación de la antropología construida en 1950 con la 

publicación de Filosofía de la voluntad. Lo voluntario y lo involuntario. 

Ricoeur defiende la necesidad de profundizar en una empírica de la 

voluntad, que recupere y ponga en valor aquellos indicios concretos, 

fruto de la experiencia de la vida humana, que escapan a una eidética 

(una descripción esencial) de la voluntad. Ahora, el marco descrito por 

los polos de lo voluntario y lo involuntario se desarrolla dentro de una 

dialéctica más intensa, dirigida por las ideas de desproporción, de la 

polaridad de lo finito y de lo infinito. Frente a las identidades eidética 

y empírica, la atención se posa sobre lo que media, desvelándose 

aquella tercera identidad que se construye sobre el sentido derivado 

de la dialéctica entre las dos primeras. En esa estructura de mediación 

entre los rasgos descritos del hombre se encuentra su debilidad 

específica y su esencial fragilidad (Ricoeur 2004: 12). 

La tesis, en primer lugar, está encabezada por la aceptación de 

que el hombre se halla expuesto a fallar. En segundo lugar, caemos en 

la cuenta de que esa condición radica en una cierta «no-coincidencia 

del hombre consigo mismo», una desproporción (21). Ambas tesis 

remiten a la paradoja cartesiana del hombre finito-infinito. En la cuarta 



Carlos Esteban González, La muerte del otro y mi fragilidad 

44 

meditación, Descartes reflexiona sobre la idea de Dios. Al dirigirnos en 

exclusiva a ella, se presenta a nuestro pensamiento «una idea real y 

positiva de Dios, o bien, de un ser soberanamente perfecto». Si 

ignoramos todo aquello en nosotros diferente de esa idea, debemos 

concluir que nada puede hallarse en nuestro interior que pueda 

conducirnos a error, nos incardinamos en el ser soberano, perfecto. No 

obstante, nuestra condición es diferente: «yo soy como un término 

medio entre Dios y la nada, es decir, que estoy colocado de tal manera 

entre el ser soberano y el no ser» (Descartes 2011: 193). De un lado, 

no solo podemos evocar, sino que hallamos en nosotros la idea de 

perfección. De otro, debemos considerarnos participantes de alguna 

manera de la nada, del no ser. Los hombres no somos el ser soberano, 

estamos expuestos a infinidad de fallos. Ricoeur llama la atención sobre 

la dialéctica entre el ser y la nada, pero no reduce nuestra esencia al 

ámbito que podemos trazar entre esas dos regiones más o menos 

inteligibles. El hombre no es intermediario de otras realidades 

independientes de él, es intermediario en sí mismo, «de sí a sí mismo; 

es intermediario porque es mixto, y es mixto porque opera 

mediaciones» (Ricoeur 2004: 23). Destacar esa condición nos aleja de 

determinar nuestra naturaleza en cualquiera de los polos. Ser 

intermediario es mediar, esa es nuestra característica global. Y al dirigir 

la mirada al mediar entre lo finito y lo infinito se desvela la 

desproporción. 

Ricoeur enfrenta el estudio de la ontología de la desproporción con 

la intención de que este constituya una antropología filosófica. Esta 

primera da cuenta de tres mediaciones que recorren los tres órdenes 

que mencionábamos. En el orden teórico, la consideración 

trascendental de la imaginación humana como intermediaria entre la 

perspectiva finita de la percepción y la finalidad infinita del verbo. El 

autor va erosionando, una vez la constata. La diferencia entre recibir 

la presencia de las cosas y determinar el sentido de las mismas (37). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

45 

El paso al plano práctico supone avanzar de una teoría del conocimiento 

a una teoría de la voluntad. Allí, el respeto es mediación entre la finitud 

del carácter y la infinitud de la dicha. En la noción de carácter se reúnen 

los distintos aspectos de la finitud: perspectiva, dilección originaria por 

sí mismo, perseveración e inercia. Por su parte, la propia noción añade 

«la consideración de una totalidad, la totalidad finita de mi existencia» 

(76). Con la dicha nos dirigimos a la entera aspiración de todos los 

aspectos de transgresión o trascendencia humana. En términos más 

concretos, la dicha será la suma de placer o, recuperando la 

perspectiva kantiana, el principio material de la facultad de desear (83). 

El estudio de la fragilidad afectiva dirige la atención sobre la dimensión 

del sentimiento. La dialéctica entre los polos finito e infinito recrudece 

su intensidad. La mediación se da entre el bios y el logos, reflejada por 

la figura mítica del thymos platónico. Con la lectura de este abordaje 

fenomenológico del deseo de ser, nos hacemos partícipes de la 

inclinación irrefrenable del hombre hacia el mundo que lo nutre. A 

través de ella alcanzamos una intimidad de nosotros mismos 

insustituible, descubriendo nuestra inherencia al ser y a los seres. Pero 

esta pertenencia ontológica trae consigo la carencia. Esa falta dirige 

nuestro sentimiento de necesidad, hace vívida nuestra fragilidad y 

patente el objeto de nuestra búsqueda (Contreras 2022: 26). La 

desproporción, por lo tanto, supone en el ser humano un auto-

desplazamiento de sí mismo, una no-coincidencia con su propio ser. 

Ricoeur nos descubre como un proyecto inconcluso, una línea tendida 

entre dos polos. La carencia, nuestra fragilidad, resuelve cualquier 

equilibrio, generando un impulso de superación experimentado en el 

sentir que nos lanza al mundo (Ulate 2013: 220–221). Esa búsqueda 

de sí no se agota en nuestra intimidad, sino que la desborda, 

ocurriendo también en la exterioridad del mundo, fuera de sí. 

La desproporción, consecuencia de la dialéctica entre lo finito y lo 

infinito, es para Ricoeur la causa de que la falla se manifieste en la 



Carlos Esteban González, La muerte del otro y mi fragilidad 

46 

praxis humana. Debemos considerar al hombre un cogito limitado, 

fragmentado, y, por ello, capaz de superarse, de trascenderse. De la 

dialéctica entre la ipseidad y la alteridad se desprende la idea de una 

infinitud que se solventa en el encuentro con el otro. En el prólogo de 

Sí mismo como otro, se aborda la distinción entre «mismidad» e 

«ipseidad», tiendo a ambas como las dos significaciones relevantes de 

la identidad del sujeto. Separa, así, la identidad personal de la 

identidad reflexiva, destacando la diferente relación que ambas 

establecen con la temporalidad. Cuando evocamos la mismidad, 

apelamos a aquello que permanece idéntico a sí mismo a través del 

tiempo, a lo que se opone lo diferente, entendiendo cambiante o 

variable. El segundo término, ipseidad, no implica un núcleo no 

cambiante de personalidad. Por su parte, refiere a la identidad 

conquistada a partir de la reflexividad y de la interpretación que sujeto 

hace de sí. Con él, además, se reivindica el potencial constitutivo que 

tiene la alteridad (Ricoeur 1990: 12–13). 

Siguiendo a Zapata (2009: 84), la dialéctica entre ambas 

identidades puede ser entendida como simultaneidad de contrarios, 

recuperando la visión que se deduce de la teórica heraclítea. La 

existencia de esos contarios no es esencialmente muestra de 

multiplicidad, o no lo es en la medida en que la tensión entre ellos es 

constituyente de lo que son. Esto nos permite avanzar hacia la idea de 

lo uno. De forma similar, somos capaces de identificar a la persona, 

distinguirla de los demás como una sola con sus rasgos específicos. Lo 

variable refleja al hombre como un ser en proyecto, sujeto al cambio 

que obedece a un contexto que ocupa junto a los demás. El sujeto, al 

reflexionar sobre sí, puede reconocerse a sí mismo como responsable 

de sus actos. Ese ipse es el sí mismo que es capaz de dar constancia 

de su actuar en tanto que está inserto en un contexto de 

intersubjetividad. Encontrar en uno mismo el cambio y la variación 

genera una apertura hacia la pluralidad humana, esperando en ella la 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

47 

variabilidad de la ipseidad.  

Lo permanente (mismidad) y lo variable (ipseidad) tienen como 

intermediario lo que Ricoeur llama identidad narrativa. Esta última se 

hace y se deshace continuamente, no puede tomarse como la solución 

a la tensión expuesta, sino como una nueva problemática. Sucede a 

partir de la forma en que el hombre se construye a sí mismo a través 

de las historias y los relatos. Esa narración da coherencia a lo 

cambiante, actuando a su vez como fuente de sentido de la propia vida, 

en las acciones, la memoria y la experiencia del sujeto. Con Ricoeur, 

reconocemos que la relación entre relato y vida es un recurso 

indispensable, en el momento en que nuestra identidad se convierte 

en objeto de análisis. Respondemos narrativamente a la pregunta 

“¿quiénes somos?”, que encierra, a su vez, cuestiones como “¿dónde?”, 

“¿qué?” o “¿junto a quién?”. Sabemos quiénes somos cuando logramos 

construir un relato que reúna lo enunciado en un orden y una 

disposición característicos (Ibáñez 2022: 74). Lo externo no habla de 

nosotros en tanto que no formaría parte de un discurso teórico que 

hablara de la identidad tomada aisladamente. No obstante, sí juega un 

papel radical en la constitución de la misma. El desbordase de sí, propio 

de la dialéctica entre lo mismo y lo variable, encuentra su salida hacia 

el otro. La intimidad de este movimiento dialéctico permite asumir al 

otro como sí mismo y viceversa. Por lo tanto, la limitación de la que 

somos testigos ha de solventarse en el encuentro con el otro. 

El encuentro se predica en la plenitud del ser a través del cuerpo. 

Los límites, conviene recordar, no solo separan, también comunican. El 

cuerpo, para el autor, no nos encierra. Visto desde fuera, nos hace 

aparecer «como una cosa en el campo de las cosas». En ello, nos abre 

al mundo, deja aparecer cosas percibidas y es también cómplice de la 

desproporción, tornándonos dependientes de las que nos faltan. El 

cuerpo nos abre al mundo y nos abre a los demás. Se convierte en 

signo para el otro, un signo descifrable, condición para la reciprocidad 



Carlos Esteban González, La muerte del otro y mi fragilidad 

48 

de las conciencias (Ricoeur 2004: 37–38). Los movimientos descritos, 

fruto de la dialéctica de polos, en definitiva, de nuestra condición tanto 

corporal como mental, desvelan necesario atender el llamado a vivir 

bien con los otros y para los otros. En estos términos, objeto de la 

presente investigación, surge la pregunta sobre la muerte del otro 

¿Qué ocurre con ella? ¿Qué significa para el sujeto la muerte de aquel 

que presenta la alteridad?  

 

3. La muerte del otro 

En el estudio de la fragilidad afectiva, Ricoeur afirma que la estima 

encierra una especie de objetividad. Recupera, así, la concepción 

kantiana del hombre como un fin en sí mismo. Lo que estimo del otro 

no es un fin que hay que realizar, su valor no reside en ser un fin 

solamente para nosotros, sino un fin que es en sí mismo. Esa 

diferenciación es constitutiva de una dimensión de objetividad. 

Disponer de la persona del otro, entonces, implica dar alcance a la 

objetividad como límite al capricho de mi subjetividad. No puedo, por 

tanto, utilizar al otro como un medio para fines ulteriores radicados en 

mí. Su propia existencia constituye un fin en sí misma, algo a lo que 

podemos conceder un valor absoluto. Esa objetividad es para Kant la 

humanidad. Insistir en la nominación redunda en lo necesario del 

encuentro con el otro: «el objeto propio de la estima es la idea del 

hombre en mi persona y en la persona del otro» (Ricoeur 2004: 140). 

El camino es doble, marca de reciprocidad. La imagen de mi humanidad 

se fundamenta en el otro, del que espero que me estime, declarándola. 

El reflejo de mí mismo en su opinión tiene la consistencia de un objeto. 

Estima de mí mi objetividad, un fin existente por sí mismo que, como 

decíamos, limita la pretensión de tomarme simplemente como un 

medio para sí. Ahí radica la posibilidad de que se me reconozca. La 

reciprocidad entre mi objetividad y la del otro es equivalente a la que 

se da entre la universalidad concreta del hombre y la universalidad 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

49 

abstracta de la idea de humanidad. 

El problema se revela al preguntarnos de qué manera puede un 

sujeto ver constituida su humanidad frente a la imagen de un fallecido. 

Aguardamos una estima de sí que no puede darse enfrentados al rostro 

del difunto, que ahora encarna la no constatación de sí. La idea general 

que gobierna la perspectiva de Ricoeur es que el problema de la muerte 

es una pregunta de vivos. Nos encontramos la muerte de otro ser 

querido, de los otros desconocidos. No es tanto la muerte, sino la 

muerte de alguien, aquel del que nos preguntamos su paradero o 

acerca de su existencia. La muerte aparece ligada al difunto, a los 

difuntos. Ya no la muerte, sino mi muerto, nuestros muertos, los 

muertos. Una vez constatado lo anterior, el horizonte se cierne sobre 

mí y me relaciono con la muerte aún no cumplida. Anticipo e interiorizo 

la suerte de los que ya han muerto, imagino el muerto que seré para 

los que me sobrevivan. El hecho es que «otros sobreviven a la muerte 

de los suyos». En esa relación, sobrevivientes-fallecido, nos 

relacionamos con la muerte. Vivimos la experiencia siempre de forma 

indirecta: la muerte del otro. Podemos tener la seguridad de que 

compartiremos su suerte, pero son inciertos tanto el momento y el 

modo en que esta se dará, como si será posible experimentar la propia 

muerte. La cuestión de la supervivencia está cruzada por la pregunta 

“¿qué son los muertos?”. La muerte acaba con el existente y hace 

desaparecer al fallecido del tiempo común, el de los vivos. Qué ocurre 

con él, si continúa o no su existencia en un registro temporal diferente, 

son cuestiones que nos acosan de manera ineludible y que forman 

parte de la imagen del muerto que seré. Preguntar por los muertos, 

ante esa última imagen, es aplicar a mí mismo por anticipado una 

pregunta de sobreviviente. Es tanta la fascinación que provoca la 

cuestión, que Ricoeur habla de ella como una obsesión. Deber morir 

algún día, la certeza de tener que morir, empuja la reflexión sobre la 

muerte hacia la cuestión de la finitud de la vida humana. La angustia 



Carlos Esteban González, La muerte del otro y mi fragilidad 

50 

que experimentamos ante el fallecido hace palpable el hecho de que 

nuestra finitud se extiende hacia un límite que experimentamos 

siempre desde lo más próximo a la experiencia inmediata, siendo ese 

límite prácticamente ajeno a nuestra mirada. Por ello, a la pregunta 

sobre qué ocurre con la muerte se suma la de qué hay después ¿Cuál 

es ese límite y de qué nos separa? La incertidumbre que estas 

cuestiones encierran, muestra el carácter abstracto de la idea de límite, 

que choca contra la certeza de que tendré que morir un día. Ese 

contraste refuerza la angustia de la muerte, de la experiencia indirecta 

de la misma y de la reflexión sobre ella. 

A lo discutido, debemos sumar la distinción que hace el autor entre 

el morir como acontecimiento y el sobrevivir a la muerte del otro. En 

primer lugar, hablamos del suceder de la muerte; “pasar, finalizar 

terminar”. Se igualan, en esta perspectiva, mi morir de mañana y mi 

estar ya muerto de mañana. Mirando hacia quienes se aproximan a su 

muerte, la agonía que transitan se extiende solo a aquellos que los 

asisten en su agonizar. Pensarme como uno de esos moribundos, así 

como evocar la imagen del muerto que seré, conlleva a pensarme el 

moribundo que seré para quienes asistan a mi muerte. De nuevo, el 

carácter indirecto de la experiencia de la muerte, la del otro, hace 

necesario acarrear la dimensión relacional de dicha experiencia. Asistir 

a la muerte es diferente a solo sobrevivir a ella. La muerte, como 

acontecimiento, es una prueba puntual, es más precisa y desgarradora. 

Sobrevivir es un itinerario más largo y, recoge Ricoeur, en el caso del 

duelo es más amable por cuanto ocurre la separación aceptada del 

difunto que se aleja del vivo para que este sobreviva (Ricoeur 2008: 

34–38).  

Si bien la muerte y los fallecidos se muestran cubiertos de misterio, 

hay un ámbito en el que podemos develar la persistencia de los 

ausentes. Uno de los ámbitos que surgen a partir de las relaciones 

intersubjetivas tiene su lugar en la memoria. Los que sobreviven 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

51 

sustentan y desarrollan una memoria narrativa en la que continúan 

existiendo los ya muertos. Los presentes y los ausentes se dan cita al 

margen del tiempo común en la mirada de quienes portan esa memoria. 

No hablamos de algo que esté limitado a la intimidad de los hombres. 

Como recoge Ricoeur, hay una estrecha relación entre la memoria, en 

la que cohabitan presentes y ausentes, y los espacios materiales en los 

que se dan las relaciones intersubjetivas: «la memoria no es nada sin 

el contar. Y el contar no es nada sin el escuchar» (Ricoeur 2008: 53). 

La existencia de los muertos de cada comunidad ya no es 

completamente objetiva, puesto que depende, para su continuidad, de 

las subjetividades de quienes conforman el grupo. No obstante, los 

ausentes se dan como objetos de los pensamientos y sentimientos de 

aquellos, así como de sus relatos y de la comunidad que esas narrativas 

sustentan. No serán objeto de novedad, ya que nos será imposible 

recurrir al fallecido para todo a aquello que no pueda ser respondido 

conjugando sus memorias, pero sí será performativa la huella que la 

narrativa de sí pueda generar en quienes vienen y quienes lo 

sobreviven. Los muertos existen latentes en nuestra memoria. Vivir, 

para los presentes, podrá irse tornando una convivencia de su memoria 

viva con el recuerdo de los que ya no están. 

No morimos solos. La muerte ocurre entre miradas de 

acompañamiento, deja tras de sí testigos que confirmarán lo ocurrido, 

que hemos vivido. También, encontraremos memorias y narraciones, 

que revestirán de una nueva entidad nuestra existencia y que harán su 

papel en el suceder del duelo. El tiempo común, característicamente 

lineal, no permite la simultaneidad de presentes y ausentes. Lo posible 

se determina, dejando aquí lo que es y podría no ser. El turno, como 

recogía Anaximandro1 , sucede según la disposición del tiempo. Los 

 
1 Hago referencia a la noticia de Anaximandro que recoge Simplicio en Física 24.13 

(A19), reproduciendo parte de lo que se remite directamente al primero, en la 

traducción de Alberto Bernabé: «Las cosas perecen en lo mismo que les dio el ser, 



Carlos Esteban González, La muerte del otro y mi fragilidad 

52 

presentes deben dar justa retribución y volverse ausentes, para que 

los ausentes puedan ocupar el puesto. La memoria, en nuestro ejercicio 

constante de pertenencia al grupo, actúa como un tiempo raro en el 

que se dan las condiciones para la simultaneidad de presentes y 

ausentes. Así como miramos hacia un rincón conocido de nuestro 

entorno y podemos evocar las formas que tuvo, los sucesos que 

amparó, podemos evocar a los ausentes, reconocer su humanidad en 

nuestro interior y con los otros, reproduciendo la narración de sus 

recuerdos, de nuestros pensamientos y emociones para con ellos, 

valorándolos en comunidad. El fallecido no es capaz de cumplir con la 

responsabilidad de acudir a nuestro encuentro y declarar la imagen de 

nuestra humanidad. Esa responsabilidad, en el momento de la muerte, 

recae en solitario sobre nosotros, los sobrevivientes, y debemos 

cumplir con el mandato de prodigar la existencia de quienes fallecen 

en el tiempo y la memoria comunes. 

 

4. Conclusiones 

Más allá de lo discutido con ocasión de las ideas del autor, lo que más 

pesa en el corazón ante el otro ya fallecido es no poder volver a 

encontrarse con él. Desaparece y nos abandona. La imagen de su 

muerte es un símbolo de la certeza de que ya no podremos recurrir a 

él, no responderá a nuestra llamada, no volverá a aparecer más allá 

de esta nueva y forzada inmovilidad. Solo podremos escapar de ella en 

un olvido, un sueño o una demencia, que se harán eco de la necesidad 

de evocar al desaparecido para encontrase no con él, sino con lo que 

de él queda, con su recuerdo, narración, con su sentimiento. Ricoeur 

nos permite explicar una necesidad esencial: «Lo que espero del otro 

es que me devuelva la imagen de mi humanidad, que me estime 

 
según la necesidad. Y es que se dan mutuamente justa retribución por su injusticia, 

según la disposición del tiempo» (Bernabé 2010: 56). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

53 

declarándome mi humanidad» (Ricoeur 2004: 140). La raíz de mi 

fragilidad me hace arrojarme hacia el mundo y hacia el otro, al punto 

de que necesito de ellos para constituirme. Estas cuestiones parecen 

alejarnos de lo compartido por todos y elevarnos a lo fundamental, 

pero lo que hacen es sostener la necesidad de vivir y existir en ese 

espacio que constituimos en comunidad. No podemos ser plenamente 

sino es en medio de los otros, en el tiempo y en la narrativa común. 

Tras lo discutido, descubrimos lo relevante de la diferencia entre 

ausentes y presentes. Los presentes podemos participar del tiempo 

común. Los ausentes, por su condición, desaparecen de él. Del que 

fallece nos queda la memoria y lo que hacemos con ella en comunidad, 

el contar y el escuchar que enfatiza Ricoeur. No podemos encontrarnos 

en el tiempo común que ahora abandona, pero sí podemos hacerlo en 

la memoria y en el ámbito que erigimos a partir de ella. Allí podemos 

afirmar la pertenencia simultánea de presentes y ausentes. Sin 

embargo, los que se van no pueden continuar sosteniendo ni la 

memoria ni el ámbito de pertenencia. Nosotros, para con ellos, 

adquirimos la responsabilidad de recordarlos, contarlos y escuchar 

sobre ellos. Solo de esa forma podemos asegurar su estima y su 

persistencia, más allá de la muerte. 

 

 

Bibliografía 

Adaya, A. F. (2012). Antropología y trascendencia en Paul Ricoeur y 

Karl Jaspers. Thémata. Revista de Filosofía. 46: 99–106.   

Bernabé, A. (2010). Fragmentos presocráticos. De Tales a Demócrito. 

Madrid: Alianza Editorial. 

Contreras, B. (2022). De la sospecha a la confianza del sí mismo. Un 

gesto hermenéutico en la ética de la hospitalidad de Paul Ricœur. Ideas 

y valores, 178(21): 17–34.  

Descartes, R. (2011). Meditaciones metafísicas seguidas de las 



Carlos Esteban González, La muerte del otro y mi fragilidad 

54 

objeciones y respuestas. Madrid: Gredos. 

Ibáñez, R. (2022). La identidad narrativa: un puente entre la 

hermenéutica y las ciencias sociales. Logos. Anales del Seminario de 

Metafísica, 55(1): 73–91. 

Ricoeur, P. (2004). Finitud y culpabilidad. Madrid: Editorial Trotta. 

Ricoeur, P. (1990). Sí mismo como otro. Madrid: Siglo XXI editores 

Ricoeur, P. (2008). Vivo hasta la muerte. Seguido de Fragmentos. 

México D. F.: Fondo de Cultura Económica. 

Ulate, E. J. B. (2013). “Ser frente a la muerte”: Un estudio a propósito 

de la muerte según Paul Ricœur y Emmanuel Lèvinas. Universitas 

Philosophica, 61: 217–235.   

Zapata, G. (2009). Ética narrativa en Paul Ricoeur. Signo y 

pensamiento, 55: 80–91.  

 

  


