Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 Received: 01/09/2025
Biannual International Journal of Philosophy Accepted: 30/10/2025
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index Published: 20/01/2026
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6733

La muerte del otro y mi fragilidad. Reflexiones desde

Paul Ricoeur

(The Death of the Other and My Fragility: Reflections from

Paul Ricoeur)

Carlos Esteban Gonzalez
University of Valladolid - ES

Abstract

Based on Paul Ricoeur’s ideas, we will formulate the question about
death. Doing so it will lead us to ask ourselves about the death of the
other. Denying the possibility of obtaining certainties about our own
death, beyond its inevitability, we will recognize that the question of
death is a question for the living. Contemplating it will mean thinking
about the others and what we share with them. In our nature, we will
find the basis for the need to appeal to others. I need them to face me,
to value me, and through it to recognize my own humanity. In the
presence of the death of others, that kind of relationship is broken. It
abandons me, taking with them the possibility of my recognition. That
situation finds another way in the memory we share with others.
Bringing all these issues together it will help us to better characterize
the question of death from our perspective of fragility.

Keywords: death, fragility, alterity, Ricoeur, memory



Carlos Esteban Gonzalez, La muerte del otro y mi fragilidad

Resumen

Apoyados en el ideario de Paul Ricoeur, formularemos la pregunta
acerca de la muerte. Proceder asi conducira a preguntarnos por la
muerte del otro. Negada la posibilidad de obtener certezas de la propia
muerte, mas alla de la de su inevitabilidad, reconoceremos que la
pregunta por la muerte es una pregunta de vivos. Plantearla significara
pensar en el otro y en la que con él compartimos. En esta segunda
hallaremos el fundamento de la necesidad de apelar a los otros.
Necesito de ellos que se encuentren conmigo, que me estimen y que
reconozcan asi mi propia humanidad. Ante la muerte del otro, esa clase
de relacion se rompe. Me abandona, llevandose consigo la posibilidad
de mi reconocimiento. Esa situacion encuentra otra via en la memoria
que compartimos con los otros. Poner en relacion todas estas
cuestiones nos ayudara a caracterizar mejor la pregunta por la muerte,
desde nuestra fragilidad.

Palabras clave: muerte, fragilidad, alteridad, Paul Ricoeur, memoria

1. Introduccion

La pregunta general que nos ocupa es: équé ocurre con la muerte? Qué
es lo que pasa cuando esta acontece, qué es lo que trae la muerte y
qué es lo que deja tras de si. Estas cuestiones abren senderos
especialmente dificiles de plantear. Por ello, es necesario primero
acotar el sentido de nuestra pregunta. Ricoeur arranca su reflexion en
Hasta la muerte: del duelo y de la alegria por el hecho concreto: la
muerte de otro. Alguien, que no soy yo, ha desaparecido. Si no
soltamos este cabo, inmediatamente nos arrastra hacia la busqueda
del que nos deja ¢Existe aun? ¢Dénde? éEn qué forma? De ser asi, équé
es lo que escapa a nuestra mirada? Incluso, ¢qué seres son los muertos?
Parece que nos alejamos de la intencién inicial, pero damos con dos

cuestiones capitales. Es preciso abordar la pregunta por la muerte

40



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

desde una posicién diferente a la del fallecido. Podemos asegurar que
en algln momento seremos nosotros los que desapareceran, pero no
cuando, el modo o siquiera si podremos experimentar la muerte cuando
ocurra. La pregunta que nos hacemos es una pregunta de vivos. A lo
sumo, podemos apelar a la imagen del muerto que seremos para
hacernos una pregunta que igualmente debera ser de vivos; en este
caso, de sobrevivientes. La segunda cuestién se colige de la primera.
La experiencia que podemos tener de la muerte es siempre indirecta.
La muerte que experimentamos es la del otro, por ello, dicha
experiencia siempre estara acompafiada de la dimensién relacional que
nos une a él. La pregunta por la muerte ira junto a la pregunta por la
alteridad. Debemos, entonces, reformular a partir del primer intento:
équé ocurre con la muerte del otro?

Ambos temas, muerte y alteridad, han sido tratados ampliamente
por el autor. Hablamos, conviene apostillar, sobre la muerte y la
alteridad respecto al ser humano. Como hombres y mujeres vivimos
con los otros y en ocasiones sobrevivimos a esos otros. Ahora, un
tercer tema se une a la lista: la antropologia. A este respecto, no nos
interesa tanto caracterizar en su complejidad la opinion del autor. Sera
mas luminoso atacar la encrucijada. De forma sucinta, nos
preguntaremos primero qué me ocurre a mi con el otro, qué es lo que
constituye de forma indisoluble el binomio subjetividad y alteridad. Asi,
luego habremos horadado el camino para cuestionarnos qué ocurre
cuando el otro muere. En definitiva, qué me ocurre cuando enfrento al
otro muerto, cuando no responde a la llamada en que se fundamentaba
nuestra alteridad.

El acontecimiento de la muerte del otro puede ser desgarrador. La
intuicién de la muerte se diferencia de su certeza. Recurriendo a la
propia experiencia, la primera vez que uno enfrenta la muerte de un
ser querido las piezas de la intuicién encajan de una forma violenta.

Alli donde habia vida, un cauce incesante de nuevas reacciones, de

41



Carlos Esteban Gonzalez, La muerte del otro y mi fragilidad

narraciones, emociones y sucesos, solo hay una pared inerte que
siquiera devuelve lo que se lanza contra ella. Si cuando esta iniciacién
ocurre uno es aun rabiosamente joven, puede que no haya todavia
asistido al espectaculo de una comunidad tan estrecha, la que se reldne
en torno al fallecido, cruzada a la vez por una emocién tan profunda
de tristeza, abandono y angustia. Por muy evocador que pueda ser este
resorte de la memoria, nos vemos obligados a despejar sus brumas.
No nos sera posible ser del todo asépticos y permanecer alejados de
sus efluvios, pero sera de ayuda dejar claro el itinerario. La angustia
gue despierta la muerte del otro debe radicar en la relacion que
establecemos con él, mas bien, en aquello qué desaparece cuando esta
ocurre. Qué es aquello de lo que nos vemos privados y cual es su
naturaleza, para provocar su ausencia tal vacio, debera ser nuestra
preocupacion inicial. Profundizando en el pensamiento de Ricoeur,
primero nos detendremos en aquellos rasgos de su antropologia que
permitan explicar qué es lo que necesitamos y qué nos empuja al
encuentro con el otro. Como veremos, constatar nuestra propia
fragilidad nos hara develar una serie de tensiones dialécticas que
reflejan al hombre como ser que se desborda. Ese colmarse y rebosarse
tiene por direccidn el encuentro con lo otro. Caracterizada esta cuestion
y justificada su necesidad, proseguiremos enfrentando la muerte, para
volver a entonar la pregunta que sefalamos principal: qué es lo que
ocurre cuando el otro muere. Lo mas mundano y compartido por todos,
legos o no en la filosofia de Ricoeur, tendra su breve hueco en las

conclusiones.

2. Antropologia y alteridad

Segun Adaya (2012: 102), Ricoeur desarrolla a lo largo de su
pensamiento una serie de categorias ontoldgicas en las que enmarca
su comprension antropoldgica. Esas categorias no representan rasgos

esenciales de nuestra condicion, sino que desarrollan de manera parcial

42



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

una antropologia de la accidn que cohesiona la subjetividad humana.
Al profundizar en ella, encontramos varios puntos que dan cuenta de
una tensién entre polos: «lo voluntario y lo involuntario, lo finito y lo
infinito, lo arqueoldgico y lo teleoldgico; y finalmente la ipseidad y la
alteridad». Dado el objetivo de nuestra investigacién, daremos
cobertura especialmente a la tensidén entre lo finito y lo infinito v,
después, entre la ipseidad y la alteridad.

La dialéctica entre lo finito y lo infinito nos sume en un gradiente
en el que la tension aumenta segun nos desplazamos del orden tedrico
al practico y de este, finalmente, al afectivo. Debemos transitar este
camino para iluminar el concepto de fragilidad: la idea del hombre
falible. En Finitud y culpabilidad, |la teoria de la fragilidad se presenta
como una ampliacion de la antropologia construida en 1950 con la
publicacion de Filosofia de la voluntad. Lo voluntario y lo involuntario.
Ricoeur defiende la necesidad de profundizar en una empirica de la
voluntad, que recupere y ponga en valor aquellos indicios concretos,
fruto de la experiencia de la vida humana, que escapan a una eidética
(una descripcion esencial) de la voluntad. Ahora, el marco descrito por
los polos de lo voluntario y lo involuntario se desarrolla dentro de una
dialéctica mas intensa, dirigida por las ideas de desproporcion, de la
polaridad de lo finito y de lo infinito. Frente a las identidades eidética
y empirica, la atencidon se posa sobre lo que media, desvelandose
aquella tercera identidad que se construye sobre el sentido derivado
de la dialéctica entre las dos primeras. En esa estructura de mediacién
entre los rasgos descritos del hombre se encuentra su debilidad
especifica y su esencial fragilidad (Ricoeur 2004: 12).

La tesis, en primer lugar, esta encabezada por la aceptacién de
que el hombre se halla expuesto a fallar. En segundo lugar, caemos en
la cuenta de que esa condicion radica en una cierta «no-coincidencia
del hombre consigo mismo», una desproporcion (21). Ambas tesis

remiten a la paradoja cartesiana del hombre finito-infinito. En la cuarta

43



Carlos Esteban Gonzalez, La muerte del otro y mi fragilidad

meditacion, Descartes reflexiona sobre la idea de Dios. Al dirigirnos en
exclusiva a ella, se presenta a nuestro pensamiento «una idea real y
positiva de Dios, o bien, de un ser soberanamente perfecto». Si
ignoramos todo aquello en nosotros diferente de esa idea, debemos
concluir que nada puede hallarse en nuestro interior que pueda
conducirnos a error, nos incardinamos en el ser soberano, perfecto. No
obstante, nuestra condicidn es diferente: «yo soy como un término
medio entre Dios y la nada, es decir, que estoy colocado de tal manera
entre el ser soberano y el no ser» (Descartes 2011: 193). De un lado,
no solo podemos evocar, sino que hallamos en nosotros la idea de
perfecciéon. De otro, debemos considerarnos participantes de alguna
manera de la nada, del no ser. Los hombres no somos el ser soberano,
estamos expuestos a infinidad de fallos. Ricoeur llama la atencidn sobre
la dialéctica entre el ser y la nada, pero no reduce nuestra esencia al
ambito que podemos trazar entre esas dos regiones mas o menos
inteligibles. EI hombre no es intermediario de otras realidades
independientes de él, es intermediario en si mismo, «de si a si mismo;
es intermediario porque es mixto, y es mixto porque opera
mediaciones» (Ricoeur 2004: 23). Destacar esa condicidon nos aleja de
determinar nuestra naturaleza en cualquiera de los polos. Ser
intermediario es mediar, esa es nuestra caracteristica global. Y al dirigir
la mirada al mediar entre lo finito y lo infinito se desvela la
desproporcion.

Ricoeur enfrenta el estudio de la ontologia de la desproporcién con
la intencién de que este constituya una antropologia filosofica. Esta
primera da cuenta de tres mediaciones que recorren los tres érdenes
que menciondbamos. En el orden tedrico, la consideracion
trascendental de la imaginacion humana como intermediaria entre la
perspectiva finita de la percepciéon y la finalidad infinita del verbo. El
autor va erosionando, una vez la constata. La diferencia entre recibir

la presencia de las cosas y determinar el sentido de las mismas (37).

44



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

El paso al plano practico supone avanzar de una teoria del conocimiento
a una teoria de la voluntad. Alli, el respeto es mediacién entre la finitud
del caracter y la infinitud de la dicha. En la nocién de caracter se reinen
los distintos aspectos de la finitud: perspectiva, dileccidon originaria por
si mismo, perseveracién e inercia. Por su parte, la propia nocidon afiade
«la consideraciéon de una totalidad, la totalidad finita de mi existencia»
(76). Con la dicha nos dirigimos a la entera aspiracion de todos los
aspectos de transgresién o trascendencia humana. En términos mas
concretos, la dicha serd la suma de placer o, recuperando la
perspectiva kantiana, el principio material de la facultad de desear (83).
El estudio de la fragilidad afectiva dirige la atencidn sobre la dimensién
del sentimiento. La dialéctica entre los polos finito e infinito recrudece
su intensidad. La mediacion se da entre el bios y el logos, reflejada por
la figura mitica del thymos platdnico. Con la lectura de este abordaje
fenomenoldgico del deseo de ser, nos hacemos participes de la
inclinacién irrefrenable del hombre hacia el mundo que lo nutre. A
través de ella alcanzamos una intimidad de nosotros mismos
insustituible, descubriendo nuestra inherencia al ser y a los seres. Pero
esta pertenencia ontoldgica trae consigo la carencia. Esa falta dirige
nuestro sentimiento de necesidad, hace vivida nuestra fragilidad y
patente el objeto de nuestra busqueda (Contreras 2022: 26). La
desproporcién, por lo tanto, supone en el ser humano un auto-
desplazamiento de si mismo, una no-coincidencia con su propio ser.
Ricoeur nos descubre como un proyecto inconcluso, una linea tendida
entre dos polos. La carencia, nuestra fragilidad, resuelve cualquier
equilibrio, generando un impulso de superacién experimentado en el
sentir que nos lanza al mundo (Ulate 2013: 220-221). Esa busqueda
de si no se agota en nuestra intimidad, sino que la desborda,
ocurriendo también en la exterioridad del mundo, fuera de si.

La desproporcion, consecuencia de la dialéctica entre lo finito y lo

infinito, es para Ricoeur la causa de que la falla se manifieste en la

45



Carlos Esteban Gonzalez, La muerte del otro y mi fragilidad

praxis humana. Debemos considerar al hombre un cogito limitado,
fragmentado, y, por ello, capaz de superarse, de trascenderse. De la
dialéctica entre la ipseidad y la alteridad se desprende la idea de una
infinitud que se solventa en el encuentro con el otro. En el prélogo de
Si mismo como otro, se aborda la distincion entre «mismidad» e
«ipseidad», tiendo a ambas como las dos significaciones relevantes de
la identidad del sujeto. Separa, asi, la identidad personal de la
identidad reflexiva, destacando la diferente relacién que ambas
establecen con la temporalidad. Cuando evocamos la mismidad,
apelamos a aquello que permanece idéntico a si mismo a través del
tiempo, a lo que se opone lo diferente, entendiendo cambiante o
variable. El segundo término, ipseidad, no implica un nudcleo no
cambiante de personalidad. Por su parte, refiere a la identidad
conquistada a partir de la reflexividad y de la interpretacion que sujeto
hace de si. Con él, ademas, se reivindica el potencial constitutivo que
tiene la alteridad (Ricoeur 1990: 12-13).

Siguiendo a Zapata (2009: 84), la dialéctica entre ambas
identidades puede ser entendida como simultaneidad de contrarios,
recuperando la visién que se deduce de la tedrica heraclitea. La
existencia de esos contarios no es esencialmente muestra de
multiplicidad, o no lo es en la medida en que la tension entre ellos es
constituyente de lo que son. Esto nos permite avanzar hacia la idea de
lo uno. De forma similar, somos capaces de identificar a la persona,
distinguirla de los demas como una sola con sus rasgos especificos. Lo
variable refleja al hombre como un ser en proyecto, sujeto al cambio
gue obedece a un contexto que ocupa junto a los demas. El sujeto, al
reflexionar sobre si, puede reconocerse a si mismo como responsable
de sus actos. Ese ipse es el si mismo que es capaz de dar constancia
de su actuar en tanto que estd inserto en un contexto de
intersubjetividad. Encontrar en uno mismo el cambio y la variacidon

genera una apertura hacia la pluralidad humana, esperando en ella la

46



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

variabilidad de la ipseidad.

Lo permanente (mismidad) y lo variable (ipseidad) tienen como
intermediario lo que Ricoeur llama identidad narrativa. Esta Ultima se
hace y se deshace continuamente, no puede tomarse como la solucion
a la tension expuesta, sino como una nueva problematica. Sucede a
partir de la forma en que el hombre se construye a si mismo a través
de las historias y los relatos. Esa narracién da coherencia a lo
cambiante, actuando a su vez como fuente de sentido de la propia vida,
en las acciones, la memoria y la experiencia del sujeto. Con Ricoeur,
reconocemos que la relacién entre relato y vida es un recurso
indispensable, en el momento en que nuestra identidad se convierte
en objeto de analisis. Respondemos narrativamente a la pregunta
“équiénes somos?”, que encierra, a su vez, cuestiones como “édonde?”,
“équé?” o “éjunto a quién?”. Sabemos quiénes somos cuando logramos
construir un relato que reuna lo enunciado en un orden y una
disposicidn caracteristicos (Ibafiez 2022: 74). Lo externo no habla de
nosotros en tanto que no formaria parte de un discurso teorico que
hablara de la identidad tomada aisladamente. No obstante, si juega un
papel radical en la constitucion de la misma. El desbordase de si, propio
de la dialéctica entre lo mismo y lo variable, encuentra su salida hacia
el otro. La intimidad de este movimiento dialéctico permite asumir al
otro como si mismo y viceversa. Por lo tanto, la limitacion de la que
somos testigos ha de solventarse en el encuentro con el otro.

El encuentro se predica en la plenitud del ser a través del cuerpo.
Los limites, conviene recordar, no solo separan, también comunican. El
cuerpo, para el autor, no nos encierra. Visto desde fuera, nos hace
aparecer «como una cosa en el campo de las cosas». En ello, nos abre
al mundo, deja aparecer cosas percibidas y es también complice de la
desproporcién, tornandonos dependientes de las que nos faltan. El
cuerpo nos abre al mundo y nos abre a los demas. Se convierte en

signo para el otro, un signo descifrable, condicién para la reciprocidad

47



Carlos Esteban Gonzalez, La muerte del otro y mi fragilidad

de las conciencias (Ricoeur 2004: 37-38). Los movimientos descritos,
fruto de la dialéctica de polos, en definitiva, de nuestra condicion tanto
corporal como mental, desvelan necesario atender el llamado a vivir
bien con los otros y para los otros. En estos términos, objeto de la
presente investigacion, surge la pregunta sobre la muerte del otro
¢Qué ocurre con ella? éQué significa para el sujeto la muerte de aquel

que presenta la alteridad?

3. La muerte del otro

En el estudio de la fragilidad afectiva, Ricoeur afirma que la estima
encierra una especie de objetividad. Recupera, asi, la concepcién
kantiana del hombre como un fin en si mismo. Lo que estimo del otro
no es un fin que hay que realizar, su valor no reside en ser un fin
solamente para nosotros, sino un fin que es en si mismo. Esa
diferenciacion es constitutiva de una dimensién de objetividad.
Disponer de la persona del otro, entonces, implica dar alcance a la
objetividad como limite al capricho de mi subjetividad. No puedo, por
tanto, utilizar al otro como un medio para fines ulteriores radicados en
mi. Su propia existencia constituye un fin en si misma, algo a lo que
podemos conceder un valor absoluto. Esa objetividad es para Kant la
humanidad. Insistir en la nominacion redunda en lo necesario del
encuentro con el otro: «el objeto propio de la estima es la idea del
hombre en mi persona y en la persona del otro» (Ricoeur 2004: 140).
El camino es doble, marca de reciprocidad. La imagen de mi humanidad
se fundamenta en el otro, del que espero que me estime, declarandola.
El reflejo de mi mismo en su opinidn tiene la consistencia de un objeto.
Estima de mi mi objetividad, un fin existente por si mismo que, como
deciamos, limita la pretension de tomarme simplemente como un
medio para si. Ahi radica la posibilidad de que se me reconozca. La
reciprocidad entre mi objetividad y la del otro es equivalente a la que

se da entre la universalidad concreta del hombre y la universalidad

48



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

abstracta de la idea de humanidad.

El problema se revela al preguntarnos de qué manera puede un
sujeto ver constituida su humanidad frente a la imagen de un fallecido.
Aguardamos una estima de si que no puede darse enfrentados al rostro
del difunto, que ahora encarna la no constatacién de si. La idea general
que gobierna la perspectiva de Ricoeur es que el problema de la muerte
es una pregunta de vivos. Nos encontramos la muerte de otro ser
querido, de los otros desconocidos. No es tanto la muerte, sino la
muerte de alguien, aquel del que nos preguntamos su paradero o
acerca de su existencia. La muerte aparece ligada al difunto, a los
difuntos. Ya no la muerte, sino mi muerto, nuestros muertos, los
muertos. Una vez constatado lo anterior, el horizonte se cierne sobre
mi y me relaciono con la muerte aun no cumplida. Anticipo e interiorizo
la suerte de los que ya han muerto, imagino el muerto que seré para
los que me sobrevivan. El hecho es que «otros sobreviven a la muerte
de los suyos». En esa relacion, sobrevivientes-fallecido, nos
relacionamos con la muerte. Vivimos la experiencia siempre de forma
indirecta: la muerte del otro. Podemos tener la seguridad de que
compartiremos su suerte, pero son inciertos tanto el momento y el
modo en que esta se dara, como si sera posible experimentar la propia
muerte. La cuestidon de la supervivencia estd cruzada por la pregunta
“équé son los muertos?”. La muerte acaba con el existente y hace
desaparecer al fallecido del tiempo comun, el de los vivos. Qué ocurre
con él, si continlia o no su existencia en un registro temporal diferente,
son cuestiones que nos acosan de manera ineludible y que forman
parte de la imagen del muerto que seré. Preguntar por los muertos,
ante esa Ultima imagen, es aplicar a mi mismo por anticipado una
pregunta de sobreviviente. Es tanta la fascinacién que provoca la
cuestidon, que Ricoeur habla de ella como una obsesién. Deber morir
algun dia, la certeza de tener que morir, empuja la reflexion sobre la

muerte hacia la cuestion de la finitud de la vida humana. La angustia

49



Carlos Esteban Gonzalez, La muerte del otro y mi fragilidad

que experimentamos ante el fallecido hace palpable el hecho de que
nuestra finitud se extiende hacia un limite que experimentamos
siempre desde lo mas préximo a la experiencia inmediata, siendo ese
limite practicamente ajeno a nuestra mirada. Por ello, a la pregunta
sobre qué ocurre con la muerte se suma la de qué hay después éCual
es ese limite y de qué nos separa? La incertidumbre que estas
cuestiones encierran, muestra el caracter abstracto de la idea de limite,
gue choca contra la certeza de que tendré que morir un dia. Ese
contraste refuerza la angustia de la muerte, de la experiencia indirecta
de la misma y de la reflexién sobre ella.

A lo discutido, debemos sumar la distincidon que hace el autor entre
el morir como acontecimiento y el sobrevivir a la muerte del otro. En
primer lugar, hablamos del suceder de la muerte; “pasar, finalizar
terminar”. Se igualan, en esta perspectiva, mi morir de mafana y mi
estar ya muerto de mafana. Mirando hacia quienes se aproximan a su
muerte, la agonia que transitan se extiende solo a aquellos que los
asisten en su agonizar. Pensarme como uno de esos moribundos, asi
como evocar la imagen del muerto que seré, conlleva a pensarme el
moribundo que seré para quienes asistan a mi muerte. De nuevo, el
caracter indirecto de la experiencia de la muerte, la del otro, hace
necesario acarrear la dimensién relacional de dicha experiencia. Asistir
a la muerte es diferente a solo sobrevivir a ella. La muerte, como
acontecimiento, es una prueba puntual, es mas precisa y desgarradora.
Sobrevivir es un itinerario mas largo y, recoge Ricoeur, en el caso del
duelo es mas amable por cuanto ocurre la separacion aceptada del
difunto que se aleja del vivo para que este sobreviva (Ricoeur 2008:
34-38).

Si bien la muerte y los fallecidos se muestran cubiertos de misterio,
hay un ambito en el que podemos develar la persistencia de los
ausentes. Uno de los ambitos que surgen a partir de las relaciones

intersubjetivas tiene su lugar en la memoria. Los que sobreviven

50



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

sustentan y desarrollan una memoria narrativa en la que contindan
existiendo los ya muertos. Los presentes y los ausentes se dan cita al
margen del tiempo comun en la mirada de quienes portan esa memoria.
No hablamos de algo que esté limitado a la intimidad de los hombres.
Como recoge Ricoeur, hay una estrecha relacidon entre la memoria, en
la que cohabitan presentes y ausentes, y los espacios materiales en los
que se dan las relaciones intersubjetivas: «la memoria no es nada sin
el contar. Y el contar no es nada sin el escuchar» (Ricoeur 2008: 53).
La existencia de los muertos de cada comunidad ya no es
completamente objetiva, puesto que depende, para su continuidad, de
las subjetividades de quienes conforman el grupo. No obstante, los
ausentes se dan como objetos de los pensamientos y sentimientos de
aquellos, asi como de sus relatos y de la comunidad que esas narrativas
sustentan. No seran objeto de novedad, ya que nos serda imposible
recurrir al fallecido para todo a aquello que no pueda ser respondido
conjugando sus memorias, pero si sera performativa la huella que la
narrativa de si pueda generar en quienes vienen y quienes lo
sobreviven. Los muertos existen latentes en nuestra memoria. Vivir,
para los presentes, podra irse tornando una convivencia de su memoria
viva con el recuerdo de los que ya no estan.

No morimos solos. La muerte ocurre entre miradas de
acompafiamiento, deja tras de si testigos que confirmaran lo ocurrido,
gue hemos vivido. También, encontraremos memorias y narraciones,
gue revestiran de una nueva entidad nuestra existencia y que haran su
papel en el suceder del duelo. El tiempo comun, caracteristicamente
lineal, no permite la simultaneidad de presentes y ausentes. Lo posible
se determina, dejando aqui lo que es y podria no ser. El turno, como

recogia Anaximandro!, sucede segun la disposicion del tiempo. Los

1 Hago referencia a la noticia de Anaximandro que recoge Simplicio en Fisica 24.13
(A19), reproduciendo parte de lo que se remite directamente al primero, en la

traduccion de Alberto Bernabé: «Las cosas perecen en lo mismo que les dio el ser,

51



Carlos Esteban Gonzalez, La muerte del otro y mi fragilidad

presentes deben dar justa retribucion y volverse ausentes, para que
los ausentes puedan ocupar el puesto. La memoria, en nuestro ejercicio
constante de pertenencia al grupo, actua como un tiempo raro en el
que se dan las condiciones para la simultaneidad de presentes y
ausentes. Asi como miramos hacia un rincdn conocido de nuestro
entorno y podemos evocar las formas que tuvo, los sucesos que
ampard, podemos evocar a los ausentes, reconocer su humanidad en
nuestro interior y con los otros, reproduciendo la narracién de sus
recuerdos, de nuestros pensamientos y emociones para con ellos,
valorandolos en comunidad. El fallecido no es capaz de cumplir con la
responsabilidad de acudir a nuestro encuentro y declarar la imagen de
nuestra humanidad. Esa responsabilidad, en el momento de la muerte,
recae en solitario sobre nosotros, los sobrevivientes, y debemos
cumplir con el mandato de prodigar la existencia de quienes fallecen

en el tiempo y la memoria comunes.

4. Conclusiones

Mas alla de lo discutido con ocasidn de las ideas del autor, lo que mas
pesa en el corazén ante el otro ya fallecido es no poder volver a
encontrarse con él. Desaparece y nos abandona. La imagen de su
muerte es un simbolo de la certeza de que ya no podremos recurrir a
él, no respondera a nuestra llamada, no volvera a aparecer mas alla
de esta nueva y forzada inmovilidad. Solo podremos escapar de ella en
un olvido, un suefio o una demencia, que se haran eco de la necesidad
de evocar al desaparecido para encontrase no con él, sino con lo que
de él queda, con su recuerdo, narracidon, con su sentimiento. Ricoeur
nos permite explicar una necesidad esencial: «Lo que espero del otro

es que me devuelva la imagen de mi humanidad, que me estime

segln la necesidad. Y es que se dan mutuamente justa retribucidén por su injusticia,
segun la disposicion del tiempo» (Bernabé 2010: 56).

52



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

declardndome mi humanidad» (Ricoeur 2004: 140). La raiz de mi
fragilidad me hace arrojarme hacia el mundo y hacia el otro, al punto
de que necesito de ellos para constituirme. Estas cuestiones parecen
alejarnos de lo compartido por todos y elevarnos a lo fundamental,
pero lo que hacen es sostener la necesidad de vivir y existir en ese
espacio que constituimos en comunidad. No podemos ser plenamente
sino es en medio de los otros, en el tiempo y en la narrativa comun.

Tras lo discutido, descubrimos lo relevante de la diferencia entre
ausentes y presentes. Los presentes podemos participar del tiempo
comun. Los ausentes, por su condicién, desaparecen de él. Del que
fallece nos queda la memoria y lo que hacemos con ella en comunidad,
el contar y el escuchar que enfatiza Ricoeur. No podemos encontrarnos
en el tiempo comun que ahora abandona, pero si podemos hacerlo en
la memoria y en el ambito que erigimos a partir de ella. Alli podemos
afirmar la pertenencia simultdnea de presentes y ausentes. Sin
embargo, los que se van no pueden continuar sosteniendo ni la
memoria ni el ambito de pertenencia. Nosotros, para con ellos,
adquirimos la responsabilidad de recordarlos, contarlos y escuchar
sobre ellos. Solo de esa forma podemos asegurar su estima y su

persistencia, mas alla de la muerte.

Bibliografia

Adaya, A. F. (2012). Antropologia y trascendencia en Paul Ricoeur y
Karl Jaspers. Thémata. Revista de Filosofia. 46: 99-106.

Bernabé, A. (2010). Fragmentos presocraticos. De Tales a Demdcrito.
Madrid: Alianza Editorial.

Contreras, B. (2022). De la sospecha a la confianza del si mismo. Un
gesto hermenéutico en la ética de la hospitalidad de Paul Ricceur. Ideas
y valores, 178(21): 17-34.

Descartes, R. (2011). Meditaciones metafisicas seguidas de las

53



Carlos Esteban Gonzalez, La muerte del otro y mi fragilidad

objeciones y respuestas. Madrid: Gredos.

Ibafiez, R. (2022). La identidad narrativa: un puente entre la
hermenéutica y las ciencias sociales. Logos. Anales del Seminario de
Metafisica, 55(1): 73-91.

Ricoeur, P. (2004). Finitud y culpabilidad. Madrid: Editorial Trotta.
Ricoeur, P. (1990). Si mismo como otro. Madrid: Siglo xx1 editores
Ricoeur, P. (2008). Vivo hasta la muerte. Seguido de Fragmentos.
México D. F.: Fondo de Cultura Econémica.

Ulate, E. J. B. (2013). “Ser frente a la muerte”: Un estudio a propdsito
de la muerte seguln Paul Ricoeur y Emmanuel Levinas. Universitas
Philosophica, 61: 217-235.

Zapata, G. (2009). Etica narrativa en Paul Ricoeur. Signo y
pensamiento, 55: 80-91.

54



