
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  01/09/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  30/10/2025  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026  
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6732 

 

 

Lazos de memoria: seguir narrando al otro ser 

querido después de su muerte 

 

(Memory Ties: Continuing to Tell the Story of a Loved One 

After Death) 

 

Beatrice Sofia Vitale  

Complutense University of Madrid - ES 

 

 

Abstract  

In the following chapter, we will explore the dynamics through which 

Paul Ricoeur attempts to conceive the death of the other as a «loved 

being» and the role of the «survivors» who witness and experience 

their death. In this regard, we will reflect on the link our author 

establishes between otherness and ipseity, which will lead us to 

examine the divergences and similarities with Levinas’s understanding 

of otherness and responsibility. We will also demonstrate how it is 

possible to continue the narrative of the beloved otherness that «is no 

longer» but nevertheless «has been» in the memory of «those who 

remain». Those who take responsibility for ensuring that the biological 

death of a loved one does not allow the latter to disappear into oblivion, 

but rather, remains alive through a narrative that finds its place in the 

memory of the living. 

Keywords: death of the other, narration, memory, responsibility, 

narrative identity 

 

 



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria 

 

110 

Resumen  

En el siguiente trabajo nos ocuparemos de profundizar las dinámicas a 

través de las cuales Paul Ricœur se preocupa de pensar la muerte del 

otro como «ser querido» y el papel que adquieren los «sobrevivientes» 

que presencian y viven su muerte. Al respecto, nos dedicaremos a 

reflexionar sobre el vínculo que nuestro autor establece entre otredad 

e ipseidad, lo cual nos llevará a detenernos en las divergencias y las 

similitudes con el pensamiento levinasiano de la otredad y de la 

responsabilidad. Asimismo, nos ocuparemos de demostrar de qué 

maneras es posible proseguir con la narración de la otredad querida 

que «ya no está» pero que, sin embargo «ha sido», en la memoria de 

«aquellos que se quedan». Aquellos que se responsabilizan de que la 

muerte biológica del otro ser querido no deje que este último 

desaparezca en el olvido, sino, más bien, permanezca vivo a través de 

un relato que encuentra su lugar en la memoria de los vivos.  

Palabras claves: muerte del otro, narración, memoria, 

responsabilidad, identidad narrativa 

 

 

1. Introducción  

Las meditaciones sobre el acontecimiento de la muerte del otro 

encuentran una notable evolución1 en una de las últimas grandes obras 

de Paul Ricœur: La memoria, la historia, el olvido (2000). En este texto, 

el filósofo abarca una multitud de temáticas que, a partir de un estudio 

de la memoria2, se dirigen hacia una reflexión historiográfica para 

proseguir hasta una propuesta (como aparece en el Epílogo) de un 

perdón difícil. Sin embargo, reconstruir el significado que la muerte del 

 
1Al respecto, aconsejamos la lectura del texto de Agís Villaverde “La persistencia de 

la memoria. Conocimiento y reconocimiento de la muerte”. 
2 Véase “De la memoria y de la reminiscencia” en La memoria, la historia el olvido 

(2000).  



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

111 

otro «ser querido» adquiere para aquellos que presencian y viven su 

muerte, es una tardea ardua y al mismo tiempo necesaria. Nos 

encontraremos delante de reflexiones que presentarán un carácter 

fragmentario en virtud del cual será necesario llevar a cabo una re-

construcción para poder encontrar un hilo conductor entre lo que el 

autor nos presenta en La memoria, la historia, el olvido y los 

fragmentos que han sido recolectados en Vivo hasta la muerte (2007). 

Estos fragmentos, recolectados por Oliver Abel y Catherine 

Goldenstein, constituyen las piezas fundamentales a través de las 

cuales es posible profundizar la postura que Paul Ricœur adquiere 

respecto al acontecimiento de la muerte y de la muerte del otro ser 

querido:  

 

Pero el duelo que debemos hacer por nuestros queridos 

ausentes se invierte en la anticipación del duelo que nuestros 

seres cercanos tendrán que hacer por nosotros cuando 

hayamos desaparecido. Esta primera inversión prepara la 

segunda, que es verdaderamente esencial y que Ricœur llama 

«traslado de nuestro deseo de vivir» a los otros […] (Abel 

2008: 14).  

 

Asimismo, la fuerte relación que se establece entre la muerte de 

un ser querido y «los que se quedan», se nutre del profundo vínculo 

que nuestro autor establece entre el otro y el sí mismo entendido como 

una identidad ipse3: «La muerte es en verdad el fin de la vida en el 

 
3 Recordamos cómo Ricœur distingue entre identidad idem e identidad ipse: «Al 

hablar de nosotros mismos, disponemos, de hecho, de dos modelos de permanencia 

en el tiempo que resumo en dos términos a la vez descriptivos y emblemáticos: el 

carácter y la palabra dada. En uno y en otro reconocemos de buen grado una 

permanencia que decimos ser de nosotros mismos. Mi hipótesis es que la polaridad 

de estos dos modelos de permanencia de la persona es el resultado de que la 

permanencia del carácter expresa la casi completa ocultación mutua de la 

problemática del ídem y de la del ipse, mientras que la fidelidad a sí en el mantener 



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria 

 

112 

tiempo común a mí, vivo, y a quienes me sobrevivirán. La 

supervivencia son los otros» (Ricœur 2008: 63). Por lo tanto, será 

imprescindible, para reflexionar sobre la muerte del otro, hacer 

brevemente hincapié en el valor que poseen las dinámicas a través de 

las cuales otredad e identidad ipse se encuentran y establecen lazos 

constituyentes. Son estos lazos los que nos permitirán poder pensar 

en un relato, el del otro, que prosigue en la memoria de los que se 

quedan.  

 

La disposición que asume el ser humano ante este hecho es 

la de anticipar la agonía, y de este sentimiento no puede huir 

porque jamás deja a los muertos, no puede olvidarse, 

emascularse del pensamiento, están siempre presentes en la 

memoria y en la historia, y en ellos se evoca un constante 

relato que transita que generación en generación, ya que sus 

crónicas resultan necesarias en la construcción de la identidad 

de cada pueblo. […] Esta memoria narrativa mantiene 

presente al pasado y a los muertos latentes en el 

pensamiento y en los sentimientos, pues el remembrarlos 

ejerce una acción terapéutica en aquellos que sobreviven 

(Beltrán Ulate 2013: 223-224).  

 

La posibilidad o, mejor dicho, la necesidad de narrar al otro 

después de su muerte se vincula estrechamente con una cierta 

responsabilidad que surge en «aquellos que se quedan» y que los 

convoca a la configuración de lazos narrativos que superan la muerte 

biológica del ser querido y miran hacia un relato que persiste y prosigue 

en la memoria. En este marco entablaremos un fructífero diálogo con 

 
la palabra dada marca la distancia extrema entre la permanencia del sí y la del 

mismo, atestiguando, por tanto, plenamente la mutua irreductibilidad de las dos 

problemáticas» (Ricœur 2006: 112–113). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

113 

el planteamiento levinasiano de una otredad que reclama en el ser 

humano un llamamiento a ser responsables de la mortalidad y de la 

muerte del otro. Conscientes de las divergencias que persisten entre el 

pensamiento ético de Lévinas y el de Ricœur, intentaremos arrojar luz 

sobre un posible acercamiento entre dichos autores a propósito de sus 

reflexiones sobre la muerte del otro en tanto que llamada a la 

responsabilidad únicamente ética en el caso de Lévinas y ético 

narrativa en el de Ricœur.   

 

2. La relación recíproca entre ipseidad y otredad en la 

configuración de una identidad narrativa 

En los diez estudios que componen Sí mismo como otro (1990), Ricœur 

se detiene con profundidad a reflexionar sobre el «otro» y la dialéctica 

entre identidad idem e identidad ipse. Asimismo, dicha obra es el lugar 

donde las especulaciones filosóficas de Emmanuel Lévinas y Paul 

Ricœur acerca de la otredad se encuentran en sus respectivas 

diferencias:  

 

Toda la filosofía de E. Lévinas descansa en la iniciativa del 

otro en la relación intersubjetiva. En realidad, esta iniciativa 

no instaura ninguna relación, en la medida en que el otro 

representa la exterioridad absoluta respecto a un yo definido 

por la condición de separación. El otro, en este sentido, se 

absuelve de toda relación. Esta «irrelación» define la 

exterioridad misma. (Ricœur 2006: 196)  

 

Al respecto, la literatura crítica nos ofrece un panorama muy vasto 

y enriquecedor sobre el debate vivo entre dichos autores. Un debate 

que, además de enfrentarse a la temática de la «otredad», explora 

conceptos críticos como los de responsabilidad, solicitud, 



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria 

 

114 

asimetría4/reciprocidad en la relación entre identidad y otredad:  

 

Emmanuel Lévinas ha impulsado la lectura y el comentario 

cuidadosos de Ricœur. Su ética se integró en el pensamiento 

de Ricœur sobre el Yo y su responsabilidad hacia los demás. 

Sin embargo, estos dos pensadores de la vulnerabilidad 

discreparon en un punto: en cuanto a la memoria, la 

vulnerabilidad y nuestra capacidad de encontrarnos en una 

narrativa, Lévinas se opuso a Ricœur. La concepción de 

Ricœur de un yo reflexivo y memorial, que busca recuperar 

su autonomía en un contexto de vulnerabilidad, no acepta la 

pasividad absoluta del yo levinasiano cuestionado por otros 

(Galabru 2019: 125).  

 

Es propiamente a partir de la reflexión sobre una responsabilidad 

ética solicitada por el otro que Ricœur critica y se distancia de la ética 

de Lévinas, una ética que plantea una asimetría en la relación entre 

una otredad trascendente5 a cuya llamada hay que responder «heme 

aquí». Según Lévinas: «Yo soy para el otro en una relación de diacronía: 

estoy al servicio del otro» (Lévinas 2000a: 193). La relación que se 

establece entre la otredad muriente y el sujeto que presencia y vive su 

muerte nos conduce a reflexionar sobre las formas a través de las 

 
4 Especificamos, a través de las palabras de Lévinas, en qué forma se presenta en su 

pensamiento la relación yo-otro: «Uno de los temas fundamentales de Totalidad e 

Infinito, del que aún no hemos hablado, es que la relación intersubjetiva es una 

relación asimétrica: en este sentido, yo soy responsable del otro sin esperar la 

recíproca, aunque ello me cueste la vida. La recíproca es asunto suyo. Precisamente, 

en la medida en que entre el otro y yo la relación no es recíproca, yo soy sujeción al 

otro; yo soy “sujeto” esencialmente en este sentido. Soy quien soporta todo» 

(Lévinas 2000b: 82).  
5 «El rostro del otro es el lugar de la trascendencia en la medida en que pone en tela 

de juicio el Yo en su existencia de ser para sí. [….] Pero en esta acusación del Yo por 

parte del otro se forma la subjetividad humana como responsable del otro y ante el 

otro» (Lévinas 2014: 12). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

115 

cuales la identidad de cada ser humano está constituida por una red 

de relatos que nos colocan en un panorama de intercambio 

intersubjetivo constante: «Nuestras historias y nuestra historia de vida 

siempre forman parte de un relato más vasto que aquel en el que nos 

encontramos enredados» (Fiasse 2009: 149). La noción de identidad 

narrativa6 introducida por Paul Ricœur en las conclusiones del tercer 

volumen de Tiempo y narración (1985), arroja luz sobre las 

modalidades en virtud de las cuales el ser humano configura su propia 

identidad a partir de los relatos:  

 

Introduje por primera vez este concepto [identidad narrativa] 

durante mi relectura de Tiempo y narración, cuando por 

requerimiento de François Wahl estaba escribiendo la 

conclusión; es ahí donde aparece formalmente la expresión, 

representando a mi juicio la principal aportación de este 

estudio (Ricœur 2003a: 125).  

 

Sin embargo, tenemos que precisar que la configuración de una 

identidad narrativa constituye, en la etapa poética7 del pensamiento de 

Paul Ricœur, un pasaje fundamental que no solamente encuentra gran 

parte de su desarrollo filosófico en Sí mismo como otro sino que, 

también muestra su relevancia en las reflexiones presentadas tanto en 

 
6 Nos dice Ricœur en las últimas páginas de Tiempo y narración III: «El frágil vástago, 

fruto de la unión de la historia y de la ficción, es la asignación a un individuo o a una 

comunidad de una identidad específica que podemos llamar identidad narrativa» 

(Ricœur 2009: 997).  
7  Gracias al trabajo de Agustín Domingo Moratalla se pueden identificar, en el 

pensamiento de Paul Ricoeur, tres etapas que corresponden a un momento empírico, 

otro eidético y, finalmente, un momento poético. Respecto a este último, A. Domingo 

Moratalla especifica: «El paso al tercer momento de la Poética se produce cuando 

sale a la luz la tensión nunca resuelta entre sujeto y lenguaje, entre deseo y narración, 

entre verdad e historia. […] Pero el camino que va del texto a la acción pasa por la 

constitución del ser personal, por la constitución de una identidad personal que no es 

una identidad narcisista y que ha llamado “identidad narrativa” […]» (A. Domingo 

Moratalla 1991: 7).  



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria 

 

116 

La memoria, la historia, el olvido como en Vivo hasta la muerte. La 

noción de identidad narrativa nos permitirá reflexionar sobre las formas 

a través de las cuales narraciones, identidad, muerte y memoria (en 

esta específica investigación, muerte del otro) están estrechamente 

entrelazadas. Traemos a colación las palabras de Ricœur: 

 

En el plano más profundo, el de las mediaciones simbólicas 

de la acción, la memoria es incorporada a la constitución de 

la identidad a través de la función narrativa. Y como la 

configuración de la trama de los personajes del relato se 

realiza al mismo tiempo que la de la historia narrada, la 

configuración narrativa contribuye a modelar la identidad de 

los protagonistas de la acción al mismo tiempo que los 

contornos de la propia acción (Ricœur 2003b: 116).  

 

La identidad narrativa de cada ser humano se configura a partir 

de relatos. Unos relatos que no solamente están escritos sino también 

narrados tanto por parte del mismo sujeto como por parte de los otros 

seres con los cuales comparte su vivencia en el mundo: «Cada historia 

de vida, lejos de cerrarse sobre sí misma, se entrelaza con todas las 

historias de vida con las que cada una se mezcla, es un segmento de 

la historia de otras vidas humanas» (Danese 1993: 257).  

Cada uno de nosotros construye y configura, dinámicamente, su 

propia identidad en estrecha relación con los otros. Vivimos y re-

figuramos nuestra identidad en una red infinita de historias que nos 

acercan a la otredad y hacen que ella misma nos cambie, nos 

reconfigure, nos constituya continuamente. El proceso de configuración 

identitario a partir de los relatos leídos y narrados arroja luz sobre la 

relevancia y sobre el carácter imprescindible que adquiere «el otro» en 

relación al sí mismo.  

 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

117 

3. El papel de la responsabilidad en la narración identitaria de 

«quien ya no está» 

El hecho de que el ser humano vive y se encuentra enredado en 

historias8 nos conduce a reflexionar sobre el destino del relato de vida 

de quien se ha ido, sobre quién seguirá narrando su historia, quién se 

hará cargo de que el muerto de hoy viva en la memoria de los vivos:  

 

¿Qué hago con los muertos que llevo en mi memoria? Se trata 

de un problema propio de los vivos en relación con quienes 

ya no lo están. Y es algo que me afecta muy directamente, 

por lo que dije anteriormente sobre la muerte de mi hijo Oliver. 

[…] Al proyectarme en el otro que me sobrevivirá, en mis 

descendientes y amigos, estoy participando por adelantado 

del deber de la memoria, como si hubiera, en un futuro 

anterior, sobrevivido a mi propia muerte (Ricœur 2003a: 216).  

 

Es aquí donde relacionamos el concepto de responsabilidad y de 

muerte del otro. ¿En qué sentido somos o, más bien, nos hacemos 

responsables de la muerte del otro ser querido para que este no 

desaparezca en el olvido? A pesar de la distancia que hemos visto que 

Ricœur toma con respecto a Lévinas, sus reflexiones acerca de la 

responsabilidad que nace para con el otro presentan un itinerario de 

aproximación entre ambos. De acuerdo con Sautereau, podemos 

vislumbrar algunas afinidades entre los autores:  

 

Ricœur coincide aquí con Lévinas en que es la llamada del 

 
8 Concepto que Ricœur retoma del crítico literario de formación aristotélica Wilhelm 

Schapp: «El estar enredado aparece más bien como la “prehistoria” de la historia 

narrada, cuyo comiendo lo sigue escogiendo el narrador. Esta “prehistoria” de la 

historia es lo que une a esta con un todo más amplio y le proporciona un “segundo 

plano”. Este segundo plano se hace con la “imbricación viva” de todas las historias 

vividas, unas dentro de otras» (Ricœur 2004: 145). 



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria 

 

118 

otro la que inicia la relación intersubjetiva, que es incluso 

entonces una relación ética. Sin embargo, para Ricœur, esta 

llamada solo puede encontrar eco en un yo que ya es, en 

cierto modo, un yo ético y responsable, es decir, capaz de 

reconocerse como autor de sus acciones (Sautereau 2013: 

12).  

 

Asimismo, consideramos que persiste un punto de unión, de 

afinidad en la meditación, por parte de ambos autores, sobre el papel 

que el sí mismo adquieren frente al otro muriente. Según Lévinas, el 

ser humano es responsable, se hace cargo de la muerte del otro, de su 

prójimo. Y esta carga no puede ser rechazada, pues la voz del rostro 

que reclama e invoca a la responsabilidad ética es un mandamiento:  

 

El rostro se me impone sin que pueda permanecer sordo a su 

llamado ni olvidarlo; ni dejar de ser responsable de su miseria. 

[…] el Yo siente que debe responder, como si fuera una 

obligación que precede a la facultad misma de decidir (Pialli 

1998: 153). 

 

Sin duda, el rostro del otro, desnudo y expuesto9, lleva consigo 

una mortalidad que reclama romper con la soledad10 de la muerte e 

incita al ser humano a no dejar que el otro se encuentre solo en su 

muerte:  

 

 
9 Precisa Lévinas en un diálogo con Ricœur del año 1985: «El rostro está desnudo, 

no está vestido, no se puede vestir; cuando está vestido, permanece oculto, y, al 

mismo tiempo, es el “no matarás”. Es muy difícil matar a alguien que me mira a la 

cara. Por consiguiente, en lo que respecta a mi propia persona, “yo” soy el único 

responsable» (Lévinas 1999: 88).  
10 «[…] la muerte no confirma mi soledad sino que, al contrario, la rompe» (Lévinas 

1993: 116).  

 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

119 

Lo que se expresa en la desnudez – el rostro – es alguien 

hasta el punto de apelar a mí, de colocarse bajo mi 

responsabilidad; desde ese momento, yo tengo que 

responder por él. […] El otro que se expresa se me confía (y 

no hay ninguna deuda respecto al otro, porque es una deuda 

impagable; no estamos nunca libres de ella). El prójimo me 

caracteriza como individuo por la responsabilidad que tengo 

sobre él. La muerte del otro que muere me afecta en mi 

propia identidad como responsable […] (Lévinas 2000a: 23).  

 

Esta invitación, como hemos dicho, es un mandamiento de 

responsabilidad, de cuidado del otro en su mortalidad, una solicitud 

que invita a no dejar que el otro se enfrente a la muerte en soledad: 

«El rostro me mira y me llama. Me reclama. ¿Qué me pide? No dejarlo 

solo» (Lévinas 2000a: 123). Es por ello que yo tengo que hacerme 

cargo de su muerte en el momento mismo en el que estoy llamado a 

responder «heme aquí»: «El yo, interpelado, es arrancado a su estado 

de separación y de disfrute de sí y llamado a responder. Por ello, la 

responsabilidad no es afirmación de ipseidad, sino respuesta según el 

modelo del “heme aquí” de Abrahán» (Ricœur 2005: 168).  

Consideramos que este mandamiento de responsabilidad ética en 

la muerte del otro abre la cuestión al «después de la muerte del otro». 

El ser humano es responsable, se hace cargo del rostro y de su 

mortalidad y, consecuentemente, es llamado a que esta 

responsabilidad ética hacia el otro no acabe con su muerte, sino prosiga 

más allá de este acontecimiento y demuestre cómo hay 

responsabilidad del otro después de su muerte: «[…] respondemos no 

solamente de la muerte del otro sino también de su vida. Y es al 

responder de su vida como estamos ya con él en su muerte» (Lévinas 

2000a: 126). Una vez llamado a responsabilizarse, el yo asume esta 

carga para toda la vida. Laura Pialli defiende la idea de «una 



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria 

 

120 

responsabilidad ilimitada, de la que uno nunca está libre, que no 

termina en el último extremo de la siguiente; responsabilidad que 

significa responder en la afrenta imponente con la muerte de otros, 

que significa “heme aquí”» (Pialli 1998: 154). 

En este mismo pasaje es donde encontramos una posibilidad de 

acercamiento al pensamiento de la muerte del otro en Ricœur. Si bien 

defendemos que en Ricœur se halla, más bien, una responsabilidad 

ética narrativa11, es decir una incitación a que el relato de la otredad 

muriente no acabe con su muerte biológica, sino siga persistiendo en 

la memoria de los que han sobrevivido a su muerte. De acuerdo con 

Beltrán Ulate:  

 

El Otro, una vez muerto, no es extirpado de la memoria, ni 

debe serlo, sino que constituye una narración que mantiene 

viva su existencia en la reciprocidad de las conciencias que 

en reminiscencias atienden a sus actos, una suerte de 

pasado-presente que revive el sentido de aquel que no está. 

El Otro, fallecido, ha pasado a un plano distinto, ha sido 

desplazado de la sincronía a la diacronía, su tiempo es distinto 

de aquellos que lo lloran, es el tiempo de la narración, de la 

presencia eterna (Beltrán Ulate 2013: 233). 

 

Consideramos que la ética narrativa de Ricœur y su propuesta de 

seguir narrando, en la memoria de los vivos, la identidad narrativa de 

los muertos entabla un punto de convergencia con el pensamiento 

levinasiano de la otredad: en la muerte del otro no hay soledad, hay 

una llamada a la responsabilidad. Una responsabilidad de, en el caso 

de Lévinas, hacerse cargo de la mortalidad del rostro y de su muerte 

 
11 «La narración produce una epoché ética; suspende la actitud cotidiana y socializada 

mientras resucita la voz del mandato ético» (Galabru 2019: 133).  



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

121 

sin que entre identidad y otredad se establezca una relación recíproca.  

 

4. Conclusión y balance crítico  

La asimetría de la relación entre el yo y el otro en Lévinas se enfrenta 

a la relación recíproca que Ricœur propone entre otredad e identidad. 

Sin embargo, la muerte del otro, sin romper esta asimetría propia de 

Lévinas y sin contrastar la reciprocidad relacional de Ricœur, a partir 

de la solicitud de responsabilidad abre la posibilidad de pensar el 

«después de la muerte» no como una desaparición en el olvido sino 

como un espacio donde la otredad muriente sigue persistiendo en estas 

redes de narración que configuran la identidad de cada uno. En el 

tiempo común, quien ya no está, no desaparece en el olvido:  

 

Un olvido que atenta no sólo contra la pervivencia de la propia 

identidad sino contra uno de los subterfugios para vencer la 

muerte: la permanencia en la memoria del otro. 

Efectivamente, la memoria es uno de los antídotos contra la 

muerte. No moriremos del todo mientras permanezcamos en 

los labios y en la memoria de los vivos (Agís Villaverde 2011: 

528).  

 

Contra el olvido, el ser querido muerto sigue viviendo en la 

memoria de los que se quedan. El mandamiento de responsabilidad 

que nos propone Lévinas se entrelaza con la ética narrativa que Ricœur 

nos propone para poder concretar un relato de los muertos en la 

memoria de los vivos. A través de la responsabilidad ética que cada 

uno de nosotros adquiere y asume frente a la otredad, estamos 

incitados a seguir la llamada a una responsabilidad que supera la 

muerte biológica y persiste más allá de la muerte del otro. Esta misma 

responsabilidad para Ricœur se traduce en una narración dinámica y 

continua que sitúa al ser humano en un entrelazamiento de historias: 



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria 

 

122 

«¿Los vivos y los muertos? No: los vivos y el recuerdo de los muertos 

en la memoria de los vivos. Lazo de memoria» (Ricœur 2008: 30). 

Como hemos podido comprobar, el planteamiento ético de Ricœur, 

contrariamente a cuanto sostiene Lévinas, no presenta una 

responsabilidad hacia el otro que absorba la reciprocidad que sostiene 

la relación entre ipseidad y otredad. 

Pese a estas divergencias, consideramos que la responsabilidad 

ética de Lévinas, aunque suponga una asimetría entre el yo y el otro, 

nos ofrece, como hemos indicado anteriormente, un elemento 

fundamental para seguir pensando la narración de los muertos en la 

memoria de los vivos como una herramienta que se enfrenta al olvido 

del otro.  

 

 

Bibliografía  

Agís Villaverde, M. (2011). La persistencia de la memoria. 

Conocimiento y reconocimiento de la muerte. En Cardoso Rosas, J. & 

Moura, V. (coord.), Pensar radicalmente a humanidade: ensaios em 

homenagem ao Prof. Doutor Acílio da Silva Estanqueiro Rocha.  

Ribeirão: Edições Húmus, 521–534. 

Beltrán Ulate, E. J. (2013). Ser frente a la muerte: un estudio a 

propósito de la muerte según Paul Ricœur y Emmanuel Lévinas, 

Universitas Philosophica, 30(61): 217–235.  

Danese, A. (ed.) (1993). L'Io dell'Altro: confronto con P. Ricœur. 

Genova: Marietti. 

Fiasse, G. (2009). Paul Ricœur: del hombre falible al hombre capaz. 

Buenos Aires: Nueva Visión.  

Galabru, S. (2019). Paul Ricœur et Emmanuel Lévinas: vulnérabilité, 

mémoire et narration. Peut-on raconter la vulnérabilité?  Études 

Ricœuriennes, 10(1): 125–139.  

Moratalla, A. D. (1991). Introducción al pensamiento de Paul Ricœur: 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

123 

esperanza militante y creatividad reflexiva. Madrid: Fundación 

Emmanuel Mounier. 

Lévinas, E. (1993). El tiempo y el otro. Barcelona: Paidós.  

Lévinas, E.; Marcel, G. & Ricœur, P (1999). Il pensiero dell’altro. Roma: 

Ed. Lavoro.  

Lévinas, E. (2000a). Dios, la muerte y el tiempo. Barcelona: Altaya.  

Lévinas, E. (2000b). Ética e infinito. Madrid: A. Machado Libros. 

Lévinas, E. (2014). Alteridad y trascendencia. Madrid: Arena Libros.  

Pialli, L. (1998). Fenomenologia del fragile. Fallibilità e vulnerabilità. 

Tra Paul Ricœur e Lévinas. Napoli: Edizioni scientifiche italiane.  

Ricœur, P., Azouvi, F., & Launay, M. d. (2003a). Crítica y convicción. 

Madrid: Síntesis.  

Ricœur, P. (2003b). La memoria, la historia, el olvido. Madrid: Trotta.  

Ricœur, P. (2004). Tiempo y narración I. Configuración del tiempo en 

el relato histórico. México: Siglo XXI Editores. 

Ricœur, P. (2005). Caminos del reconocimiento. Madrid: Trotta.  

Ricœur, P. (2006). Sí mismo como otro. México: Siglo XXI Editores. 

Ricœur, P. (2008). Vivo hasta la muerte. México: Fondo de Cultura 

Económica. 

Ricœur, P. (2009). Tiempo y narración III. El tiempo narrado. México: 

Siglo XXI Editores. 

Sauterau, C. (2013). Subjectivité et vulnérabilité chez Ricœur et 

Lévinas, Études Ricœuriennes, 4(2): 8–24.  

 

 

 

 

 

 

 

 



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria 

 

124 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


