Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 Received: 01/09/2025
Biannual International Journal of Philosophy Accepted: 30/10/2025
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index Published: 20/01/2026
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6732

Lazos de memoria: seguir narrando al otro ser

querido después de su muerte

(Memory Ties: Continuing to Tell the Story of a Loved One
After Death)

Beatrice Sofia Vitale

Complutense University of Madrid - ES

Abstract

In the following chapter, we will explore the dynamics through which
Paul Ricoeur attempts to conceive the death of the other as a «loved
being» and the role of the «survivors» who witness and experience
their death. In this regard, we will reflect on the link our author
establishes between otherness and ipseity, which will lead us to
examine the divergences and similarities with Levinas’s understanding
of otherness and responsibility. We will also demonstrate how it is
possible to continue the narrative of the beloved otherness that «is no
longer» but nevertheless «has been» in the memory of «those who
remain». Those who take responsibility for ensuring that the biological
death of a loved one does not allow the latter to disappear into oblivion,
but rather, remains alive through a narrative that finds its place in the
memory of the living.

Keywords: death of the other, narration, memory, responsibility,

narrative identity



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria

Resumen

En el siguiente trabajo nos ocuparemos de profundizar las dindmicas a
través de las cuales Paul Ricceur se preocupa de pensar la muerte del
otro como «ser querido» y el papel que adquieren los «sobrevivientes»
que presencian y viven su muerte. Al respecto, nos dedicaremos a
reflexionar sobre el vinculo que nuestro autor establece entre otredad
e ipseidad, lo cual nos llevara a detenernos en las divergencias y las
similitudes con el pensamiento levinasiano de la otredad y de la
responsabilidad. Asimismo, nos ocuparemos de demostrar de qué
maneras es posible proseguir con la narracion de la otredad querida
que «ya no esta» pero que, sin embargo «ha sido», en la memoria de
«aquellos que se quedan». Aquellos que se responsabilizan de que la
muerte bioldgica del otro ser querido no deje que este udltimo
desaparezca en el olvido, sino, mas bien, permanezca vivo a través de
un relato que encuentra su lugar en la memoria de los vivos.
Palabras claves: muerte del otro, narracién, memoria,

responsabilidad, identidad narrativa

1. Introduccion

Las meditaciones sobre el acontecimiento de la muerte del otro
encuentran una notable evolucién! en una de las Ultimas grandes obras
de Paul Ricceur: La memoria, la historia, el olvido (2000). En este texto,
el fildsofo abarca una multitud de tematicas que, a partir de un estudio
de la memoria?, se dirigen hacia una reflexién historiografica para
proseguir hasta una propuesta (como aparece en el Epilogo) de un

perddn dificil. Sin embargo, reconstruir el significado que la muerte del

Al respecto, aconsejamos la lectura del texto de Agis Villaverde “La persistencia de
la memoria. Conocimiento y reconocimiento de la muerte”.

2 Véase “De la memoria y de la reminiscencia” en La memoria, la historia el olvido
(2000).

110



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

otro «ser querido» adquiere para aquellos que presencian y viven su
muerte, es una tardea ardua y al mismo tiempo necesaria. Nos
encontraremos delante de reflexiones que presentaran un caracter
fragmentario en virtud del cual serd necesario llevar a cabo una re-
construccidon para poder encontrar un hilo conductor entre lo que el
autor nos presenta en La memoria, la historia, el olvido y los
fragmentos que han sido recolectados en Vivo hasta la muerte (2007).
Estos fragmentos, recolectados por Oliver Abel y Catherine
Goldenstein, constituyen las piezas fundamentales a través de las
cuales es posible profundizar la postura que Paul Ricceur adquiere
respecto al acontecimiento de la muerte y de la muerte del otro ser

querido:

Pero el duelo que debemos hacer por nuestros queridos
ausentes se invierte en la anticipacion del duelo que nuestros
seres cercanos tendran que hacer por nosotros cuando
hayamos desaparecido. Esta primera inversién prepara la
segunda, que es verdaderamente esencial y que Ricoeur llama
«traslado de nuestro deseo de vivir» a los otros [...] (Abel
2008: 14).

Asimismo, la fuerte relacidon que se establece entre la muerte de
un ser querido y «los que se quedan», se nutre del profundo vinculo
gue nuestro autor establece entre el otro y el si mismo entendido como

una identidad ipse3: «La muerte es en verdad el fin de la vida en el

3 Recordamos cémo Ricceur distingue entre identidad idem e identidad ipse: <«Al
hablar de nosotros mismos, disponemos, de hecho, de dos modelos de permanencia
en el tiempo que resumo en dos términos a la vez descriptivos y emblematicos: el
caracter y la palabra dada. En uno y en otro reconocemos de buen grado una
permanencia que decimos ser de nosotros mismos. Mi hipotesis es que la polaridad
de estos dos modelos de permanencia de la persona es el resultado de que la
permanencia del caracter expresa la casi completa ocultacion mutua de la
problematica del idem y de la del ipse, mientras que la fidelidad a si en el mantener

111



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria

tiempo comun a mi, vivo, y a quienes me sobrevivirdn. La
supervivencia son los otros» (Ricceur 2008: 63). Por lo tanto, sera
imprescindible, para reflexionar sobre la muerte del otro, hacer
brevemente hincapié en el valor que poseen las dinamicas a través de
las cuales otredad e identidad ipse se encuentran y establecen lazos
constituyentes. Son estos lazos los que nos permitirdan poder pensar
en un relato, el del otro, que prosigue en la memoria de los que se

quedan.

La disposicién que asume el ser humano ante este hecho es
la de anticipar la agonia, y de este sentimiento no puede huir
porque jamas deja a los muertos, no puede olvidarse,
emascularse del pensamiento, estan siempre presentes en la
memoria y en la historia, y en ellos se evoca un constante
relato que transita que generacidén en generacién, ya que sus
crénicas resultan necesarias en la construccién de la identidad
de cada pueblo. [...] Esta memoria narrativa mantiene
presente al pasado y a los muertos latentes en el
pensamiento y en los sentimientos, pues el remembrarlos
ejerce una accion terapéutica en aquellos que sobreviven
(Beltran Ulate 2013: 223-224).

La posibilidad o, mejor dicho, la necesidad de narrar al otro
después de su muerte se vincula estrechamente con una cierta
responsabilidad que surge en «aquellos que se quedan» y que los
convoca a la configuracion de lazos narrativos que superan la muerte
bioldgica del ser querido y miran hacia un relato que persiste y prosigue

en la memoria. En este marco entablaremos un fructifero didlogo con

la palabra dada marca la distancia extrema entre la permanencia del si y la del
mismo, atestiguando, por tanto, plenamente la mutua irreductibilidad de las dos

problematicas» (Ricoeur 2006: 112-113).

112



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

el planteamiento levinasiano de una otredad que reclama en el ser
humano un llamamiento a ser responsables de la mortalidad y de la
muerte del otro. Conscientes de las divergencias que persisten entre el
pensamiento ético de Lévinas y el de Ricceur, intentaremos arrojar luz
sobre un posible acercamiento entre dichos autores a propdsito de sus
reflexiones sobre la muerte del otro en tanto que llamada a la
responsabilidad Unicamente ética en el caso de Lévinas y ético

narrativa en el de Riceceur.

2. La relacion reciproca entre ipseidad y otredad en la
configuracion de una identidad narrativa

En los diez estudios que componen Si mismo como otro (1990), Ricoeur
se detiene con profundidad a reflexionar sobre el «otro» y la dialéctica
entre identidad idem e identidad ipse. Asimismo, dicha obra es el lugar
donde las especulaciones filosoficas de Emmanuel Lévinas y Paul
Ricceur acerca de la otredad se encuentran en sus respectivas

diferencias:

Toda la filosofia de E. Lévinas descansa en la iniciativa del
otro en la relacidn intersubjetiva. En realidad, esta iniciativa
no instaura ninguna relacién, en la medida en que el otro
representa la exterioridad absoluta respecto a un yo definido
por la condicion de separacion. El otro, en este sentido, se
absuelve de toda relacion. Esta «irrelacion» define la

exterioridad misma. (Ricoeur 2006: 196)

Al respecto, la literatura critica nos ofrece un panorama muy vasto
y enriquecedor sobre el debate vivo entre dichos autores. Un debate
que, ademas de enfrentarse a la tematica de la «otredad», explora

conceptos criticos como los de responsabilidad, solicitud,

113



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria

asimetriat/reciprocidad en la relacion entre identidad y otredad:

Emmanuel Lévinas ha impulsado la lectura y el comentario
cuidadosos de Ricceur. Su ética se integro en el pensamiento
de Ricoeur sobre el Yo y su responsabilidad hacia los demas.
Sin embargo, estos dos pensadores de la vulnerabilidad
discreparon en un punto: en cuanto a la memoria, la
vulnerabilidad y nuestra capacidad de encontrarnos en una
narrativa, Lévinas se opuso a Ricoceur. La concepcién de
Ricceur de un yo reflexivo y memorial, que busca recuperar
su autonomia en un contexto de vulnerabilidad, no acepta la
pasividad absoluta del yo levinasiano cuestionado por otros
(Galabru 2019: 125).

Es propiamente a partir de la reflexidon sobre una responsabilidad
ética solicitada por el otro que Ricceur critica y se distancia de la ética
de Lévinas, una ética que plantea una asimetria en la relacién entre
una otredad trascendente® a cuya llamada hay que responder «heme
aqui». Segun Lévinas: «Yo soy para el otro en una relacidon de diacronia:
estoy al servicio del otro» (Lévinas 2000a: 193). La relacién que se
establece entre la otredad muriente y el sujeto que presencia y vive su

muerte nos conduce a reflexionar sobre las formas a través de las

4 Especificamos, a través de las palabras de Lévinas, en qué forma se presenta en su
pensamiento la relacién yo-otro: «Uno de los temas fundamentales de Totalidad e
Infinito, del que aun no hemos hablado, es que la relacidén intersubjetiva es una
relaciéon asimétrica: en este sentido, yo soy responsable del otro sin esperar la
reciproca, aunque ello me cueste la vida. La reciproca es asunto suyo. Precisamente,
en la medida en que entre el otro y yo la relacidn no es reciproca, yo soy sujecién al
otro; yo soy “sujeto” esencialmente en este sentido. Soy quien soporta todo>»
(Lévinas 2000b: 82).

> «El rostro del otro es el lugar de la trascendencia en la medida en que pone en tela
de juicio el Yo en su existencia de ser para si. [....] Pero en esta acusacion del Yo por
parte del otro se forma la subjetividad humana como responsable del otro y ante el
otro» (Lévinas 2014: 12).

114



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

cuales la identidad de cada ser humano esta constituida por una red
de relatos que nos colocan en un panorama de intercambio
intersubjetivo constante: «Nuestras historias y nuestra historia de vida
siempre forman parte de un relato mas vasto que aquel en el que nos
encontramos enredados» (Fiasse 2009: 149). La nocion de identidad
narrativa® introducida por Paul Ricceur en las conclusiones del tercer
volumen de Tiempo y narracion (1985), arroja luz sobre las
modalidades en virtud de las cuales el ser humano configura su propia

identidad a partir de los relatos:

Introduje por primera vez este concepto [identidad narrativa]
durante mi relectura de Tiempo y narracidon, cuando por
requerimiento de Frangois Wahl estaba escribiendo Ia
conclusién; es ahi donde aparece formalmente la expresion,
representando a mi juicio la principal aportacion de este
estudio (Ricceur 2003a: 125).

Sin embargo, tenemos que precisar que la configuracidon de una
identidad narrativa constituye, en la etapa poética’ del pensamiento de
Paul Ricceur, un pasaje fundamental que no solamente encuentra gran
parte de su desarrollo filoséfico en S/ mismo como otro sino que,

también muestra su relevancia en las reflexiones presentadas tanto en

6 Nos dice Ricoeur en las Ultimas paginas de Tiempo y narracion III: <El fragil vastago,
fruto de la unién de la historia y de la ficcidn, es la asignacion a un individuo o a una

comunidad de una identidad especifica que podemos llamar identidad narrativa>»
(Ricceur 2009: 997).

7 Gracias al trabajo de Agustin Domingo Moratalla se pueden identificar, en el
pensamiento de Paul Ricoeur, tres etapas que corresponden a un momento empirico,
otro eidético vy, finalmente, un momento poético. Respecto a este ultimo, A. Domingo
Moratalla especifica: «El paso al tercer momento de la Poética se produce cuando
sale a la luz la tension nunca resuelta entre sujeto y lenguaje, entre deseo y narracién,
entre verdad e historia. [...] Pero el camino que va del texto a la accion pasa por la
constitucién del ser personal, por la constitucién de una identidad personal que no es
una identidad narcisista y que ha llamado “identidad narrativa” [...]» (A. Domingo
Moratalla 1991: 7).

115



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria

La memoria, la historia, el olvido como en Vivo hasta la muerte. La
nocidn de identidad narrativa nos permitira reflexionar sobre las formas
a través de las cuales narraciones, identidad, muerte y memoria (en
esta especifica investigacién, muerte del otro) estan estrechamente

entrelazadas. Traemos a colacion las palabras de Ricceur:

En el plano mas profundo, el de las mediaciones simbdlicas
de la accion, la memoria es incorporada a la constitucion de
la identidad a través de la funciéon narrativa. Y como la
configuracién de la trama de los personajes del relato se
realiza al mismo tiempo que la de la historia narrada, la
configuracién narrativa contribuye a modelar la identidad de
los protagonistas de la accion al mismo tiempo que los

contornos de la propia accién (Ricoeur 2003b: 116).

La identidad narrativa de cada ser humano se configura a partir
de relatos. Unos relatos que no solamente estan escritos sino también
narrados tanto por parte del mismo sujeto como por parte de los otros
seres con los cuales comparte su vivencia en el mundo: «Cada historia
de vida, lejos de cerrarse sobre si misma, se entrelaza con todas las
historias de vida con las que cada una se mezcla, es un segmento de
la historia de otras vidas humanas» (Danese 1993: 257).

Cada uno de nosotros construye y configura, dindmicamente, su
propia identidad en estrecha relacion con los otros. Vivimos y re-
figuramos nuestra identidad en una red infinita de historias que nos
acercan a la otredad y hacen que ella misma nos cambie, nos
reconfigure, nos constituya continuamente. El proceso de configuracién
identitario a partir de los relatos leidos y narrados arroja luz sobre la
relevancia y sobre el caracter imprescindible que adquiere «el otro» en

relacion al si mismo.

116



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

3. El papel de la responsabilidad en la narracion identitaria de
«quien ya no esta»

El hecho de que el ser humano vive y se encuentra enredado en
historias® nos conduce a reflexionar sobre el destino del relato de vida
de quien se ha ido, sobre quién seguira narrando su historia, quién se

hara cargo de que el muerto de hoy viva en la memoria de los vivos:

¢Qué hago con los muertos que llevo en mi memoria? Se trata
de un problema propio de los vivos en relacién con quienes
ya no lo estan. Y es algo que me afecta muy directamente,
por lo que dije anteriormente sobre la muerte de mi hijo Oliver.
[...] Al proyectarme en el otro que me sobrevivira, en mis
descendientes y amigos, estoy participando por adelantado
del deber de la memoria, como si hubiera, en un futuro

anterior, sobrevivido a mi propia muerte (Ricoeur 2003a: 216).

Es aqui donde relacionamos el concepto de responsabilidad y de
muerte del otro. ¢En qué sentido somos o, mas bien, nos hacemos
responsables de la muerte del otro ser querido para que este no
desaparezca en el olvido? A pesar de la distancia que hemos visto que
Ricceur toma con respecto a Lévinas, sus reflexiones acerca de la
responsabilidad que nace para con el otro presentan un itinerario de
aproximaciéon entre ambos. De acuerdo con Sautereau, podemos

vislumbrar algunas afinidades entre los autores:

Ricoeur coincide aqui con Lévinas en que es la llamada del

8 Concepto que Ricceur retoma del critico literario de formacion aristotélica Wilhelm
Schapp: «El estar enredado aparece mas bien como la “prehistoria” de la historia
narrada, cuyo comiendo lo sigue escogiendo el narrador. Esta “prehistoria” de la
historia es lo que une a esta con un todo mdas amplio y le proporciona un “segundo
plano”. Este segundo plano se hace con la “imbricacion viva” de todas las historias
vividas, unas dentro de otras» (Ricceur 2004: 145).

117



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria

otro la que inicia la relacién intersubjetiva, que es incluso
entonces una relacion ética. Sin embargo, para Ricoeur, esta
lamada solo puede encontrar eco en un yo que ya es, en
cierto modo, un yo ético y responsable, es decir, capaz de
reconocerse como autor de sus acciones (Sautereau 2013:
12).

Asimismo, consideramos que persiste un punto de union, de
afinidad en la meditacién, por parte de ambos autores, sobre el papel
que el si mismo adquieren frente al otro muriente. Segun Lévinas, el
ser humano es responsable, se hace cargo de la muerte del otro, de su
projimo. Y esta carga no puede ser rechazada, pues la voz del rostro

que reclama e invoca a la responsabilidad ética es un mandamiento:

El rostro se me impone sin que pueda permanecer sordo a su
llamado ni olvidarlo; ni dejar de ser responsable de su miseria.
[...] el Yo siente que debe responder, como si fuera una
obligacién que precede a la facultad misma de decidir (Pialli
1998: 153).

Sin duda, el rostro del otro, desnudo y expuesto?, lleva consigo
una mortalidad que reclama romper con la soledad!® de la muerte e
incita al ser humano a no dejar que el otro se encuentre solo en su

muerte:

° Precisa Lévinas en un didlogo con Ricceur del afio 1985: «El rostro estd desnudo,
no esta vestido, no se puede vestir; cuando esta vestido, permanece oculto, vy, al
mismo tiempo, es el *no mataras”. Es muy dificil matar a alguien que me mira a la
cara. Por consiguiente, en lo que respecta a mi propia persona, “yo” soy el Unico
responsable» (Lévinas 1999: 88).

10 «[...] la muerte no confirma mi soledad sino que, al contrario, la rompe» (Lévinas
1993: 116).

118



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Lo que se expresa en la desnudez - el rostro — es alguien
hasta el punto de apelar a mi, de colocarse bajo mi
responsabilidad; desde ese momento, yo tengo que
responder por él. [...] El otro que se expresa se me confia (y
no hay ninguna deuda respecto al otro, porque es una deuda
impagable; no estamos nunca libres de ella). El projimo me
caracteriza como individuo por la responsabilidad que tengo
sobre él. La muerte del otro que muere me afecta en mi

propia identidad como responsable [...] (Lévinas 2000a: 23).

Esta invitacién, como hemos dicho, es un mandamiento de
responsabilidad, de cuidado del otro en su mortalidad, una solicitud
gue invita a no dejar que el otro se enfrente a la muerte en soledad:
«El rostro me mira y me llama. Me reclama. éQué me pide? No dejarlo
solo» (Lévinas 2000a: 123). Es por ello que yo tengo que hacerme
cargo de su muerte en el momento mismo en el que estoy llamado a
responder «heme aqui»: «El yo, interpelado, es arrancado a su estado
de separaciéon y de disfrute de si y llamado a responder. Por ello, la
responsabilidad no es afirmacion de ipseidad, sino respuesta segun el
modelo del “heme aqui” de Abrahan» (Ricoeur 2005: 168).

Consideramos que este mandamiento de responsabilidad ética en
la muerte del otro abre la cuestién al «después de la muerte del otro».
El ser humano es responsable, se hace cargo del rostro y de su
mortalidad vy, consecuentemente, es Illamado a que esta
responsabilidad ética hacia el otro no acabe con su muerte, sino prosiga
mas alld de este acontecimiento y demuestre cOémo hay
responsabilidad del otro después de su muerte: «[...] respondemos no
solamente de la muerte del otro sino también de su vida. Y es al
responder de su vida como estamos ya con él en su muerte» (Lévinas
2000a: 126). Una vez llamado a responsabilizarse, el yo asume esta

carga para toda la vida. Laura Pialli defiende la idea de «una

119



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria

responsabilidad ilimitada, de la que uno nunca esta libre, que no
termina en el Ultimo extremo de la siguiente; responsabilidad que
significa responder en la afrenta imponente con la muerte de otros,
gue significa “heme aqui”» (Pialli 1998: 154).

En este mismo pasaje es donde encontramos una posibilidad de
acercamiento al pensamiento de la muerte del otro en Ricceur. Si bien
defendemos que en Ricceur se halla, mas bien, una responsabilidad
ética narrativall, es decir una incitacion a que el relato de la otredad
muriente no acabe con su muerte bioldgica, sino siga persistiendo en
la memoria de los que han sobrevivido a su muerte. De acuerdo con

Beltran Ulate:

El Otro, una vez muerto, no es extirpado de la memoria, ni
debe serlo, sino que constituye una narracién que mantiene
viva su existencia en la reciprocidad de las conciencias que
en reminiscencias atienden a sus actos, una suerte de
pasado-presente que revive el sentido de aquel que no esta.
El Otro, fallecido, ha pasado a un plano distinto, ha sido
desplazado de la sincronia a la diacronia, su tiempo es distinto
de aquellos que lo lloran, es el tiempo de la narracién, de la

presencia eterna (Beltran Ulate 2013: 233).

Consideramos que la ética narrativa de Ricoeur y su propuesta de
seguir narrando, en la memoria de los vivos, la identidad narrativa de
los muertos entabla un punto de convergencia con el pensamiento
levinasiano de la otredad: en la muerte del otro no hay soledad, hay
una llamada a la responsabilidad. Una responsabilidad de, en el caso

de Lévinas, hacerse cargo de la mortalidad del rostro y de su muerte

11 «La narracion produce una epoché ética; suspende la actitud cotidiana y socializada
mientras resucita la voz del mandato ético» (Galabru 2019: 133).

120



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

sin que entre identidad y otredad se establezca una relacion reciproca.

4. Conclusion y balance critico

La asimetria de la relacion entre el yo y el otro en Lévinas se enfrenta
a la relacion reciproca que Ricceur propone entre otredad e identidad.
Sin embargo, la muerte del otro, sin romper esta asimetria propia de
Lévinas y sin contrastar la reciprocidad relacional de Ricceur, a partir
de la solicitud de responsabilidad abre la posibilidad de pensar el
«después de la muerte» no como una desapariciéon en el olvido sino
como un espacio donde la otredad muriente sigue persistiendo en estas
redes de narracion que configuran la identidad de cada uno. En el

tiempo comun, quien ya no esta, no desaparece en el olvido:

Un olvido que atenta no sélo contra la pervivencia de la propia
identidad sino contra uno de los subterfugios para vencer la
muerte: la permanencia en la memoria del otro.
Efectivamente, la memoria es uno de los antidotos contra la
muerte. No moriremos del todo mientras permanezcamos en
los labios y en la memoria de los vivos (Agis Villaverde 2011:
528).

Contra el olvido, el ser querido muerto sigue viviendo en la
memoria de los que se quedan. El mandamiento de responsabilidad
gue nos propone Lévinas se entrelaza con la ética narrativa que Ricceur
nos propone para poder concretar un relato de los muertos en la
memoria de los vivos. A través de la responsabilidad ética que cada
uno de nosotros adquiere y asume frente a la otredad, estamos
incitados a seguir la llamada a una responsabilidad que supera la
muerte bioldgica y persiste mas alla de la muerte del otro. Esta misma
responsabilidad para Ricceur se traduce en una narracién dindmica y

continua que sitla al ser humano en un entrelazamiento de historias:

121



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria

«éLos vivos y los muertos? No: los vivos y el recuerdo de los muertos
en la memoria de los vivos. Lazo de memoria» (Ricoceur 2008: 30).

Como hemos podido comprobar, el planteamiento ético de Ricoeur,
contrariamente a cuanto sostiene Lévinas, no presenta una
responsabilidad hacia el otro que absorba la reciprocidad que sostiene
la relacién entre ipseidad y otredad.

Pese a estas divergencias, consideramos que la responsabilidad
ética de Lévinas, aunque suponga una asimetria entre el yo y el otro,
nos ofrece, como hemos indicado anteriormente, un elemento
fundamental para seguir pensando la narracién de los muertos en la
memoria de los vivos como una herramienta que se enfrenta al olvido

del otro.

Bibliografia

Agis Villaverde, M. (2011). La persistencia de la memoria.
Conocimiento y reconocimiento de la muerte. En Cardoso Rosas, J. &
Moura, V. (coord.), Pensar radicalmente a humanidade: ensaios em
homenagem ao Prof. Doutor Acilio da Silva Estanqueiro Rocha.
Ribeirdo: Edicdoes Humus, 521-534.

Beltran Ulate, E. J. (2013). Ser frente a la muerte: un estudio a
propdsito de la muerte segun Paul Ricceur y Emmanuel Lévinas,
Universitas Philosophica, 30(61): 217-235.

Danese, A. (ed.) (1993). L'Io dell'Altro: confronto con P. Ricceur.
Genova: Marietti.

Fiasse, G. (2009). Paul Ricceur: del hombre falible al hombre capaz.
Buenos Aires: Nueva Vision.

Galabru, S. (2019). Paul Ricoeur et Emmanuel Lévinas: vulnérabilité,
mémoire et narration. Peut-on raconter la vulnérabilité?  Etudes
Ricceuriennes, 10(1): 125-139.

Moratalla, A. D. (1991). Introduccion al pensamiento de Paul Ricceur:

122



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

esperanza militante y creatividad reflexiva. Madrid: Fundacion
Emmanuel Mounier.

Lévinas, E. (1993). El tiempo y el otro. Barcelona: Paidés.

Lévinas, E.; Marcel, G. & Ricceur, P (1999). I/ pensiero dell’altro. Roma:
Ed. Lavoro.

Lévinas, E. (2000a). Dios, la muerte y el tiempo. Barcelona: Altaya.
Lévinas, E. (2000b). Etica e infinito. Madrid: A. Machado Libros.
Lévinas, E. (2014). Alteridad y trascendencia. Madrid: Arena Libros.
Pialli, L. (1998). Fenomenologia del fragile. Fallibilita e vulnerabilita.
Tra Paul Ricceur e Lévinas. Napoli: Edizioni scientifiche italiane.
Ricceur, P., Azouvi, F., & Launay, M. d. (2003a). Critica y conviccidn.
Madrid: Sintesis.

Ricceur, P. (2003b). La memoria, la historia, el olvido. Madrid: Trotta.
Ricoeur, P. (2004). Tiempo y narracion I. Configuracion del tiempo en
el relato histdrico. México: Siglo XXI Editores.

Ricoeur, P. (2005). Caminos del reconocimiento. Madrid: Trotta.
Ricoeur, P. (2006). Si mismo como otro. México: Siglo XXI Editores.
Ricoeur, P. (2008). Vivo hasta la muerte. México: Fondo de Cultura
Econdmica.

Ricoeur, P. (2009). Tiempo y narracion III. El tiempo narrado. México:
Siglo XXI Editores.

Sauterau, C. (2013). Subjectivité et vulnérabilité chez Ricoeur et

Lévinas, Etudes Ricceuriennes, 4(2): 8-24.

123



Beatrice Sofia Vitale, Lazos de memoria

124



