
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  01/09/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  01/11/2025  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026  
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6731 

 

 

Ser desde la muerte. Elogio del duelo leyendo  

a Paul Ricoeur 

 

(Being from Death: In Praise of Mourning through  

Reading Paul Ricoeur) 

 

Martín Lorenzo Vargas Aragón   

National University of Distance Education (UNED) - ES 

 

 

Abstract 

This article interprets a fragment of Paul Ricoeur's posthumous text, 

Living Up to Death, proposing the Thesis of Animating Mourning. 

According to this thesis, mourning is simultaneously the process of the 

survival of the spirit of the dead in the living and the primary form of 

spiritual vivification of the living. Death is the end of human biology, 

but the origin of its biography, acting as the transcendental function of 

the alternative negation of human life. To justify this thesis, we propose 

an orbital model of the person inspired by Ortega's tectonics, Zubiri's 

concept of appropriation, and the notion of mentality described by 

Héctor Pelegrina. Some notions of neurophenomenology and logic are 

also used. Some applications of this thesis in anthropological psychiatry 

are presented. 

Keywords: anthropological psychiatry, death, Ricoeur, Ortega, Zubiri  

 

Resumen 

En este artículo se interpreta un fragmento del texto póstumo de Paul 

Ricœur Vivo hasta la muerte, proponiendo la Tesis del Duelo Animante. 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

126 

Según ésta, el duelo es, a la vez, el proceso de pervivencia del espíritu 

de los muertos en las personas vivas y la forma principal de vivificación 

espiritual de las personas vivientes. La muerte es final de la biología 

humana, pero origen de su biografía, comportándose así como la 

función trascendental de negación alternativa de la vida humana. Para 

la justificación de esta tesis se propone un modelo orbital de la persona 

inspirado en la tectónica de Ortega, en el concepto zubiriano de 

apropiación y en la noción de mentalidad descrita por Héctor Pelegrina. 

Se hace uso también de algunas nociones de neurofenomenología y de 

lógica. Se exponen algunas aplicaciones de esta tesis en psiquiatría 

antropológica. 

Palabras clave: muerte, psiquiatría antropológica, Ricœur, Ortega, 

Zubiri 

 

 

1. Introducción 

En La sombra del ciprés es alargada, Miguel Delibes (2002) narra la 

manera en la que Pedro, el protagonista, construye sentido para una 

vida que se ve privada de lo más querido. Una vida en la que, cuando 

se ama a alguien, «fatalmente uno de los dos ha de enterrar al otro» 

(2002: 174). Este inevitable hecho conduce a Pedro a adoptar una 

estoica teoría del desasimiento consistente en renunciar a vivir con 

apegos para evitar así el sufrimiento del duelo. Pero concluye la novela 

con una meditación en la que todo cambia cuando se intuye el duelo 

como un sentimiento que vincula al vivo con sus muertos: 

 

Cuando me contemplé desfilando entre dos hileras de muer-

tos sentí abalanzarse sobre mí una oleada de infinita paz; me 

hizo el efecto de que dejaba en la puerta una insoportable 

sobrecarga de sinsabores y pesadumbres. «Mi sitio está aquí 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

127 

– me dije –; entre los vivos y mis muertos, actuando de in-

tercesor». (374) […] 

Cuando una hora más tarde abandonaba el cementerio me 

invadió una sensación desusada de relajada placidez. Se me 

hacía que ya había encontrado la razón suprema de mi pervi-

vencia en el mundo. Ya no me encontraba solo. Detrás dejaba 

a buen recaudo mis afectos. (375) 

 

En estos fragmentos, la pluma certera de Miguel Delibes dibuja la 

afección del duelo esbozándola con las palabras pesadumbre, placidez, 

razón suprema y recaudo de los afectos. Nos introduce con ellas al 

duelo como un sentimiento cuyo sentido es la pervivencia en el mundo. 

Pero, pervivencia ¿de quién? ¿y de qué manera? 

La respuesta la encontramos en uno de los últimos textos de Paul 

Ricoeur, recopilado póstumamente con el título Vivo hasta la muerte. 

Escribe allí Ricoeur: 

 

Jamás se insistirá lo suficiente sobre la correlación, en la ca-

tegoría del servicio, del “desapego” (de sí mismo) y de la 

“transferencia al otro” de la eficacia de ese desapego, lo que 

antes llamé la ética positiva del desapego. La predicación del 

Reino de Dios conjuga el desapego negativo (renunciar a sí 

mismo) y la fuerza positiva del desapego, la disponibilidad 

para lo esencial que gobierna la transferencia de todas mis 

explicativas vitales al otro que es mi supervivencia. (Ricoeur 

2008: 71) 

 

Este estudio continúa otro (Vargas Aragón, s. f. a.) en el que, 

desde la narrativa delibeana, se trataba un problema que ahora se 

aborda en clave de la antropología filosófica de Paul Ricoeur. El objetivo 

del presente trabajo es doble. El principal es justificar la Tesis del Duelo 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

128 

Animante, según la cual el duelo es, a la vez, el proceso de pervivencia 

del espíritu de los muertos en las personas vivas y la forma principal 

de animación espiritual de las personas vivientes. En el siguiente 

apartado se desarrolla el modelo filosófico antropológico en el que se 

sustenta esta tesis, al que hemos llamado Modelo Orbital de la Persona. 

Nuestro segundo objetivo es ilustrar una aplicación de lo anterior en 

psiquiatría antropológica, lo cual se hace en el tercer apartado. 

 

2. Ser desde la muerte en el modelo orbital de la persona 

2.1. Tres estratos en la tectónica de la persona  

Javier San Martín (San Martín Sala 2013, 2015) propone tres 

perspectivas epistémicas para el estudio de la persona humana: desde 

arriba o sociocultural, desde dentro o fenomenológica y desde abajo o 

biológica. Para el estudio antropológico desde dentro utilizaremos la 

tectónica orteguiana de la persona (Ortega y Gasset 2004b), que nos 

permite interpretar la estructura dinámica de las vivencias: 

 

Todo aquello que llega con tal inmediatez a mi yo que entra a 

formar parte de él es una vivencia […] Como el cuerpo físico 

es una unidad de átomos, así es el yo o cuerpo consciente 

una unidad de vivencias. (Ortega y Gasset 2004a: 634). 

 

Caracterizamos cuatro atributos de las vivencias, que se dan en 

distintos estratos de la persona: afección, pertenencia, presencia y 

agencia. Los dos primeros atributos dan cuenta de la corporalidad, que 

definimos como la vivencia de la vitalidad. La presencia corresponde a 

la vivencia del alma, mientras que la agencia correspondería a la 

vivencia del espíritu. 

 

2.1.1. La vitalidad, capa inferior 

El atributo más básico de la vivencia se da en el estrato tectónico de la 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

129 

vitalidad mediante la afección de la persona por el cuerpo. La 

percatación de la mera carne o ‘carnalidad’ (sheer flesh) (Stanghellini, 

2020) es la vivencia de la corporalidad como realidad posible. La teoría 

del marcador somático de Damasio (Damasio 2011) ayuda a 

comprender el correlato neurobiológico de la carnalidad, el cuerpo 

impropio. 

Un grado mayor de afección se da en la experiencia del cuerpo 

viviente – living body – (Stanghellini 2020), donde la autoafección del 

quiasma corporal primario vincula la mismidad con el mundo. En este 

segundo grado de afección, la experiencia de la vitalidad es ya una 

realidad apropiada, mi corporalidad, que va más allá de los límites 

físicos de mi cuerpo para abarcar el ámbito de mi circunstancia más 

inmediata. Se trata de un cuerpo que me pertenece, mi vitalidad 

implicada ya en una tarea del alma. Se trata de mi cuerpo. La vitalidad 

relaciona la antropología desde dentro con la antropología desde abajo, 

ubicando a la persona en el espacio de su cuerpo y de su circunstancia 

física. 

 

2.1.2. El alma, capa interna en tensión dialéctica 

El alma es la capa interna donde la persona se constituye en virtud de 

una tensión dialéctica apropiativa de la realidad que ha sido bien 

descrita por Javier San Martín. Este entiende la subjetividad como 

dotada de dos vertientes, una empírica y otra trascendental. Para San 

Martín, la vida radical, o subjetividad trascendental, sería aquella que 

se concreta en la relación establecida entre mi yo empírico y mi 

circunstancia. Una circunstancia que no sólo es física y biológica, sino 

también personal, pues para San Martín al igual que para Husserl, la 

subjetividad trascendental es intersubjetividad trascendental1. 

 
1 Debe advertirse que una adecuada contextualización de esta tensión dialéctica 

requiere contrastar su potencia constitutiva con el concepto de mente en la 

antropología kantiana (Rivera de Rosales 1998), así como diferenciar la noción de 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

130 

Siguiendo a San Martín, diferenciamos en la dinámica del alma los 

tres yoes de la fenomenología (San Martín 1990): 

 

Yo-I: ser humano empírico que vive en el mundo. 

Yo-II: yo trascendental oculto por la apercepción mundana. 

Yo-III: yo fenomenológico o espectador trascendental que 

descubre el yo-II en el yo-I. 

 

La dinámica básica de esta trinidad yoica es la siguiente: el Yo-I 

es el cuerpo viviente, la realidad de mi vitalidad. Al escarbar el Yo-I en 

la tensión dialéctica por la que se apropia de la realidad, descubre un 

Yo-II. Llamamos Yo-III al Yo-I en tal actitud de arqueólogo 

trascendental, en actitud fenomenológica. 

Apelando a la tensión constituyente de la filosofía trascendental, 

San Martín responde a la cuestión del doble humano mediante la 

tensión dialéctica, que define como la relación que se establece entre 

el ser humano concreto que se es y el ser humano en tanto en cuanto 

subjetividad trascendental, o vida radical en términos orteguianos (San 

Martín Sala 2015: 51). De manera que una subjetividad no podría 

entenderse sin la otra. Todo ser humano es, simultáneamente, pero no 

idénticamente, un ser humano físicamente concreto y una concreción 

de la subjetividad trascendental. No lo es idénticamente pues, o bien 

la subjetividad trascendental es la condición de posibilidad del humano 

concreto, o bien éste atisba su raíz trascendental precisamente 

mediante el contraste que se establece entre ambos estratos del yo, el 

I y el II. 

En el modelo de la tensión dialéctica de San Martín subyace la 

 
intersubjetividad como sustrato del idealismo trascendental en Hegel y en Husserl 

(Alarcón Castillo 2020). El concepto de sujeto empírico y de sujeto trascendental 

están disociados en Kant e integrados en Husserl (Álvarez 2011) y también en San 

Martín. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

131 

lectura hegeliana que Fink hizo del método fenomenológico y que 

expresó en la sexta meditación cartesiana, tal y como se analiza en su 

enjundioso texto de 1990 (San Martín 1990). Allí se señala el dualismo 

de la vida trascendental en virtud del cual «toda la problemática de la 

VI Meditación parte de la pregunta por la relación de unidad y 

separación de estos dos yos, el trascendental directo y el trascendental 

reflejo». (252)2. Concluye San Martín caracterizando la fenomenología 

como un idealismo constitutivo superador del par realismo-idealismo 

heredero de la gnoseología kantiana, todavía escrita en clave de actitud 

natural. Frente a Kant, en la actitud fenomenológica late una tensión 

dialéctica que se pone de manifiesto cuando el sujeto 

fenomenologizante – Yo-III – descubre su propia condición 

trascendental – Yo-II –. 

La labor arqueológica del Yo-III no es sino el método 

fenomenológico, el método riguroso en el que – por la reducción 

eidética – la realidad y el conocimiento de la realidad convergen en la 

asíntota intencional de las cosas mismas al intuir los fenómenos del 

mundo vital del Yo-I. Una vez intuido un fenómeno puede hacerse una 

segunda epojé, ahora de la correlación intencional que lo constituye. 

Fruto de esta segunda reducción – reducción trascendental – son los 

dos polos del fenómeno: el nóema y la nóesis. El nóema aparece como 

un elemento constitutivo del Yo-II, mientras que la nóesis aparece 

como una acción constituyente del Yo-III. Esta tensión dialéctica que 

el yo fenomenologizante imprime a las cosas mismas para descubrir en 

ellas su doble vertiente noética y noemática es, en último término, el 

corazón de la fenomenología y el tema principal de la antropología 

filosófica. 

Xavier Zubiri unifica la realidad y la persona, aunando al tiempo 

 
2 Énfasis de San Martín. El yo trascendental directo se refiere al yo-II y el yo 

trascendental reflejo se refiere al yo-III. 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

132 

metafísica y fenomenología en un saber del orden trascendental que 

converge en la noción de persona. Ello nos permite asimilar la noción 

sanmartiniana de tensión dialéctica con la suidad de la persona en 

Zubiri, o personalización, el dinamismo por el que la persona se 

personaliza dando de sí una personalidad. En clave zubiriana, 

calificaremos como personalizante a la tensión dialéctica, pues no es 

sino el dinamismo que estructura la realidad dándole forma: 

 

En la persona lo que importa no son las vicisitudes humanas 

en virtud de las cuales la persona se va constituyendo en 

forma de personalidad a lo largo de la vida. No. Es algo más 

radical, y aparentemente más inocuo, pero en el fondo mucho 

más decisivo, a saber: la persona como forma de realidad. Es 

la realidad, ella en sí misma, que se abre a sí misma en forma 

de suidad, es decir en forma de persona. (Zubiri 1989: 243) 

 

La presencia es el atributo de la vivencia propio del alma. La 

tensión dialéctica personalizante transcurre efímeramente en el 

presente dinámico de la memoria operante acotado entre la retención 

y la protención de la propia tarea3. La conciencia interna del tiempo 

que Husserl describiera (Husserl 2002) es temporalidad, memoria 

operante en la capa más íntima del alma entre la vitalidad y el espíritu, 

donde se presenta la persona. 

 

2.1.3. El espíritu, capa superior 

Las vivencias son autoconscientes cuando se repliegan 

metacognitivamente sobre sí mismas. Son, además, concientes en 

sentido moral cuando el Yo-III conoce la circunstancia de su 

intersubjetividad trascendental, su circunstancia moral4. Ello pone en 

 
3 La neurociencia estima que este intervalo dura entre 150 ms y 20 s. 
4 Reservamos la palabra conciente para la autoconsciencia en sentido moral. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

133 

primer plano la agencia de la vivencia, por la cual la persona se apropia 

de su acción. 

El sistema de agencias habituales conforma la estructura moral de 

la persona, tal y como ha sido teorizada por Aranguren (Rincón i 

Verdera 1997). La persona, en virtud de su conciencia y de su 

comportamiento, mora un entorno sociocultural. Puesto que, en su 

agencia, la vivencia es trascendentalmente intersubjetiva, la estructura 

moral es compartida por el sujeto empírico en su estrato espiritual y 

por el sujeto trascendental. 

La acción humana por excelencia es el habla. En el habla, la 

persona se responsabiliza de la temporalidad de su agencia cuando 

promete. Entonces, mediante el lenguaje, la persona tiene ahora una 

identidad narrativa, una identidad diacrónica en la temporalidad 

(Ricoeur 1996). Gracias al lenguaje, el estrato espiritual de la persona 

habita el tiempo, tiene una identidad narrativa que pone en relación la 

persona con su grupo social, histórico y cultural. Si la vitalidad se da 

en la corporalidad y el alma lo hace en la temporalidad, el espíritu es 

lenguaje. El espíritu es la agencia habitual de la persona, la partitura 

donde se escribe el sentido de la vida personal en clave de 

intersubjetividad trascendental, pues, cuando una persona predica algo 

sobre un objeto real, da por supuesto que el sentido con el que se 

refiere al objeto es compartido por su grupo sociocultural, da por 

supuesto un sentido común. 

Llamamos espíritu al metasistema que da sentido común a la 

realidad de un grupo humano. Tal es la dimensión trascendental de 

lenguaje: 

 

Descubrir la palabra como mediación entre el sujeto y lo real 

es constatar la distancia; pronunciar la palabra que une espi-

ritualmente al hombre y al mundo, que une intencionalmente 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

134 

a los hombres entre sí, que es responder a la llamada original, 

es fundar la relación. (Abellán-García Barrio 2012: 119) 

 

En este proceso de construcción de sentido común para la realidad, 

la metáfora juega un papel fundamental pues el sentido y la referencia 

de las metáforas son blandos, borrosos y, por ello, intersubjetivamente 

acomodables. La subjetividad trascendental en la que se fundamenta 

la vida humana se compone de metáforas, las metáforas de las que 

nos nutrimos y en las que vivimos (Lakoff & Johnson 1980). En la 

metáfora, la realidad posible de la intersubjetividad trascendental 

arraigada en el lenguaje es previa a la enacción apropiativa, es aún 

sólo metasistema teórico, mero sentido. De la misma manera un 

sistema material es mera referencia. Sólo tras la apropiación 

metafórica de la fantasía en el alma emerge el objeto real. 

Diego Gracia llama construcción de valores a la tarea por la que 

las personas, de manera trascendental, autónoma, consciente, 

protagonista, libre, responsable y deliberativa se apropian de la 

realidad posible en un proceso autoconstructivo (Gracia 2013, 2025). 

Tal es el sentido de la vida humana, la autoconstrucción de la persona, 

su personalización, concretada, entre otras habitualidades, en la 

priorización habitual de unos valores sobre otros. En el estrato del 

espíritu se construye así la estructura moral de la persona. 

La apropiación de la realidad posible implica, a su vez, el cuidado 

y cultivo de la circunstancia y la cacería de sus mejores piezas. Como 

hace el arquero que apunta, tensa el arco y decide cuándo y dónde 

disparar la flecha (Gracia 2004), así la persona se apropia de las 

mejores posibilidades. Escribe Diego Gracia, interpretando a Zubiri: 

 

Ahora bien, si esto es así, resulta que en Zubiri hay, como en 

Kant, un factum formal, de carácter imperativo y categórico. 

Este factum quizá podría formularse así: 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

135 

Obra de tal manera que te apropies las posibilidades mejores, 

en orden al logro de tu felicidad y perfección. 

Los deberes concretos del hombre no podrán ser nunca más 

que especificaciones de este principio general del deber. Por 

otra parte, en esta definición se incluyen los términos ‘posi-

bilidad’ (que es el nombre propio del esbozo moral) y ‘apro-

piación’ (o experiencia moral). La posibilidad pertenece al 

momento del esbozo y la apropiación a la experiencia; pero 

el imperativo anterior no sólo es previo a ellos, sino también 

su condición de posibilidad; es, en concreto, su ‘sistema de 

referencia’. (Gracia 2008: 489) 

 

La ética trata sobre la decisión apropiativa como acto realizador 

último constructor de valores con sentido común. Las mejores 

decisiones son las que maximizan ese sentido. 

En la senda de la escuela zubiriana, e inspirados por el concepto 

de mentalidad o forma mentis propuesto por Héctor Pelegrina, 

diferenciamos ocho órbitas apropiativas de capacidad creciente en la 

tectónica orteguiana de la persona. La forma mentis se refiere a la:  

 

[…] estructura formal de significatividad del campo simbólico 

(la mente), que condiciona la posibilidad de significados que 

las cosas pueden tener dentro de esa forma lógica de campo. 

(Pelegrina Cetran 2006: 314) 

 

Y actualizamos ahora la tectónica orteguiana de la persona 

diferenciando dos órbitas en el estrato de la vitalidad, tres en el del 

alma y otras tres en el del espíritu. Las nombraremos con la letra P 

acompañada de un subíndice. Así, diferenciamos en la vitalidad una 

órbita P1 de percatación y otra, P2, de vigilancia o consciencia (con “s”). 

En el alma encontramos las órbitas P3 de la autoconsciencia animista, 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

136 

P4 de la autoconsciencia mítica y P5 de la autoconsciencia racional-

naturalista. 

Las tres órbitas restantes corresponden al estrato orteguiano del 

espíritu. Son las órbitas P6 de la conciencia lógico-ideológica, P7 de la 

conciencia vivencial y P8 de la conciencia racional-experiencial. 

De acuerdo con los conceptos de apropiación de posibilidades 

(Zubiri 1989: 235) y de mentalidad, y siguiendo el imperativo moral 

zubiriano, realizamos un primer postulado antropológico (A-1) del 

Modelo Orbital de la Persona:  

A-1: El sentido de la vida humana no se encuentra, sino que se 

decide en las órbitas apropiativas espirituales. 

 

2.2. Neurofenomenología del alma 

En el apartado anterior se ha tratado el qué del polo noemático de la 

intencionalidad, se ha descrito la persona desde dentro mostrando 

cómo en su intimidad se esconde la noesis en forma de tensión 

dialéctica personalizante. Nos adentraremos ahora en el terreno de la 

antropología hecha desde abajo para dar cuenta en clave 

neurofenomenológica (Ordóñez 2015) de algunos aspectos del polo 

noético de la intencionalidad. 

El neurocientífico Joaquín Fuster (2015) describe cómo, en su 

interacción con el entorno, el cerebro humano establece ciclos de 

percepción-acción entre la corteza perceptiva del hemicerebro 

posterior y la corteza motora del anterior, los cuales se implementan 

en redes neuronales de corteza asociativa reforzadas por la experiencia. 

Estas redes neuronales son el sustrato de la memoria, tanto para la 

percepción de objetos del mundo, como para la ejecución de acciones 

motoras y para la planificación de comportamientos intencionales 

(Fuster 2006). Fuster llama cógnitos a tales redes de memoria 

perceptiva o motora en las que se implementa la cognición. 

Existen dos tipos de cógnitos, los perceptivos y los motores. De 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

137 

acuerdo con el paradigma neurofenomenológico, interpretamos el 

concepto fenomenológico de nóema mediante la noción fusteriana de 

cógnito, de manera que habría nóemas perceptivos – o cosas del mundo 

en actitud natural – y nóemas motores – o habitualidades – (Menéndez 

2015) de diferente jerarquía. Las vivencias serían cógnitos perceptivos, 

mientras que las habitualidades electivas y decisivas del espíritu se 

implementarían en cógnitos motores. 

Timmermans et al (2012) proponen un modelo enactivo que 

relaciona la experiencia consciente con la metacognición y con la 

plasticidad neuronal, según el cual el cerebro en relación con el entorno 

funcionaría haciendo uso de tres tipos de bucle: 1) bucle interno, 2) 

bucle de percepción-acción y 3) bucle yo-otro. La experiencia 

consciente se relacionaría con el tercer bucle. Atendiendo a que las 

redes neuronales con más capacidad plástica son las que procesan el 

lenguaje, consideramos que la experiencia consciente emergería en los 

ciclos de percepción-acción en los que enactúan procesos noéticos 

metacognitivos de jerarquía superior con implicación del lenguaje 

(Vargas Aragón 2017; Vargas Aragón 2024b).  

Interpretamos ahora la intencionalidad como ciclo de percepción-

acción y la nóesis como metacognición. El potencial enactivo 

correspondería al ciclo de percepción-acción de índole superior en 

virtud del cual, mediante inferencias abductivas, los cógnitos tienen 

conocimiento de sí mismos, son el Yo-III. El sistema dinámico de tales 

cógnitos es la personalidad. Resumimos esto en nuestro segundo 

postulado:  

A-2: El potencial enactivo es el proceso metacognitivo abductivo 

de jerarquía superior por el que la persona se apropia de la realidad y 

de sí misma. 

El potencial enactivo puede expresarse matemáticamente 

mediante una función sigmoide de integración ontosemántica del 

significado que tienen los objetos reales. La llamamos función E – de 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

138 

enactivo –, relaciona dos términos [realidad apropiada – realidad 

posible] y se acota entre los conceptos límite del sentido para la acción 

de acuerdo con la realidad apropiada – la noesis en términos 

fenomenológicos y el sujeto cognoscente en términos cartesianos – y 

de la referencia a la realidad posible de acuerdo con la percepción – el 

noema en términos fenomenológicos y el objeto conocido cartesiano 

–.5 En la integración ontosemántica de los objetos reales, la realidad 

apropiada se comporta como metasistema respecto a la realidad 

posible, que es su sistema objeto. Expresamos algebraicamente la 

función E de la siguiente manera:  

𝑎 =
1

1 + ⅇ−p
 

Donde ‘a’ denota la realidad apropiada, ‘p’ denota la realidad 

posible y ‘e’ es el número de Euler. De acuerdo con E, la enacción no 

sería sino la acción mediante la que la persona se apropia una realidad 

posible de acuerdo con lo ya conocido en la percepción. De manera que 

el nombre completo de la función E sería función de enacción 

apropiativa de la realidad. Por brevedad podemos llamarla 

indistintamente función enactiva, función apropiativa o función 

realizadora. El punto de inflexión de la función enactiva daría cuenta 

del clásico concepto de intención, donde ubicamos la realidad – o 

verdad enactiva –, que no sería ya una representación del mundo 

entendido al modo de la ciencia moderna, sino una verdad integrada 

en la acción al modo de la intuición fenomenológica. Es también de 

destacar que la función principal del aparato cognitivo no es 

gnoseológica – conocer el mundo – sino pragmática – actuar sobre el 

mundo –. De donde se desprende que el atributo principal de la verdad 

enactiva no es su veracidad reflexiva, sino su eficacia pragmática. 6 Las 

 
5 La formalización de la función E mediante una función sigmoide es consistente con 

la modelización de redes neuronales artificiales tipo perceptrón multicapa. 
6 Con la expresión verdad enactiva quiere recogerse el significado de que algo es 

verdadero pues de hecho se da fácticamente. Por ello, lo que es de hecho, a partir 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

139 

variaciones en el campo de estados de la función E darían lugar a un 

vector al que podemos llamar, en clave zubiriana, vector de realidad y 

que podría servir para matematizar la estructura dinámica de la 

realidad (Zubiri 1989). 

 

2.3. Lógica de la persona 7 

Denotamos con ‘A’ (de antropología) cualquier proposición 

antropológica, ‘B’ (de biología) denota al subconjunto de las 

proposiciones de A hechas desde abajo y ‘C’ (de proposiciones socio-

culturales) al de las hechas desde arriba. Por su parte, el subconjunto 

de proposiciones de A hechas desde dentro es S (de subjetividad), 

dividido a su vez en ‘S1’ (de subjetividad empírica) y ‘S2’ (de 

subjetividad trascendental). De acuerdo puede formalizarse cualquier 

proposición de la antropología filosófica mediante la siguiente fórmula 

lógica:  

(1) A ↔ (B Ʌ (S1 | S2)) | ((S1 | S) Ʌ C) 8 

El significado de la fórmula (1) se interpreta integrando el sistema 

objeto con su metasistema. Para ello nos fijamos exclusivamente en la 

parte de la fórmula a la derecha del bicondicional y tomamos cada uno 

 

de ese momento enactivo, deja de ser algo con verdad meramente posible – o parcial 

– para convertirse en una verdad necesaria. Hacemos equivalente el significado de 

verdad enactiva con el más parsimonioso concepto zubiriano de realidad. 
7 Una aproximación a los contenidos de este apartado se expuso en el XIV Congreso 

Internacional de la Sociedad Hispánica de Antropología Filosófica (Vargas Aragón s. f. 

b). 
8 Utilizamos la notación convencional para los conectores lógicos: V (disyunción, ‘o’ 

no excluyente); Ʌ (conjunción, ‘y’), → (implicación lógica), ↔ (doble implicación, ‘sí y 

sólo sí’), ¬ (negación). Mediante el símbolo ‘|’ denotamos la ‘función de 

incompatibilidad’, ‘negación alternativa’ o ‘función barra de Sheffer’, que toma un 

valor de verdad afirmativo siempre que no sea simultáneamente verdadero el valor 

de verdad de las dos proposiciones implicadas (Deaño 1978: 100). Tomamos la 

negación alternativa como operador lógico por excelencia, apuntando a La ciencia de 

la lógica de Hegel (Hegel 2019, 2023) para una justificación de ello y recordando la 

raíz hegeliana de la fenomenología que Fink destacó en la sexta meditación 

cartesiana (San Martín 1990). No podemos sino anotar para otro estudio un análisis 

en clave hegeliana de la tensión dialéctica como doble negación alternativa, donde la 

lógica tenga dimensión ontológica (Pylkkö 2019) y la dialéctica se entienda como 

dialógica. 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

140 

de los términos a la izquierda y a la derecha de la negación alternativa 

central, de manera que uno cumpla la función de metalenguaje – 

término a de la función E, o sentido en términos fregeanos –, mientras 

que el otro lado sea el lenguaje objeto – término p de la función E, o 

referencia –. Así, podemos explicar la materia sociocultural desde el 

metasistema biológico (a a la izquierda y p a la derecha), o bien, 

comprender el metasistema cultural mediante el que una sociedad 

significa los hechos biológicos (p a la izquierda de la fórmula y a a la 

derecha). 

De lo anterior extraemos como corolario un tercer postulado: 

A-3: Tan válido es en antropología científica explicar los hechos 

socioculturales mediante mecanismos biológicos, como comprender los 

hechos biológicos en sentido sociocultural. 

Comprobemos el significado de las proposiciones derivadas de 

todas las posibles fórmulas verdaderas en (1): 

(2) A ↔ (B Ʌ S1): el ser humano en actitud natural – yo-I –. 

(3) A ↔ (B Ʌ S2): el fenomenólogo en actitud trascendental – yo-

III –. 

(4) A ↔ (C Ʌ S1): las lenguas y otros objetos culturales. 

(5) A ↔ (C Ʌ S2): la subjetividad trascendental o lenguaje – yo-II 

–. 

Pero, además, también son verdaderos: 

(6) A ↔ (S1 | S2): sin B ni C, es el potencial enactivo formalizado 

en la función E. 

El potencial enactivo máximo se da en el punto de inflexión central 

de la función E durante la epojé trascendental del fenomenólogo, 

cunado intuye por igual los dos polos, el del sentido trascendental de 

su persona y el de la referencia de la subjetividad trascendental en el 

sujeto empírico que se es. Queda así justificado el postulado A-2. 

Por su parte, el potencial enactivo mínimo se da en los extremos 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

141 

de la función, ya sea por cercanía a la realidad apropiada – percepción 

– o a la realidad posible – acción –. De lo cual deriva: 

A-4: La relación entre la realidad posible y la realidad apropiada 

es inversa; su equilibrio es máximo durante la epojé trascendental, 

momento en el que el potencial enactivo es máximo.  

De (6) también se desprende que la cuarta pregunta kantiana – 

¿qué es el hombre? – puede reducirse a la antropología desde dentro:  

(7) A ↔ S 

Lo cual justifica el postulado: 

A-5: La filosofía trascendental es el método básico de la filosofía y 

la antropología filosófica en ella basada es la filosofía primera. 

La fórmula (7) implica que la antropología trascendental – o desde 

dentro – es necesaria y suficiente para la antropología. No obstante, 

una antropología trascendental que se considere autosuficiente y que 

por ello eluda el diálogo con las perspectivas biológica y sociocultural, 

sería una antropología pobre, carente de nuevas preguntas que abordar. 

Tal antropología trascendental autosuficiente conduciría, bien a la 

aporía solipsista de la antropología metafísica – como en Marías –, o 

bien a la muerte de la persona – como en el Foucault lector de 

Heidegger –. La antropología desde dentro se presenta, así, 

principalmente, como un método en diálogo con sus aliadas empíricas. 

Formulamos a partir de ello el corolario: 

A-6: La antropología trascendental es filosófica y científicamente 

justificable si y solo si entra en diálogo con las antropologías empíricas. 

Nótese que en la fórmula (6) un término se da en el modo de 

realidad apropiada – subjetividad empírica – y el otro en el de la 

realidad posible, es decir, la apropiación negada – subjetividad 

trascendental –. Pero, puesto que ambos términos son necesarios para 

poder formular la función de incompatibilidad, y puesto que lo 

apropiado es necesariamente posible, ambos términos son 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

142 

necesariamente posibles. Necesariamente la vida humana es 

posibilidad. En definitiva, el humano es posibilidad, no es, sino que está 

siendo, su esencia es estancia en el mundo de su vida, la persona 

humana es el sistema de su realidad. Zubiri lo dice mejor: 

 

La persona es una esencia abierta. Una esencia abierta ante 

todo y sobre todo (y por eso es persona) a su propia realidad, 

y en ella a la realidad de las demás cosas precisamente en 

tanto que reales. (Zubiri 1989: 207) 

 

De acuerdo con ello, podemos reformular (6) en términos de lógica 

modal: 

(8) A ↔ (□ S | ◇ S) 9 

Que se interpreta diciendo que la realidad antropológica, la 

persona, alterna entre estados subjetivos apropiados – que son 

necesarios, además de posibles – y estados subjetivos posibles – o 

meramente posibles –. Esta alternancia es, precisamente, la función 

que cumple E generando ciclos de percepción acción del tipo …◇S → 

□S→ ◇S → □S…, los cuales tienen una fase de apertura estética (□S→ 

◇S) en la que la realidad posible es imaginada a partir de la realidad 

apropiada y otra de cierre ético (◇S → □S), donde la persona decide 

cómo apropiarse de la realidad posible. Queda así justificado el 

postulado A-1. 

Terminando de analizar los posibles valores verdaderos que puede 

tomar (1), vemos que también es verdadero: 

(9) A ↔ (B Ʌ C), sin S, significa la reducción fenomenológica. 

Más aún, también es verdadero: 10 

(10) A ↔ (¬ B Ʌ ¬ (S1 | S2) Ʌ ¬ C), que se refiere al límite de la 

 
9  Donde □ es el operador modal de necesidad y ◇ es el operador modal de posibilidad. 
10 Recordemos que la función de incompatibilidad también es verdadera cuando 

ambos términos son falsos. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

143 

vida humana, a lo necesario a priori, a la negación de la vida humana, 

una vez vivos sólo concebible como muerte. Así, la muerte no es el 

destino necesario de la vida humana, sino que está como necesaria 

condición de posibilidad, más allá de la cual nada es posible. 

Atendiendo a que la posibilidad de la muerte es condición 

necesaria para la vida humana, extraemos como corolario: 

A-7: la vida humana es ser desde la muerte. 11 

La fórmula (10) implica ¬ (S1 | S2), es decir (S1 Ʌ S2), con lo cual: 

(12) A ↔ (¬ B Ʌ S1 Ʌ S2 Ʌ ¬ C) 

Lo humano expresado en (12) carece de potencial enactivo para 

apropiarse de la vida de acuerdo con un metasistema cultural, pero (Se 

Ʌ St) apunta a un tipo nuevo de relación de intersubjetividad en la que 

la relación entre lo empírico y lo trascendental pierde la tensión de la 

negación alterna para transformarse en una relación estable de 

conjunción. Puesto que en (12) se da ¬ B y ¬ C, falta cualquier soporte 

material, está solamente el patrón relacional de un sistema que fue 

material pero que ya no lo es. Tal patrón relacional no es sino la 

estructura a modo de huella. 

De acuerdo con ello, interpretamos (12) como la estructura de un 

sujeto empírico que perdura en la subjetividad trascendental de su 

grupo sociocultural. Puesto que es mera estructura, es una impronta 

inmaterial, es un significado depurado, reducido, es espíritu, que pasa 

a formar parte estructural de su metasistema sociocultural. La muerte 

es el límite donde termina la biología humana y donde comienza la 

espiritualidad humana. Pero este límite existe no sólo cuando muere el 

sujeto empírico, sino también cuando desaparece por abandono del 

grupo y e igualmente cuando este sujeto empírico está presente para 

otro en el modo intersubjetivo de la alteridad. 

 
11 A-7 es una falsación del clásico filosofema heideggeriano que entiende la existencia 

humana como ser para la muerte, el cual se expresaría (11) A ↔ ((S1 | S2) → ¬ B), 

y que no tiene cabida en nuestro sistema. 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

144 

La lógica de predicados permite expresar proposiciones en las que 

el espíritu de un sujeto – sujeto ausente o presente – anima a otro 

miembro de su grupo. Llamando Se a la conjunción (S1 Ʌ S2), que no es 

sino el espíritu de la persona, podemos expresar (12) como: 

(13) A ↔ Se 

Donde se predica una propiedad de la subjetividad trascendental 

respecto de un sujeto empírico. Por ejemplo, en ‘Bertrand Russell es 

un nuevo Galileo’, la huella biográfica ‘Galileo’ denota uno de los 

constituyentes de la subjetividad trascendental renacentista, que se 

construyó en el siglo XVI en parte por personalización del polímata de 

Pisa. La biografía de Galileo es el tipo ideal o imagen del hombre 

renacentista. Puede decirse que ‘galilea’ quien vive al modo de Galileo. 

12 De manera similar, en ‘El espíritu de Alejandro Magno arraigó en el 

ejército de Napoleón’ un atributo reconocible trascendentalmente – el 

afán de conquista – se predica de un grupo humano – el ejército de 

Napoleón –. La estructura dinámica de la subjetividad trascendental 

también puede abstraerse, como en ‘el espíritu de la guerra amenaza 

nuevamente al mundo en 2025’. 

Si veíamos en A-2 que la persona se estructura de manera 

dinámica con la realidad mediante su potencial enactivo, vemos ahora 

que también se estructura, ahora de manera estable, mediante el 

espíritu de su grupo sociocultural. Tal es la aranguriana estructura 

moral de la persona. De ello extraemos dos proposiciones más: 

A-8: El espíritu es la estructura apropiativa que relaciona la 

subjetividad empírica y la subjetividad trascendental. 

A-9: La propiedad de la persona es compartida entre el sujeto 

empírico y la subjetividad trascendental. 

Pero la persona no sólo recibe estructura de su grupo sociocultural, 

 
12 Usamos la expresión en el sentido de los tipos ideales de Max Weber y del concepto 

‘imagen del hombre’ en antropología filosófica. Podría decirse ‘El espíritu de Galileo 

es un tipo de estructura personal’. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

145 

su espíritu no tiene solo trascendentalidad personípeta. Los valores que 

la persona construye empíricamente contribuyen a una ampliación del 

campo de posibilidades de su subjetividad trascendental. Así, la 

personalidad – el potencial enactivo de la persona – trasciende el 

espacio y el tiempo del sujeto empírico más allá de su biología para 

incluirse en su subjetividad trascendental. Trasciende su espacio 

extendiéndose en la circunstancia mediante los objetos culturales 

creados por ese sujeto empírico. Trasciende también su tiempo 

incorporándose a la memoria histórica de su vecindad. Y cuando la 

producción cultural del sujeto empírico son textos trasciende, a la vez, 

su tiempo y su espacio. Vemos que el espíritu de la persona tiene 

también trascendentalidad personífuga como se intuye en ‘El espíritu 

de Ortega animó la II República’. Tal es la orteguiana salvación en la 

circunstancia mediante la que el sujeto empírico pervive en la 

subjetividad trascendental que le acogió. De ello deriva la última 

proposición de la antropología enactiva: 

A-10: El espíritu de la persona pervive en los objetos culturales y 

revive en nuevos seres humanos animados por tales objetos. 

 

3. El duelo animante en psiquiatría antropológica 

La psiquiatría antropológica es un paradigma de la psiquiatría que 

surgió en las décadas centrales del siglo XX. Tuvo en la fenomenología 

de Husserl y en la ontología del Dasein heideggeriano sus principales 

inspiraciones teóricas. La obra de autores cono Ludwig Binswanger 

(1973), Medard Boss (1977) o Jürg Zutt (1974) son algunas de las 

principales referencias de esta manera de entender la psiquiatría. A 

partir de los años 80 del pasado siglo, con la mentalidad positivista y 

naturalista del DSM-III, la psiquiatría antropológica cayó parcialmente 

en el olvido, pero en la última década ha experimentado una 

renovación en clave de psiquiatría enactiva (De Haan 2020) de la mano 

de la neurofenomenología (Olivares et al. 2015) y del enactivismo 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

146 

(Gallagher et al. 2013). Ha ello ha contribuido la convergencia entre 

fenomenología y neurociencia impulsada por un mejor conocimiento de 

las investigaciones fenomenológicas de Husserl en relación con la 

corporalidad, un nuevo Husserl (San Martín 2015; Welton 2003) que 

estaba latente en la fenomenología de Merleau-Ponty. 

La psiquiatría antropológica actual se caracteriza por: 1) 

interpretar neurofenomenológicamente la relación de la persona con el 

cuerpo, 2) considerar cuatro actitudes médicas – preventiva, curativa, 

paliativa y recuperativa – y 3) incluir recursos filosóficos en su 

repertorio terapéutico, la iatrofilosofía. 

En el apartado anterior se ha dado cuenta de la interpretación 

neurofenomenológica del alma y para una aproximación a la 

iatrofilosofía nos remitimos a algunos trabajos previos (Vargas Aragon 

2024; 2025). Respecto al segundo atributo de la psiquiatría 

antropológica digamos que las tres actitudes médicas clásicas – 

preventiva, curativa, paliativa – se complementan con una cuarta, la 

medicina recuperativa. Esta última busca recuperar la construcción de 

sentido para una vida que, sin estar biológicamente amenazada, ha 

perdido aparentemente gran parte de su sentido biográfico. Tal es el 

caso, por ejemplo, en la esquizofrenia o en el dolor crónico. 

En la tesis del duelo animante, la hermenéutica de Ricoeur 

enriquece la psiquiatría antropológica con una obra póstuma (Ricoeur 

2008) que permite interpretar la mismidad, ipseidad y alteridad 

expuesta en Sí mismo como otro (Ricoeur 1996) y en su Antropología 

filosófica (Ricoeur 2020), ahora desde la perspectiva de la muerte. 

La hermenéutica de Ricoeur apunta a la condición trascendental 

que el lenguaje tiene para la vida humana al aunar acción y lenguaje 

en el acto de habla de la promesa, que no es sino una acción 

posibilitante de la identidad narrativa. Con el habla, el individuo 

trasciende la biología, el espacio y el tiempo en el momento en el que 

se convierte en sujeto de la frase ‘yo prometo’. Con el habla, el 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

147 

individuo trasciende a persona dotada de espíritu. Y con el registro 

escrito del habla, la persona entra en el diálogo transgeneracional de 

la cultura. Es en el estrato del espíritu donde entra en juego 

completamente la persona, de la mano de la intersubjetividad 

posibilitada por la mismidad, la alteridad y la ipseidad en el lenguaje. 

Según nuestro modelo orbital, en la órbita P6 de la persona, los 

objetos del alma, los qualia, cobran relación unos con otros, cobran 

valor de acuerdo con unas relaciones heterónomas de sentido. En P7 

estas relaciones de sentido son autónomamente determinadas por el 

sujeto, pero no es sino en la órbita P8 donde las relaciones establecidas 

en el espíritu vinculan responsablemente a la persona con su 

circunstancia ambiental e intersubjetiva, salvándose en ella y 

salvándola a ella de acuerdo con el conocido filosofema orteguiano. 

Ubicamos la dinámica del duelo en estas tres órbitas apropiativas 

espirituales – P6 a P8 –, entendiendo el duelo como el sentido de la 

intersubjetividad transgeneracional. Es en la órbita P8, donde la persona 

construye sus razones de acuerdo con la experiencia de interacción 

contextual con su circunstancia. Y es, precisamente, la muerte de los 

seres queridos, que conduce a la mortalidad o anticipación de la propia 

muerte, la experiencia límite que marca la clave a partir de la cual se 

construye trascendentalmente la persona humana. 

Se inicia el título de este estudio con la expresión Ser desde la 

muerte en obvia alusión al filosofema heideggeriano Sein zum Tode. 

Pero, como se ha intentado justificar, el límite de la muerte no sería 

sólo un final biológico sino, también y principalmente, un origen 

biográfico. Como límite, la muerte es final de la biología humana, pero 

origen de su biografía, pues sólo tras la toma de conciencia de la 

mortalidad el sujeto puede hacer la epojé de la que nace la intuición 

de su condición trascendental. La muerte es la condición de posibilidad 

para la vida radicalmente humana, que no es otra que la existencia 

como límite, como vida-mortal. La muerte aparece así como la función 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

148 

| de negación alternativa de la vida humana. En este mismo sentido, 

escribe Ulises Amaya: 

 

El Dasein no está en el tiempo ni en la historia, tampoco es 

un ser que va hacia la muerte, él es tiempo, es historia y es 

muerte, tampoco se trata de que cada día que el Dasein vive 

sea al mismo tiempo un día de muerte, esto implicaría ser un 

ser-muriente, la muerte es una posibilidad en cuanto es un 

aun-no, es la máxima posibilidad del Dasein, y como posibili-

dad es algo que forma parte constitutiva de su existencia. 

(Amaya Pérez 2016: 75–76) 

 

Se ha defendido en este trabajo el filosofema de que la vida 

humana es ser desde la muerte. Repitamos qué quiere decirse con ello: 

ser desde la muerte quiere decir que la vivencia de la propia condición 

mortal es necesaria para recibir el estrato espiritual de la persona y, 

con ello, para constituirse como persona completa una vez transferida 

la subjetividad trascendental desde el propio grupo sociocultural. La 

vivencia de la muerte de otros es el origen de la vivencia de la propia 

mortalidad, y la vivencia de la propia mortalidad no es sino el 

nacimiento a la intersubjetividad trascendental. De esta tesis 

extraemos a modo de conclusión tres postulados aplicables en 

psiquiatría antropológica. 

El primero es que la persona copertenece al individuo empírico y 

a la subjetividad trascendental. Las órbitas sexta a octava, que 

componen el estrato espiritual de la persona, son órbitas morales en el 

sentido de valorativas, relacionales e intersubjetivas. No se trata ya 

sólo de la vivencia de qualia en el alma, sino de la integración de la 

persona en un sentido común compartido en virtud de unas 

valoraciones comunes para el grupo sociocultural. Precisamente, es en 

virtud de esta constitución intersubjetiva que una persona puede 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

149 

integrarse socialmente mediante el desempeño de roles. En el caso de 

la relación clínica, tal es el rol de paciente en concordia terapéutica 

( Vargas Aragon 2023) con su médico, una concordia, una philia médica, 

que no es sino el espíritu de la medicina. 

El segundo es que, si bien el suicidio biológico es posible, el 

suicidio personal es imposible, pues el estrato espiritual de toda 

persona empírica perdura tras la muerte biológica de esta. Este 

segundo postulado es un argumento de gran utilidad en la terapia 

iatrofilosófica de personas que experimentan tal sufrimiento que el 

suicidio se percibe como la única esperanza. En los casos más extremos, 

la eutanasia aparece como una alternativa dialogada y deliberada no 

lesiva, si bien no necesariamente menos dolorosa, para los 

supervivientes en los que perdura la persona que se despide. 

El tercer postulado que extraemos es nuestro elogio del duelo, 

pues la vivencia del duelo no es sino la pervivencia del espíritu del 

muerto en el alma del vivo y el sentido radical de la mortalidad como 

anticipación del propio duelo. En el fragmento ricoeuriano presentado 

en la introducción, el filósofo francés recurre al cuidado en la memoria 

de Dios para conservar el sentido de la temporalidad vivida. Ahora bien, 

este sentido podría conservarse igualmente sin recurrir a la idea de 

Dios apelando a la orteguiana salvación en la circunstancia. Tal sentido 

de salvación nos permite interpretar con mayor densidad los párrafos 

de Delibes que abrían este texto. 

 

Referencias 

Abellán-García Barrio, Á. (2012). De la dialéctica a la dialógica. Mar 

Oceana, 31: 97–126. 

Alarcón Castillo, V. (2020). Hegel versus Husserl: Dos consideraciones 

sobre la intersubjetividad y la normatividad. Estudios de Filosofía, 18: 

83–111. 

Álvarez, E. (2011). La cuestión del sujeto en la fenomenología de 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

150 

Husserl. Investigaciones Fenomenológicas, 8: 97–149.   

Amaya Pérez, U. S. (2016). El Ser-para-la-muerte (Das Sein zum Tode) 

como fundante de una ética en Heidegger. Teoría y Praxis, 28: 65–80.   

Binswanger, L. (1973). Artículos y conferencias escogidas. Madrid: 

Editorial Gredos. 

Boss, Medard. (1977). Existential Foundations of Medicine and 

Psychology. New York: Jason Aronson Publishers. 

Damasio, A. (2011). El error de Descartes. La razón, la emoción y el 

cerebro humano. Barcelona: Destino. 

De Haan, S. (2020). Enactive Psychiatry. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Deaño, A. (1978). Introducción a la lógica formal. Madrid: Alianza 

Universidad. Textos. 

Delibes, M. (2002). La sombra del ciprés es alargada. Barcelona: 

Planeta DeAgostini. 

Fuster, J. M. (2006). The cognit: A network model of cortical 

representation. International Journal of Psychophysiology, 60(2), 125-

132.   

Fuster, J. M. (2015). The Prefrontal Cortex. Academic Press. 

Gallagher, S., Hutto, D. D., Slaby, J., & Cole, J. (2013). The brain as 

part of an enactive system. Behavioral and Brain Sciences, 36(4), 421-

422.   

Gracia, D. (2004). Como arqueros al blanco. Estudios de bioética. 

Madrid: Triacastela. 

Gracia, D. (2008). Fundamentos de bioética. Madrid: Triacastela. 

Gracia, D. (2013). Valor y precio. Madrid: Triacastela. 

Gracia, D. (2025). El animal deliberante. Teoría y práctica de la 

deliberación moral. Madrid: Triacastela. 

Hegel, G. W. F. (2019). Ciencia de la lógica. Volumen I. La lógica 

objetiva. Edición de Félix Duque. Madrid: AbadaEditores. 

Hegel, G. W. F. (2023). Ciencia de la lógica. Volumen II. La lógica 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

151 

subjetiva. Edición de Félix Duque. Madrid: Abada Editores. 

Husserl, E. (2002). Lecciones de fenomenología de la conciencia 

interna del tiempo. Traducción, introducción y notas de Agustín Serrano 

de Haro. Madrid: Editorial Trotta. 

Lakoff, G., & Johnson, M. (1980). Metaphors we live by. Chicago: The 

University of Chicago Press. 

Menéndez, R. C. F. (2015). La indiscreta presencia de sí. La génesis de 

las habitualidades y el problema de la reflexión en Husserl. 

Investigaciones Fenomenológicas, 5: 193–218. 

Olivares, F. A., Vargas, E., Fuentes, C., Martínez-Pernía, D., & Canales-

Johnson, A. (2015). Neurophenomenology revisited: Second-person 

methods for the study of human consciousness. Frontiers in Psychology, 

6(May): 1–12.   

Ordóñez, S. (2015). La experiencia subjetiva en la investigación de la 

neurociencia cognitiva. El caso de la neurofenomenología. Open Insight, 

6(10): 135–167. 

Ortega y Gasset, J. (2004a). Las dos grandes metáforas. En Obras 

completas, tomo II. Madrid: Taurus. 

Ortega y Gasset, J. (2004b). Vitalidad, alma, espíritu. Obras Completas, 

2, 1916. Madrid: Taurus. 

Pelegrina Cetran, H. (2006). Fundamentos Antropológicos de la 

Psicopatología. Madrid:  Polifemo. 

Ricoeur, P. (1996). Sí mismo como otro. Madrid:  Siglo XXI de España 

Editores, S.A. 

Ricoeur, P. (2008). Vivo hasta la muerte. Seguido de Fragmentos. 

Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica. 

Ricoeur, P. (2020). Antropología filosófica. Madrid: Biblioteca de 

Autores Cristianos. 

Rincón i Verdera, J. (1997). Las dimensiones de la moral en Aranguren: 

La moral como estructura, la moral como contenido y la moral como 

actitud. Taula: quaderns de pensament (UIB), 27-28: 165–182. 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

152 

Rivera de Rosales, J. (1998). ¿Es la idea de mente el princio 

sistematizador de la critica de la razon pura? Investigaciones 

fenomenológicas: Anuario de la Sociedad Española de Fenomenología, 

2: 133–172. 

San Martín, J. (1990). La sexta meditación cartesiana de Eugen Fink. 

Revista de Filosofía, 3a época, 3(4): 247–263. 

San Martín, J. (2015). La nueva imagen de Husserl. Lecciones de 

Guanajuato. Madrid: Editorial Trotta. 

San Martín Sala, J. (2013). Antropología Filosófica I. De la Antropología 

científica a la filosófica. Madrid: UNED. 

San Martín Sala, J. (2015). Antropología Filosófica II. Vida humana, 

persona y cultura. Madrid: UNED. 

Stanghellini, G. (2020). The Heart of Darkness of the Living Body. En 

Tewes C, Stanghellini G, eds., Time and Body: Phenomenological and 

Psychopathological Approaches. Cambridge (UK): Cambridge 

University Press. 

Timmermans, B., Schilbach, L., Pasquali, A., & Cleeremans, A. (2012). 

Higher order thoughts in action: Consciousness as an unconscious re-

description process. Philosophical Transactions of the Royal Society B: 

Biological Sciences, 367(1594): 1412–1423.   

Vargas Aragón (s. f. a). La doble tensión dialéctica en el campo de la 

existencia humana. En Libro de Actas del XIV Congreso Internacional 

de la Sociedad Hispánica de Antropología Filosófica: “Ser Humano: 

¿Animales? ¿Dioses? ¿Máquinas? Humanidad en vilo”. Madrid, 21 a 23 

de septiembre de 2022. En prensa. 

Vargas Aragón, M. L. & Calderón Álvarez, R. (s. f. b) Ser desde la 

muerte en la narrativa de Miguel Delibes: Un estudio iatrofilosófico a 

hombros de Laín. En Sobre la Muerte. XV Congreso de la Sociedad 

Hispánica de Antropología Filosófica. Libro de actas. En prensa. 

Vargas Aragón, M. L.  (2024) Enfermos vocacionales: Un análisis 

iatrofilosófico de la discordia clínica en los trastornos funcionales. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

153 

Revista Kranion, 19(4): 163–169.  

Vargas Aragón, M. L.   (2017) Neurociencias y filosofía, ¿algo nuevo en 

el siglo XXI? Neurosciences and History, 5(1): 38–46. 

Vargas-Aragón, M. L. (2023). La concordia terapéutica como meta-

racionalidad en medicina. Revista de la Sociedad de Lógica, 

Metodología y Filosofía de la Ciencia en España, número esp, 20–23. 

Vargas-Aragón, M. L. (2024a). La angustia de circunstancia: Un modelo 

iatrofilosófico para la depresalgia. Estudios de filosofía, Julio-diciembre 

70: 201–224.  

Vargas-Aragón, M. L. (2024b). Ontosemántica de la vulnerabilidad 

existencial: Tres postulados iatrofilosóficos. Stoa, 15(29): 21–43. 

Vargas-Aragón, M. L. (2025). Morir sano: La salud como actitud. 

Revista Kranion, 20(2): 96–102 

Welton, D. (2003). The New Husserl: A Critical Reader. Bloomington, 

IN:  Indiana University Press. 

Zubiri, X. (1989). Estructura dinámica de la realidad. Madrid: Alianza 

Editorial / Fundación X. Zubiri. 

Zutt, J. (1974). Psiquiatría antropológica. Madrid: Editorial Gredos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Martín Lorenzo Vargas Aragón, Ser desde la muerte 

154 

 

 

 

 

 


