Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 Received: 01/09/2025
Biannual International Journal of Philosophy Accepted: 01/11/2025
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index Published: 20/01/2026
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6731

Ser desde la muerte. Elogio del duelo leyendo

a Paul Ricoeur

(Being from Death: In Praise of Mourning through

Reading Paul Ricoeur)

Martin Lorenzo Vargas Aragon
National University of Distance Education (UNED) - ES

Abstract

This article interprets a fragment of Paul Ricoeur's posthumous text,
Living Up to Death, proposing the Thesis of Animating Mourning.
According to this thesis, mourning is simultaneously the process of the
survival of the spirit of the dead in the living and the primary form of
spiritual vivification of the living. Death is the end of human biology,
but the origin of its biography, acting as the transcendental function of
the alternative negation of human life. To justify this thesis, we propose
an orbital model of the person inspired by Ortega's tectonics, Zubiri's
concept of appropriation, and the notion of mentality described by
Héctor Pelegrina. Some notions of neurophenomenology and logic are
also used. Some applications of this thesis in anthropological psychiatry
are presented.

Keywords: anthropological psychiatry, death, Ricoeur, Ortega, Zubiri

Resumen
En este articulo se interpreta un fragmento del texto péstumo de Paul

Ricceur Vivo hasta la muerte, proponiendo la Tesis del Duelo Animante.



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

Segun ésta, el duelo es, a la vez, el proceso de pervivencia del espiritu
de los muertos en las personas vivas y la forma principal de vivificacion
espiritual de las personas vivientes. La muerte es final de la biologia
humana, pero origen de su biografia, comportandose asi como la
funcién trascendental de negacion alternativa de la vida humana. Para
la justificacion de esta tesis se propone un modelo orbital de la persona
inspirado en la tecténica de Ortega, en el concepto zubiriano de
apropiacion y en la nocion de mentalidad descrita por Héctor Pelegrina.
Se hace uso también de algunas nociones de neurofenomenologia y de
Iégica. Se exponen algunas aplicaciones de esta tesis en psiquiatria
antropoldgica.

Palabras clave: muerte, psiquiatria antropoldgica, Ricceur, Ortega,
Zubiri

1. Introduccion

En La sombra del ciprés es alargada, Miguel Delibes (2002) narra la
manera en la que Pedro, el protagonista, construye sentido para una
vida que se ve privada de lo mas querido. Una vida en la que, cuando
se ama a alguien, «fatalmente uno de los dos ha de enterrar al otro»
(2002: 174). Este inevitable hecho conduce a Pedro a adoptar una
estoica teoria del desasimiento consistente en renunciar a vivir con
apegos para evitar asi el sufrimiento del duelo. Pero concluye la novela
con una meditacion en la que todo cambia cuando se intuye el duelo

como un sentimiento que vincula al vivo con sus muertos:

Cuando me contemplé desfilando entre dos hileras de muer-
tos senti abalanzarse sobre mi una oleada de infinita paz; me
hizo el efecto de que dejaba en la puerta una insoportable

sobrecarga de sinsabores y pesadumbres. «Mi sitio esta aqui

126



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

- me dije —; entre los vivos y mis muertos, actuando de in-
tercesor». (374) [...]

Cuando una hora mas tarde abandonaba el cementerio me
invadid una sensacion desusada de relajada placidez. Se me
hacia que ya habia encontrado la razén suprema de mi pervi-
vencia en el mundo. Ya no me encontraba solo. Detras dejaba

a buen recaudo mis afectos. (375)

En estos fragmentos, la pluma certera de Miguel Delibes dibuja la
afeccion del duelo esbozandola con las palabras pesadumbre, placidez,
razon suprema y recaudo de los afectos. Nos introduce con ellas al
duelo como un sentimiento cuyo sentido es la pervivencia en el mundo.
Pero, pervivencia éde quién? ¢y de qué manera?

La respuesta la encontramos en uno de los ultimos textos de Paul
Ricoeur, recopilado péstumamente con el titulo Vivo hasta la muerte.

Escribe alli Ricoeur:

Jamas se insistira lo suficiente sobre la correlacién, en la ca-
tegoria del servicio, del “desapego” (de si mismo) y de la
“transferencia al otro” de la eficacia de ese desapego, lo que
antes llamé la ética positiva del desapego. La predicacion del
Reino de Dios conjuga el desapego negativo (renunciar a si
mismo) y la fuerza positiva del desapego, la disponibilidad
para lo esencial que gobierna la transferencia de todas mis
explicativas vitales al otro que es mi supervivencia. (Ricoeur
2008: 71)

Este estudio continlia otro (Vargas Aragodn, s. f. a.) en el que,
desde la narrativa delibeana, se trataba un problema que ahora se
aborda en clave de la antropologia filoséfica de Paul Ricoeur. El objetivo

del presente trabajo es doble. El principal es justificar la Tesis del Duelo

127



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

Animante, segun la cual el duelo es, a la vez, el proceso de pervivencia
del espiritu de los muertos en las personas vivas y la forma principal
de animacidon espiritual de las personas vivientes. En el siguiente
apartado se desarrolla el modelo filoséfico antropoldgico en el que se
sustenta esta tesis, al que hemos llamado Modelo Orbital de la Persona.
Nuestro segundo objetivo es ilustrar una aplicacién de lo anterior en

psiquiatria antropoldgica, lo cual se hace en el tercer apartado.

2. Ser desde la muerte en el modelo orbital de la persona

2.1. Tres estratos en la tecténica de la persona

Javier San Martin (San Martin Sala 2013, 2015) propone tres
perspectivas epistémicas para el estudio de la persona humana: desde
arriba o sociocultural, desde dentro o fenomenoldgica y desde abajo o
bioldgica. Para el estudio antropoldgico desde dentro utilizaremos la
tectdnica orteguiana de la persona (Ortega y Gasset 2004b), que nos

permite interpretar la estructura dinamica de las vivencias:

Todo aquello que llega con tal inmediatez a mi yo que entra a
formar parte de él es una vivencia [...] Como el cuerpo fisico
es una unidad de atomos, asi es el yo o cuerpo consciente

una unidad de vivencias. (Ortega y Gasset 2004a: 634).

Caracterizamos cuatro atributos de las vivencias, que se dan en
distintos estratos de la persona: afeccidén, pertenencia, presencia y
agencia. Los dos primeros atributos dan cuenta de la corporalidad, que
definimos como la vivencia de la vitalidad. La presencia corresponde a
la vivencia del alma, mientras que la agencia corresponderia a la

vivencia del espiritu.

2.1.1. La vitalidad, capa inferior

El atributo mas basico de la vivencia se da en el estrato tectonico de la

128



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

vitalidad mediante la afeccion de la persona por el cuerpo. La
percatacion de la mera carne o ‘carnalidad’ (sheer flesh) (Stanghellini,
2020) es la vivencia de la corporalidad como realidad posible. La teoria
del marcador somatico de Damasio (Damasio 2011) ayuda a
comprender el correlato neurobiolégico de la carnalidad, el cuerpo
impropio.

Un grado mayor de afeccion se da en la experiencia del cuerpo
viviente - living body - (Stanghellini 2020), donde la autoafeccion del
quiasma corporal primario vincula la mismidad con el mundo. En este
segundo grado de afeccion, la experiencia de la vitalidad es ya una
realidad apropiada, mi corporalidad, que va mas alld de los limites
fisicos de mi cuerpo para abarcar el ambito de mi circunstancia mas
inmediata. Se trata de un cuerpo que me pertenece, mi vitalidad
implicada ya en una tarea del alma. Se trata de mi cuerpo. La vitalidad
relaciona la antropologia desde dentro con la antropologia desde abajo,
ubicando a la persona en el espacio de su cuerpo y de su circunstancia

fisica.

2.1.2. El alma, capa interna en tensidn dialéctica

El alma es la capa interna donde la persona se constituye en virtud de
una tensién dialéctica apropiativa de la realidad que ha sido bien
descrita por Javier San Martin. Este entiende la subjetividad como
dotada de dos vertientes, una empirica y otra trascendental. Para San
Martin, la vida radical, o subjetividad trascendental, seria aquella que
se concreta en la relacion establecida entre mi yo empirico y mi
circunstancia. Una circunstancia que no sélo es fisica y bioldgica, sino
también personal, pues para San Martin al igual que para Husserl, |la

subjetividad trascendental es intersubjetividad trascendental?.

! Debe advertirse que una adecuada contextualizacion de esta tensién dialéctica
requiere contrastar su potencia constitutiva con el concepto de mente en la
antropologia kantiana (Rivera de Rosales 1998), asi como diferenciar la nocién de

129



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

Siguiendo a San Martin, diferenciamos en la dinamica del alma los

tres yoes de la fenomenologia (San Martin 1990):

Yo-I: ser humano empirico que vive en el mundo.
Yo-II: yo trascendental oculto por la apercepcién mundana.
Yo-III: yo fenomenoldgico o espectador trascendental que

descubre el yo-II en el yo-I.

La dindmica basica de esta trinidad yoica es la siguiente: el Yo-I
es el cuerpo viviente, la realidad de mi vitalidad. Al escarbar el Yo-I en
la tension dialéctica por la que se apropia de la realidad, descubre un
Yo-II. Llamamos Yo-III al Yo-I en tal actitud de arquedlogo
trascendental, en actitud fenomenoldgica.

Apelando a la tensién constituyente de la filosofia trascendental,
San Martin responde a la cuestion del doble humano mediante la
tension dialéctica, que define como la relacién que se establece entre
el ser humano concreto que se es y el ser humano en tanto en cuanto
subjetividad trascendental, o vida radical en términos orteguianos (San
Martin Sala 2015: 51). De manera que una subjetividad no podria
entenderse sin la otra. Todo ser humano es, simultdneamente, pero no
idénticamente, un ser humano fisicamente concreto y una concrecion
de la subjetividad trascendental. No lo es idénticamente pues, o bien
la subjetividad trascendental es la condicién de posibilidad del humano
concreto, o bien éste atisba su raiz trascendental precisamente
mediante el contraste que se establece entre ambos estratos del yo, el
Iyelll

En el modelo de la tension dialéctica de San Martin subyace la

intersubjetividad como sustrato del idealismo trascendental en Hegel y en Husserl
(Alarcén Castillo 2020). El concepto de sujeto empirico y de sujeto trascendental
estan disociados en Kant e integrados en Husserl (Alvarez 2011) y también en San
Martin.

130



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

lectura hegeliana que Fink hizo del método fenomenoldgico y que
expreso en la sexta meditacion cartesiana, tal y como se analiza en su
enjundioso texto de 1990 (San Martin 1990). Alli se senala el dualismo
de la vida trascendental en virtud del cual «toda la problematica de la
VI Meditacion parte de la pregunta por la relacion de unidad y
separacion de estos dos yos, el trascendental directo y el trascendental
reflejo». (252)2. Concluye San Martin caracterizando la fenomenologia
como un idealismo constitutivo superador del par realismo-idealismo
heredero de la gnoseologia kantiana, todavia escrita en clave de actitud
natural. Frente a Kant, en la actitud fenomenoldgica late una tensién
dialéctica que se pone de manifiesto cuando el sujeto
fenomenologizante - Yo-III - descubre su propia condicidon
trascendental - Yo-II -.

La labor arqueoldgica del Yo-III no es sino el método
fenomenoldgico, el método riguroso en el que — por la reduccion
eidética - la realidad y el conocimiento de la realidad convergen en la
asintota intencional de /as cosas mismas al intuir los fendmenos del
mundo vital del Yo-I. Una vez intuido un fendmeno puede hacerse una
segunda epojé, ahora de la correlacién intencional que lo constituye.
Fruto de esta segunda reduccidon — reduccion trascendental — son los
dos polos del fendmeno: el néema y la ndesis. El néema aparece como
un elemento constitutivo del Yo-II, mientras que la ndesis aparece
como una acciéon constituyente del Yo-III. Esta tensién dialéctica que
el yo fenomenologizante imprime a las cosas mismas para descubrir en
ellas su doble vertiente noética y noematica es, en ultimo término, el
corazoén de la fenomenologia y el tema principal de la antropologia
filosdfica.

Xavier Zubiri unifica la realidad y la persona, aunando al tiempo

2 Enfasis de San Martin. El yo trascendental directo se refiere al yo-II y el yo
trascendental reflejo se refiere al yo-III.

131



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

metafisica y fenomenologia en un saber del orden trascendental que
converge en la nocion de persona. Ello nos permite asimilar la nocion
sanmartiniana de tension dialéctica con la suidad de la persona en
Zubiri, o personalizacion, el dinamismo por el que la persona se
personaliza dando de si una personalidad. En clave zubiriana,
calificaremos como personalizante a la tension dialéctica, pues no es

sino el dinamismo que estructura la realidad dandole forma:

En la persona lo que importa no son las vicisitudes humanas
en virtud de las cuales la persona se va constituyendo en
forma de personalidad a lo largo de la vida. No. Es algo mas
radical, y aparentemente mas inocuo, pero en el fondo mucho
mas decisivo, a saber: la persona como forma de realidad. Es
la realidad, ella en si misma, que se abre a si misma en forma

de suidad, es decir en forma de persona. (Zubiri 1989: 243)

La presencia es el atributo de la vivencia propio del alma. La
tensidon dialéctica personalizante transcurre efimeramente en el
presente dinamico de la memoria operante acotado entre la retencién
y la protencién de la propia tarea3. La conciencia interna del tiempo
que Husserl describiera (Husserl 2002) es temporalidad, memoria
operante en la capa mas intima del alma entre la vitalidad y el espiritu,

donde se presenta la persona.

2.1.3. El espiritu, capa superior

Las vivencias son autoconscientes cuando se repliegan
metacognitivamente sobre si mismas. Son, ademas, concientes en
sentido moral cuando el Yo-III conoce la circunstancia de su

intersubjetividad trascendental, su circunstancia moral“. Ello pone en

3 La neurociencia estima que este intervalo dura entre 150 ms y 20 s.
4 Reservamos la palabra conciente para la autoconsciencia en sentido moral.

132



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

primer plano la agencia de la vivencia, por la cual la persona se apropia
de su accidn.

El sistema de agencias habituales conforma la estructura moral de
la persona, tal y como ha sido teorizada por Aranguren (Rincén i
Verdera 1997). La persona, en virtud de su conciencia y de su
comportamiento, mora un entorno sociocultural. Puesto que, en su
agencia, la vivencia es trascendentalmente intersubjetiva, la estructura
moral es compartida por el sujeto empirico en su estrato espiritual y
por el sujeto trascendental.

La accion humana por excelencia es el habla. En el habla, la
persona se responsabiliza de la temporalidad de su agencia cuando
promete. Entonces, mediante el lenguaje, la persona tiene ahora una
identidad narrativa, una identidad diacrénica en la temporalidad
(Ricoeur 1996). Gracias al lenguaje, el estrato espiritual de la persona
habita el tiempo, tiene una identidad narrativa que pone en relacién la
persona con su grupo social, histérico y cultural. Si la vitalidad se da
en la corporalidad y el alma lo hace en la temporalidad, el espiritu es
lenguaje. El espiritu es la agencia habitual de la persona, la partitura
donde se escribe el sentido de la vida personal en clave de
intersubjetividad trascendental, pues, cuando una persona predica algo
sobre un objeto real, da por supuesto que el sentido con el que se
refiere al objeto es compartido por su grupo sociocultural, da por
supuesto un sentido comun.

Llamamos espiritu al metasistema que da sentido comudn a la
realidad de un grupo humano. Tal es la dimensién trascendental de

lenguaje:
Descubrir la palabra como mediacién entre el sujeto y lo real

es constatar la distancia; pronunciar la palabra que une espi-

ritualmente al hombre y al mundo, que une intencionalmente

133



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

a los hombres entre si, que es responder a la llamada original,

es fundar la relacion. (Abellan-Garcia Barrio 2012: 119)

En este proceso de construccidon de sentido comun para la realidad,
la metafora juega un papel fundamental pues el sentido y la referencia
de las metaforas son blandos, borrosos y, por ello, intersubjetivamente
acomodables. La subjetividad trascendental en la que se fundamenta
la vida humana se compone de metaforas, las metaforas de las que
nos nutrimos y en las que vivimos (Lakoff & Johnson 1980). En la
metafora, la realidad posible de la intersubjetividad trascendental
arraigada en el lenguaje es previa a la enaccion apropiativa, es aun
s6lo metasistema tedrico, mero sentido. De la misma manera un
sistema material es mera referencia. Solo tras la apropiacion
metafdrica de la fantasia en el alma emerge el objeto real.

Diego Gracia llama construccion de valores a la tarea por la que
las personas, de manera trascendental, auténoma, consciente,
protagonista, libre, responsable y deliberativa se apropian de la
realidad posible en un proceso autoconstructivo (Gracia 2013, 2025).
Tal es el sentido de la vida humana, la autoconstruccién de la persona,
su personalizacién, concretada, entre otras habitualidades, en la
priorizacion habitual de unos valores sobre otros. En el estrato del
espiritu se construye asi la estructura moral de la persona.

La apropiacion de la realidad posible implica, a su vez, el cuidado
y cultivo de la circunstancia y la caceria de sus mejores piezas. Como
hace el arquero que apunta, tensa el arco y decide cuando y donde
disparar la flecha (Gracia 2004), asi la persona se apropia de las

mejores posibilidades. Escribe Diego Gracia, interpretando a Zubiri:
Ahora bien, si esto es asi, resulta que en Zubiri hay, como en

Kant, un factum formal, de caracter imperativo y categérico.

Este factum quiza podria formularse asi:

134



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Obra de tal manera que te apropies las posibilidades mejores,
en orden al logro de tu felicidad y perfeccion.

Los deberes concretos del hombre no podran ser nunca mas
que especificaciones de este principio general del deber. Por
otra parte, en esta definicion se incluyen los términos ‘posi-
bilidad’ (que es el nombre propio del esbozo moral) y ‘apro-
piacién’ (o experiencia moral). La posibilidad pertenece al
momento del esbozo y la apropiacidon a la experiencia; pero
el imperativo anterior no solo es previo a ellos, sino también
su condicidon de posibilidad; es, en concreto, su ‘sistema de
referencia’. (Gracia 2008: 489)

La ética trata sobre la decisidon apropiativa como acto realizador
ultimo constructor de valores con sentido comudn. Las mejores
decisiones son las que maximizan ese sentido.

En la senda de la escuela zubiriana, e inspirados por el concepto
de mentalidad o forma mentis propuesto por Héctor Pelegrina,
diferenciamos ocho érbitas apropiativas de capacidad creciente en la

tectdnica orteguiana de la persona. La forma mentis se refiere a la:

[...] estructura formal de significatividad del campo simbdlico
(la mente), que condiciona la posibilidad de significados que
las cosas pueden tener dentro de esa forma logica de campo.
(Pelegrina Cetran 2006: 314)

Y actualizamos ahora la tecténica orteguiana de la persona
diferenciando dos 6érbitas en el estrato de la vitalidad, tres en el del
alma y otras tres en el del espiritu. Las nombraremos con la letra P
acompafada de un subindice. Asi, diferenciamos en la vitalidad una
orbita P1 de percatacion y otra, P2, de vigilancia o consciencia (con “s”).

En el alma encontramos las drbitas P3 de la autoconsciencia animista,

135



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

P4 de la autoconsciencia mitica y Ps de la autoconsciencia racional-
naturalista.

Las tres drbitas restantes corresponden al estrato orteguiano del
espiritu. Son las orbitas Ps de la conciencia l6gico-ideoldgica, P7 de la
conciencia vivencial y Psg de la conciencia racional-experiencial.

De acuerdo con los conceptos de apropiacion de posibilidades
(Zubiri 1989: 235) y de mentalidad, y siguiendo el imperativo moral
zubiriano, realizamos un primer postulado antropoldgico (A-1) del
Modelo Orbital de la Persona:

A-1: El sentido de la vida humana no se encuentra, sino que se

decide en las orbitas apropiativas espirituales.

2.2. Neurofenomenologia del alma

En el apartado anterior se ha tratado el gué del polo noematico de la
intencionalidad, se ha descrito la persona desde dentro mostrando
como en su intimidad se esconde la noesis en forma de tensién
dialéctica personalizante. Nos adentraremos ahora en el terreno de la
antropologia hecha desde abajo para dar cuenta en clave
neurofenomenoldgica (Ordéfez 2015) de algunos aspectos del polo
noético de la intencionalidad.

El neurocientifico Joaquin Fuster (2015) describe como, en su
interaccion con el entorno, el cerebro humano establece ciclos de
percepcion-accion entre la corteza perceptiva del hemicerebro
posterior y la corteza motora del anterior, los cuales se implementan
en redes neuronales de corteza asociativa reforzadas por la experiencia.
Estas redes neuronales son el sustrato de la memoria, tanto para la
percepcién de objetos del mundo, como para la ejecucion de acciones
motoras y para la planificacién de comportamientos intencionales
(Fuster 2006). Fuster llama cdgnitos a tales redes de memoria
perceptiva o motora en las que se implementa la cognicion.

Existen dos tipos de cognitos, los perceptivos y los motores. De

136



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

acuerdo con el paradigma neurofenomenoldgico, interpretamos el
concepto fenomenoldgico de néema mediante la nocion fusteriana de
cégnito, de manera que habria néemas perceptivos —o cosas del mundo
en actitud natural — y néemas motores — o habitualidades — (Menéndez
2015) de diferente jerarquia. Las vivencias serian cdgnitos perceptivos,
mientras que las habitualidades electivas y decisivas del espiritu se
implementarian en cégnitos motores.

Timmermans et al (2012) proponen un modelo enactivo que
relaciona la experiencia consciente con la metacognicién y con la
plasticidad neuronal, segun el cual el cerebro en relacidén con el entorno
funcionaria haciendo uso de tres tipos de bucle: 1) bucle interno, 2)
bucle de percepcion-accion y 3) bucle yo-otro. La experiencia
consciente se relacionaria con el tercer bucle. Atendiendo a que las
redes neuronales con mas capacidad plastica son las que procesan el
lenguaje, consideramos que la experiencia consciente emergeria en los
ciclos de percepcidén-accién en los que enactuan procesos noéticos
metacognitivos de jerarquia superior con implicacién del lenguaje
(Vargas Aragdén 2017; Vargas Aragon 2024b).

Interpretamos ahora la intencionalidad como ciclo de percepcion-
accion y la ndesis como metacognicion. El potencial enactivo
corresponderia al ciclo de percepcion-accion de indole superior en
virtud del cual, mediante inferencias abductivas, los cégnitos tienen
conocimiento de si mismos, son el Yo-III. El sistema dinamico de tales
cognitos es la personalidad. Resumimos esto en nuestro segundo
postulado:

A-2: El potencial enactivo es el proceso metacognitivo abductivo
de jerarquia superior por el que la persona se apropia de la realidad y
de si misma.

El potencial enactivo puede expresarse matematicamente
mediante una funcién sigmoide de integracidn ontosemantica del

significado que tienen los objetos reales. La llamamos funcién E - de

137



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

enactivo —, relaciona dos términos [realidad apropiada - realidad
posible] y se acota entre los conceptos limite del sentido para la accion
de acuerdo con la realidad apropiada - la noesis en términos
fenomenoldgicos y el sujeto cognoscente en términos cartesianos — y
de la referencia a la realidad posible de acuerdo con la percepcion — el
noema en términos fenomenoldgicos y el objeto conocido cartesiano
—.> En la integracién ontosemantica de los objetos reales, la realidad
apropiada se comporta como metasistema respecto a la realidad
posible, que es su sistema objeto. Expresamos algebraicamente la

funcidn E de la siguiente manera:
1

“=Tiew

Donde ‘a’ denota la realidad apropiada, ‘p’ denota la realidad
posible y ‘e’ es el nimero de Euler. De acuerdo con E, la enaccién no
seria sino la accion mediante la que la persona se apropia una realidad
posible de acuerdo con lo ya conocido en la percepciéon. De manera que
el nombre completo de la funcidn E seria funcion de enaccidn
apropiativa de la vrealidad. Por brevedad podemos Ilamarla
indistintamente funcién enactiva, funcion apropiativa o funcion
realizadora. El punto de inflexidn de la funciéon enactiva daria cuenta
del clasico concepto de intencién, donde ubicamos la realidad - o
verdad enactiva —, que no seria ya una representacién del mundo
entendido al modo de la ciencia moderna, sino una verdad integrada
en la accidon al modo de la intuicion fenomenoldgica. Es también de
destacar que la funcidon principal del aparato cognitivo no es
gnoseoldgica — conocer el mundo - sino pragmatica — actuar sobre el
mundo —. De donde se desprende que el atributo principal de la verdad

enactiva no es su veracidad reflexiva, sino su eficacia pragmatica. ¢ Las

5> La formalizacidn de la funcidon E mediante una funcidon sigmoide es consistente con
la modelizacién de redes neuronales artificiales tipo perceptréon multicapa.

6 Con la expresion verdad enactiva quiere recogerse el significado de que algo es
verdadero pues de hecho se da facticamente. Por ello, lo que es de hecho, a partir

138



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

variaciones en el campo de estados de la funcién E darian lugar a un
vector al que podemos llamar, en clave zubiriana, vector de realidad y
gue podria servir para matematizar la estructura dinamica de la
realidad (Zubiri 1989).

2.3. Légica de la persona ’

Denotamos con ‘A’ (de antropologia) cualquier proposicion
antropoldgica, ‘B’ (de biologia) denota al subconjunto de las
proposiciones de A hechas desde abajo y ‘C’ (de proposiciones socio-
culturales) al de las hechas desde arriba. Por su parte, el subconjunto
de proposiciones de A hechas desde dentro es S (de subjetividad),

\

dividido a su vez en 'Sy’ (de subjetividad empirica) y 'S’ (de
subjetividad trascendental). De acuerdo puede formalizarse cualquier
proposicidon de la antropologia filoséfica mediante la siguiente formula
l6gica:

(DDA BA(S1]S2))((S1]1S)aC)8

El significado de la férmula (1) se interpreta integrando el sistema
objeto con su metasistema. Para ello nos fijamos exclusivamente en la

parte de la férmula a la derecha del bicondicional y tomamos cada uno

de ese momento enactivo, deja de ser algo con verdad meramente posible — o parcial
— para convertirse en una verdad necesaria. Hacemos equivalente el significado de
verdad enactiva con el mas parsimonioso concepto zubiriano de realidad.

7 Una aproximacion a los contenidos de este apartado se expuso en el XIV Congreso
Internacional de la Sociedad Hispanica de Antropologia Filoséfica (Vargas Aragén s. f.
b).

8 Utilizamos la notacion convencional para los conectores logicos: v (disyuncion, ‘o
no excluyente);  (conjuncién, ‘y’), & (implicacién légica), « (doble implicacién, ‘siy
s6lo si’), - (negacién). Mediante el simbolo ‘|’ denotamos la ‘funcién de
incompatibilidad’, ‘negacién alternativa’ o ‘funcién barra de Sheffer’, que toma un
valor de verdad afirmativo siempre que no sea simultdneamente verdadero el valor
de verdad de las dos proposiciones implicadas (Deafio 1978: 100). Tomamos la
negacion alternativa como operador ldgico por excelencia, apuntando a La ciencia de
la I6gica de Hegel (Hegel 2019, 2023) para una justificacién de ello y recordando la
raiz hegeliana de la fenomenologia que Fink destacé en la sexta meditacion
cartesiana (San Martin 1990). No podemos sino anotar para otro estudio un analisis
en clave hegeliana de la tensién dialéctica como doble negacién alternativa, donde la
légica tenga dimension ontoldgica (Pylkkd 2019) y la dialéctica se entienda como
dialdgica.

I4

139



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

de los términos a la izquierda y a la derecha de la negacién alternativa
central, de manera que uno cumpla la funcién de metalenguaje —
término a de la funcién E, o sentido en términos fregeanos —, mientras
gue el otro lado sea el lenguaje objeto — término p de la funcion E, o
referencia —. Asi, podemos explicar la materia sociocultural desde el
metasistema bioldgico (a a la izquierda y p a la derecha), o bien,
comprender el metasistema cultural mediante el que una sociedad
significa los hechos bioldogicos (p a la izquierda de la formula y a a la
derecha).

De lo anterior extraemos como corolario un tercer postulado:

A-3: Tan valido es en antropologia cientifica explicar los hechos
socioculturales mediante mecanismos bioldgicos, como comprender los
hechos bioldgicos en sentido sociocultural.

Comprobemos el significado de las proposiciones derivadas de
todas las posibles formulas verdaderas en (1):

(2) A« (B A S1): el ser humano en actitud natural — yo-I —.

(3) A — (B A S2): el fenomendlogo en actitud trascendental - yo-
III .

(4) A & (C A S1): las lenguas y otros objetos culturales.

(5) A & (C A S2): la subjetividad trascendental o lenguaje - yo-II

Pero, ademas, también son verdaderos:

(6) A« (S1| S2): sin B ni C, es el potencial enactivo formalizado
en la funcion E.

El potencial enactivo maximo se da en el punto de inflexién central
de la funcién E durante la epojé trascendental del fenomendlogo,
cunado intuye por igual los dos polos, el del sentido trascendental de
su persona y el de la referencia de la subjetividad trascendental en el
sujeto empirico que se es. Queda asi justificado el postulado A-2.

Por su parte, el potencial enactivo minimo se da en los extremos

140



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

de la funcion, ya sea por cercania a la realidad apropiada — percepcion
— 0 a la realidad posible —acciéon —. De lo cual deriva:

A-4: La relacién entre la realidad posible y la realidad apropiada
es inversa; su equilibrio es maximo durante la epojé trascendental,
momento en el que el potencial enactivo es maximo.

De (6) también se desprende que la cuarta pregunta kantiana —
équé es el hombre? — puede reducirse a la antropologia desde dentro:

(7)A-S

Lo cual justifica el postulado:

A-5: La filosofia trascendental es el método basico de la filosofia y
la antropologia filosofica en ella basada es la filosofia primera.

La formula (7) implica que la antropologia trascendental — o desde
dentro — es necesaria y suficiente para la antropologia. No obstante,
una antropologia trascendental que se considere autosuficiente y que
por ello eluda el didlogo con las perspectivas bioldgica y sociocultural,
seria una antropologia pobre, carente de nuevas preguntas que abordar.
Tal antropologia trascendental autosuficiente conduciria, bien a la
aporia solipsista de la antropologia metafisica — como en Marias —, o
bien a la muerte de la persona — como en el Foucault lector de
Heidegger -. La antropologia desde dentro se presenta, asi,
principalmente, como un método en didlogo con sus aliadas empiricas.
Formulamos a partir de ello el corolario:

A-6: La antropologia trascendental es filosofica y cientificamente
justificable si y solo si entra en didlogo con las antropologias empiricas.

Notese que en la formula (6) un término se da en el modo de
realidad apropiada - subjetividad empirica — y el otro en el de la
realidad posible, es decir, la apropiacion negada - subjetividad
trascendental —. Pero, puesto que ambos términos son necesarios para
poder formular la funcion de incompatibilidad, y puesto que lo

apropiado es necesariamente posible, ambos términos son

141



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

necesariamente posibles. Necesariamente I|la vida humana es
posibilidad. En definitiva, el humano es posibilidad, no es, sino que esta
siendo, su esencia es estancia en el mundo de su vida, la persona

humana es el sistema de su realidad. Zubiri lo dice mejor:

La persona es una esencia abierta. Una esencia abierta ante
todo y sobre todo (y por eso es persona) a su propia realidad,
y en ella a la realidad de las demas cosas precisamente en
tanto que reales. (Zubiri 1989: 207)

De acuerdo con ello, podemos reformular (6) en términos de ldgica
modal:

(B)A—(nS|©S)°

Que se interpreta diciendo que la realidad antropoldgica, la
persona, alterna entre estados subjetivos apropiados - que son
necesarios, ademas de posibles — y estados subjetivos posibles — o
meramente posibles —. Esta alternancia es, precisamente, la funcion
que cumple E generando ciclos de percepcidon accién del tipo ...©0S —
nS— ¢S — oS..., los cuales tienen una fase de apertura estética (oS—
©S) en la que la realidad posible es imaginada a partir de la realidad
apropiada y otra de cierre ético (¢S — oS), donde la persona decide
como apropiarse de la realidad posible. Queda asi justificado el
postulado A-1.

Terminando de analizar los posibles valores verdaderos que puede
tomar (1), vemos que también es verdadero:

(9) A — (B A C), sin S, significa la reduccion fenomenoldgica.

Mas aun, también es verdadero: 19

(10) A« (= Bar = (S51] S2) 2 = C), que se refiere al limite de la

° Donde o es el operador modal de necesidad y < es el operador modal de posibilidad.
10 Recordemos que la funcién de incompatibilidad también es verdadera cuando
ambos términos son falsos.

142



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

vida humana, a lo necesario a priori, a la negacion de la vida humana,
una vez vivos sélo concebible como muerte. Asi, la muerte no es el
destino necesario de la vida humana, sino que estd como necesaria
condicion de posibilidad, mas alla de la cual nada es posible.

Atendiendo a que la posibilidad de la muerte es condicidon
necesaria para la vida humana, extraemos como corolario:

A-7: la vida humana es ser desde la muerte. 11

La formula (10) implica = (S1 | S2), es decir (S1 4 S2), con lo cual:

(12)A<—>(—| B/\Sl/\Sz/\—IC)

Lo humano expresado en (12) carece de potencial enactivo para
apropiarse de la vida de acuerdo con un metasistema cultural, pero (Se
A St) apunta a un tipo nuevo de relacion de intersubjetividad en la que
la relacion entre lo empirico y lo trascendental pierde la tensiéon de la
negacién alterna para transformarse en una relacion estable de
conjuncién. Puesto que en (12) se da - By = C, falta cualquier soporte
material, esta solamente el patrdon relacional de un sistema que fue
material pero que ya no lo es. Tal patrén relacional no es sino la
estructura a modo de huella.

De acuerdo con ello, interpretamos (12) como la estructura de un
sujeto empirico que perdura en la subjetividad trascendental de su
grupo sociocultural. Puesto que es mera estructura, es una impronta
inmaterial, es un significado depurado, reducido, es espiritu, que pasa
a formar parte estructural de su metasistema sociocultural. La muerte
es el limite donde termina la biologia humana y donde comienza la
espiritualidad humana. Pero este limite existe no sélo cuando muere el
sujeto empirico, sino también cuando desaparece por abandono del
grupo y e igualmente cuando este sujeto empirico esta presente para

otro en el modo intersubjetivo de la alteridad.

11 A-7 es una falsacién del clasico filosofema heideggeriano que entiende la existencia
humana como ser para la muerte, el cual se expresaria (11) A « ((S1 | S2) 2 = B),
y que no tiene cabida en nuestro sistema.

143



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

La légica de predicados permite expresar proposiciones en las que
el espiritu de un sujeto — sujeto ausente o presente — anima a otro
miembro de su grupo. Llamando Se a la conjuncién (Si 4 S2), que no es
sino el espiritu de la persona, podemos expresar (12) como:

(13) A < Se

Donde se predica una propiedad de la subjetividad trascendental
respecto de un sujeto empirico. Por ejemplo, en ‘Bertrand Russell es
un nuevo Galileo’, la huella biografica ‘Galileo’ denota uno de los
constituyentes de la subjetividad trascendental renacentista, que se
construyo en el siglo XVI en parte por personalizacion del polimata de
Pisa. La biografia de Galileo es el tipo ideal o imagen del hombre
renacentista. Puede decirse que ‘galilea’ quien vive al modo de Galileo.
12 De manera similar, en ‘El espiritu de Alejandro Magno arraigo en el
ejército de Napoledn’ un atributo reconocible trascendentalmente - el
afan de conquista — se predica de un grupo humano - el ejército de
Napoledn —. La estructura dindmica de la subjetividad trascendental
también puede abstraerse, como en ‘el espiritu de la guerra amenaza
nuevamente al mundo en 2025".

Si veiamos en A-2 que la persona se estructura de manera
dindmica con la realidad mediante su potencial enactivo, vemos ahora
gue también se estructura, ahora de manera estable, mediante el
espiritu de su grupo sociocultural. Tal es la aranguriana estructura
moral de la persona. De ello extraemos dos proposiciones mas:

A-8: El espiritu es la estructura apropiativa que relaciona la
subjetividad empirica y la subjetividad trascendental.

A-9: La propiedad de la persona es compartida entre el sujeto
empirico y la subjetividad trascendental.

Pero la persona no sélo recibe estructura de su grupo sociocultural,

12 Usamos la expresidn en el sentido de los tipos ideales de Max Weber y del concepto
‘imagen del hombre’ en antropologia filoséfica. Podria decirse ‘El espiritu de Galileo
es un tipo de estructura personal’.

144



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

su espiritu no tiene solo trascendentalidad personipeta. Los valores que
la persona construye empiricamente contribuyen a una ampliacién del
campo de posibilidades de su subjetividad trascendental. Asi, la
personalidad — el potencial enactivo de la persona - trasciende el
espacio y el tiempo del sujeto empirico mas alld de su biologia para
incluirse en su subjetividad trascendental. Trasciende su espacio
extendiéndose en la circunstancia mediante los objetos culturales
creados por ese sujeto empirico. Trasciende también su tiempo
incorporandose a la memoria historica de su vecindad. Y cuando la
produccion cultural del sujeto empirico son textos trasciende, a la vez,
su tiempo y su espacio. Vemos que el espiritu de la persona tiene
también trascendentalidad personifuga como se intuye en ‘El espiritu
de Ortega animé la II Republica’. Tal es la orteguiana salvacion en la
circunstancia mediante la que el sujeto empirico pervive en la
subjetividad trascendental que le acogid. De ello deriva la ultima
proposicion de la antropologia enactiva:

A-10: El espiritu de la persona pervive en los objetos culturales y

revive en nuevos seres humanos animados por tales objetos.

3. El duelo animante en psiquiatria antropologica

La psiquiatria antropoldgica es un paradigma de la psiquiatria que
surgidé en las décadas centrales del siglo XX. Tuvo en la fenomenologia
de Husserl y en la ontologia del Dasein heideggeriano sus principales
inspiraciones tedricas. La obra de autores cono Ludwig Binswanger
(1973), Medard Boss (1977) o Jurg Zutt (1974) son algunas de las
principales referencias de esta manera de entender la psiquiatria. A
partir de los anos 80 del pasado siglo, con la mentalidad positivista y
naturalista del DSM-III, la psiquiatria antropoldgica cayo parcialmente
en el olvido, pero en la Ultima década ha experimentado una
renovacion en clave de psiquiatria enactiva (De Haan 2020) de la mano

de la neurofenomenologia (Olivares et al. 2015) y del enactivismo

145



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

(Gallagher et al. 2013). Ha ello ha contribuido la convergencia entre
fenomenologia y neurociencia impulsada por un mejor conocimiento de
las investigaciones fenomenoldgicas de Husserl en relacion con la
corporalidad, un nuevo Husserl (San Martin 2015; Welton 2003) que
estaba latente en la fenomenologia de Merleau-Ponty.

La psiquiatria antropoldégica actual se caracteriza por: 1)
interpretar neurofenomenoldégicamente la relacién de la persona con el
cuerpo, 2) considerar cuatro actitudes médicas — preventiva, curativa,
paliativa y recuperativa — y 3) incluir recursos filosoficos en su
repertorio terapéutico, la iatrofilosofia.

En el apartado anterior se ha dado cuenta de la interpretacién
neurofenomenoldgica del alma y para una aproximacion a la
iatrofilosofia nos remitimos a algunos trabajos previos (Vargas Aragon
2024; 2025). Respecto al segundo atributo de la psiquiatria
antropoldgica digamos que las tres actitudes médicas clasicas -
preventiva, curativa, paliativa - se complementan con una cuarta, la
medicina recuperativa. Esta uUltima busca recuperar la construccién de
sentido para una vida que, sin estar biolégicamente amenazada, ha
perdido aparentemente gran parte de su sentido biografico. Tal es el
caso, por ejemplo, en la esquizofrenia o en el dolor crdnico.

En la tesis del duelo animante, la hermenéutica de Ricoeur
enriquece la psiquiatria antropoldgica con una obra péstuma (Ricoeur
2008) que permite interpretar la mismidad, ipseidad y alteridad
expuesta en S/ mismo como otro (Ricoeur 1996) y en su Antropologia
filosdéfica (Ricoeur 2020), ahora desde la perspectiva de la muerte.

La hermenéutica de Ricoeur apunta a la condicidn trascendental
que el lenguaje tiene para la vida humana al aunar accién y lenguaje
en el acto de habla de la promesa, que no es sino una accién
posibilitante de la identidad narrativa. Con el habla, el individuo
trasciende la biologia, el espacio y el tiempo en el momento en el que

se convierte en sujeto de la frase ‘yo prometo’. Con el habla, el

146



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

individuo trasciende a persona dotada de espiritu. Y con el registro
escrito del habla, la persona entra en el didlogo transgeneracional de
la cultura. Es en el estrato del espiritu donde entra en juego
completamente la persona, de la mano de la intersubjetividad
posibilitada por la mismidad, la alteridad y la ipseidad en el lenguaje.

Seguln nuestro modelo orbital, en la orbita Ps de la persona, los
objetos del alma, los gualia, cobran relacién unos con otros, cobran
valor de acuerdo con unas relaciones heterénomas de sentido. En Py
estas relaciones de sentido son autonomamente determinadas por el
sujeto, pero no es sino en la orbita Ps donde las relaciones establecidas
en el espiritu vinculan responsablemente a la persona con su
circunstancia ambiental e intersubjetiva, salvdandose en ella y
salvandola a ella de acuerdo con el conocido filosofema orteguiano.

Ubicamos la dindamica del duelo en estas tres orbitas apropiativas
espirituales — Pe a Ps —, entendiendo el duelo como el sentido de la
intersubjetividad transgeneracional. Es en la érbita Ps, donde la persona
construye sus razones de acuerdo con la experiencia de interaccién
contextual con su circunstancia. Y es, precisamente, la muerte de los
seres queridos, que conduce a la mortalidad o anticipacién de la propia
muerte, la experiencia limite que marca la clave a partir de la cual se
construye trascendentalmente la persona humana.

Se inicia el titulo de este estudio con la expresidn Ser desde la
muerte en obvia alusién al filosofema heideggeriano Sein zum Tode.
Pero, como se ha intentado justificar, el limite de la muerte no seria
s6lo un final bioldgico sino, también y principalmente, un origen
biografico. Como limite, la muerte es final de la biologia humana, pero
origen de su biografia, pues sdélo tras la toma de conciencia de la
mortalidad el sujeto puede hacer la epojé de la que nace la intuicién
de su condicidn trascendental. La muerte es la condicion de posibilidad
para la vida radicalmente humana, que no es otra que la existencia

como limite, como vida-mortal. La muerte aparece asi como la funcién

147



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

| de negacion alternativa de la vida humana. En este mismo sentido,

escribe Ulises Amaya:

El Dasein no esta en el tiempo ni en la historia, tampoco es
un ser que va hacia la muerte, él es tiempo, es historia y es
muerte, tampoco se trata de que cada dia que el Dasein vive
sea al mismo tiempo un dia de muerte, esto implicaria ser un
ser-muriente, la muerte es una posibilidad en cuanto es un
aun-no, es la maxima posibilidad del Dasein, y como posibili-
dad es algo que forma parte constitutiva de su existencia.
(Amaya Pérez 2016: 75-76)

Se ha defendido en este trabajo el filosofema de que la vida
humana es ser desde la muerte. Repitamos qué quiere decirse con ello:
ser desde la muerte quiere decir que la vivencia de la propia condicion
mortal es necesaria para recibir el estrato espiritual de la persona v,
con ello, para constituirse como persona completa una vez transferida
la subjetividad trascendental desde el propio grupo sociocultural. La
vivencia de la muerte de otros es el origen de la vivencia de la propia
mortalidad, y la vivencia de la propia mortalidad no es sino el
nacimiento a la intersubjetividad trascendental. De esta tesis
extraemos a modo de conclusion tres postulados aplicables en
psiquiatria antropoldgica.

El primero es que la persona copertenece al individuo empirico y
a la subjetividad trascendental. Las &rbitas sexta a octava, que
componen el estrato espiritual de la persona, son 6rbitas morales en el
sentido de valorativas, relacionales e intersubjetivas. No se trata ya
sOlo de la vivencia de qualia en el alma, sino de la integracién de la
persona en un sentido comun compartido en virtud de unas
valoraciones comunes para el grupo sociocultural. Precisamente, es en

virtud de esta constitucidn intersubjetiva que una persona puede

148



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

integrarse socialmente mediante el desempefio de roles. En el caso de
la relacion clinica, tal es el rol de paciente en concordia terapéutica
( Vargas Aragon 2023) con su médico, una concordia, una philia médica,
gue no es sino el espiritu de la medicina.

El segundo es que, si bien el suicidio bioldégico es posible, el
suicidio personal es imposible, pues el estrato espiritual de toda
persona empirica perdura tras la muerte bioldgica de esta. Este
segundo postulado es un argumento de gran utilidad en la terapia
iatrofiloséfica de personas que experimentan tal sufrimiento que el
suicidio se percibe como la Unica esperanza. En los casos mas extremos,
la eutanasia aparece como una alternativa dialogada y deliberada no
lesiva, si bien no necesariamente menos dolorosa, para los
supervivientes en los que perdura la persona que se despide.

El tercer postulado que extraemos es nuestro elogio del duelo,
pues la vivencia del duelo no es sino la pervivencia del espiritu del
muerto en el alma del vivo y el sentido radical de la mortalidad como
anticipacion del propio duelo. En el fragmento ricoeuriano presentado
en la introduccion, el filésofo francés recurre al cuidado en la memoria
de Dios para conservar el sentido de la temporalidad vivida. Ahora bien,
este sentido podria conservarse igualmente sin recurrir a la idea de
Dios apelando a la orteguiana salvacion en la circunstancia. Tal sentido
de salvacién nos permite interpretar con mayor densidad los parrafos

de Delibes que abrian este texto.

Referencias

Abellan-Garcia Barrio, A. (2012). De la dialéctica a la dialdgica. Mar
Oceana, 31: 97-126.

Alarcén Castillo, V. (2020). Hegel versus Husserl: Dos consideraciones
sobre la intersubjetividad y la normatividad. Estudios de Filosofia, 18:
83-111.

Alvarez, E. (2011). La cuestion del sujeto en la fenomenologia de

149



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

Husserl. Investigaciones Fenomenoldgicas, 8: 97-149.

Amaya Pérez, U. S. (2016). El Ser-para-la-muerte (Das Sein zum Tode)
como fundante de una ética en Heidegger. Teoria y Praxis, 28: 65-80.
Binswanger, L. (1973). Articulos y conferencias escogidas. Madrid:
Editorial Gredos.

Boss, Medard. (1977). Existential Foundations of Medicine and
Psychology. New York: Jason Aronson Publishers.

Damasio, A. (2011). El error de Descartes. La razén, la emocién y el
cerebro humano. Barcelona: Destino.

De Haan, S. (2020). Enactive Psychiatry. Cambridge: Cambridge
University Press.

Deafio, A. (1978). Introduccion a la légica formal. Madrid: Alianza
Universidad. Textos.

Delibes, M. (2002). La sombra del ciprés es alargada. Barcelona:
Planeta DeAgostini.

Fuster, J. M. (2006). The cognit: A network model of cortical
representation. International Journal of Psychophysiology, 60(2), 125-
132.

Fuster, J. M. (2015). The Prefrontal Cortex. Academic Press.
Gallagher, S., Hutto, D. D., Slaby, J., & Cole, J. (2013). The brain as
part of an enactive system. Behavioral and Brain Sciences, 36(4), 421-
422.

Gracia, D. (2004). Como arqueros al blanco. Estudios de bioética.
Madrid: Triacastela.

Gracia, D. (2008). Fundamentos de bioética. Madrid: Triacastela.
Gracia, D. (2013). Valor y precio. Madrid: Triacastela.

Gracia, D. (2025). El animal deliberante. Teoria y practica de la
deliberacion moral. Madrid: Triacastela.

Hegel, G. W. F. (2019). Ciencia de la ldgica. Volumen I. La ldgica
objetiva. Edicién de Félix Duque. Madrid: AbadaEditores.

Hegel, G. W. F. (2023). Ciencia de la légica. Volumen II. La légica

150



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

subjetiva. Edicidon de Félix Duque. Madrid: Abada Editores.

Husserl, E. (2002). Lecciones de fenomenologia de la conciencia
interna del tiempo. Traduccién, introduccién y notas de Agustin Serrano
de Haro. Madrid: Editorial Trotta.

Lakoff, G., & Johnson, M. (1980). Metaphors we live by. Chicago: The
University of Chicago Press.

Menéndez, R. C. F. (2015). La indiscreta presencia de si. La génesis de
las habitualidades y el problema de la reflexion en Husserl.
Investigaciones Fenomenoldgicas, 5: 193-218.

Olivares, F. A., Vargas, E., Fuentes, C., Martinez-Pernia, D., & Canales-
Johnson, A. (2015). Neurophenomenology revisited: Second-person
methods for the study of human consciousness. Frontiers in Psychology,
6(May): 1-12.

Ordéiez, S. (2015). La experiencia subjetiva en la investigacion de la
neurociencia cognitiva. El caso de la neurofenomenologia. Open Insight,
6(10): 135-167.

Ortega y Gasset, J. (2004a). Las dos grandes metaforas. En Obras
completas, tomo II. Madrid: Taurus.

Ortega y Gasset, J. (2004b). Vitalidad, alma, espiritu. Obras Completas,
2, 1916. Madrid: Taurus.

Pelegrina Cetran, H. (2006). Fundamentos Antropolégicos de la
Psicopatologia. Madrid: Polifemo.

Ricoeur, P. (1996). Si mismo como otro. Madrid: Siglo XXI de Espafna
Editores, S.A.

Ricoeur, P. (2008). Vivo hasta la muerte. Seguido de Fragmentos.
Buenos Aires: Fondo de Cultura Economica.

Ricoeur, P. (2020). Antropologia filoséfica. Madrid: Biblioteca de
Autores Cristianos.

Rincdn i Verdera, J. (1997). Las dimensiones de la moral en Aranguren:
La moral como estructura, la moral como contenido y la moral como
actitud. Taula: quaderns de pensament (UIB), 27-28: 165-182.

151



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

Rivera de Rosales, ]J. (1998). ¢Es la idea de mente el princio
sistematizador de la critica de la razon pura? Investigaciones
fenomenoldgicas: Anuario de la Sociedad Espafola de Fenomenologia,
2: 133-172.

San Martin, J. (1990). La sexta meditacidon cartesiana de Eugen Fink.
Revista de Filosofia, 3a época, 3(4): 247-263.

San Martin, J. (2015). La nueva imagen de Husserl. Lecciones de
Guanajuato. Madrid: Editorial Trotta.

San Martin Sala, J. (2013). Antropologia Filosofica I. De la Antropologia
cientifica a la filoséfica. Madrid: UNED.

San Martin Sala, J. (2015). Antropologia Filosdfica II. Vida humana,
persona y cultura. Madrid: UNED.

Stanghellini, G. (2020). The Heart of Darkness of the Living Body. En
Tewes C, Stanghellini G, eds., Time and Body: Phenomenological and
Psychopathological Approaches. Cambridge (UK): Cambridge
University Press.

Timmermans, B., Schilbach, L., Pasquali, A., & Cleeremans, A. (2012).
Higher order thoughts in action: Consciousness as an unconscious re-
description process. Philosophical Transactions of the Royal Society B:
Biological Sciences, 367(1594): 1412-1423.

Vargas Aragén (s. f. a). La doble tensién dialéctica en el campo de la
existencia humana. En Libro de Actas del XIV Congreso Internacional
de la Sociedad Hispanica de Antropologia Filoséfica: “Ser Humano:
¢Animales? éDioses? éMaquinas? Humanidad en vilo”. Madrid, 21 a 23
de septiembre de 2022. En prensa.

Vargas Aragén, M. L. & Calderén Alvarez, R. (s. f. b) Ser desde la
muerte en la narrativa de Miguel Delibes: Un estudio iatrofiloséfico a
hombros de Lain. En Sobre la Muerte. XV Congreso de la Sociedad
Hispanica de Antropologia Filosdéfica. Libro de actas. En prensa.
Vargas Aragon, M. L. (2024) Enfermos vocacionales: Un analisis

iatrofilosofico de la discordia clinica en los trastornos funcionales.

152



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Revista Kranion, 19(4): 163-1609.

Vargas Aragdén, M. L. (2017) Neurociencias y filosofia, ¢algo nuevo en
el siglo XXI? Neurosciences and History, 5(1): 38-46.

Vargas-Aragén, M. L. (2023). La concordia terapéutica como meta-
racionalidad en medicina. Revista de la Sociedad de Ldgica,
Metodologia y Filosofia de la Ciencia en Espafia, nimero esp, 20-23.
Vargas-Aragon, M. L. (2024a). La angustia de circunstancia: Un modelo
iatrofiloséfico para la depresalgia. Estudios de filosofia, Julio-diciembre
70: 201-224.

Vargas-Aragén, M. L. (2024b). Ontosemantica de la vulnerabilidad
existencial: Tres postulados iatrofilosoficos. Stoa, 15(29): 21-43.
Vargas-Aragén, M. L. (2025). Morir sano: La salud como actitud.
Revista Kranion, 20(2): 96-102

Welton, D. (2003). The New Husserl: A Critical Reader. Bloomington,
IN: Indiana University Press.

Zubiri, X. (1989). Estructura dinéamica de la realidad. Madrid: Alianza
Editorial / Fundacién X. Zubiri.

Zutt, J. (1974). Psiquiatria antropoldgica. Madrid: Editorial Gredos.

153



Martin Lorenzo Vargas Aragdn, Ser desde la muerte

154



