Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 Received: 01/09/2025
Biannual International Journal of Philosophy Accepted: 01/11/2025
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index Published: 20/01/2026
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6730

La exégesis de la ¢ppovnoig aristotélica en Heidegger

y en Gadamer: continuacion y escision

(The Exegesis of Aristotle’s ®povnoic in Heidegger and

Gadamer: Continuation and Splitting)

Gonzalo Martin Mozo
University of Valladolid - ES

Abstract

This paper will analyse the respective focal points of the exegeses of
Aristotle’s gppovnoic developed by Martin Heidegger and Hans-Georg
Gadamer, highlighting the simultaneous continuity and split that occurs
in the reworking of the interpretation of the @povnoic in Gadamer's
hermeneutics. It will be argued that the divergences between the two
approaches reflect an essential difference in the conception of
understanding: while Heidegger's interpretation of the @povnoic is
marked by the programmatic context of the existential analytic of
Dasein, in Gadamer’s framework its social and intersubjective
dimension acquires centrality.

Keywords: Phenomenology, Heidegger, Gadamer, Hermeneutics,

(ppovNaIg

Resumen
En el presente articulo se analizaran los respectivos puntos neuralgicos
de las exégesis de la @povnoic aristotélica que desarrollan Martin

Heidegger y Hans-Georg Gadamer, remarcando la simultanea



Gonzalo Martin Mozo, La exégesis de la ppovnoig aristotélica en Heidegger y en Gadamer

continuidad y escision que se produce en la reelaboracion de la
interpretacion de la @povnoic en la hermenéutica de Gadamer. Se
sostendra que las divergencias entre ambas aproximaciones reflejan
una diferencia esencial en la concepcion de la comprension: mientras
que la interpretacion de la gpovnoic de Heidegger esta marcada por
el contexto programatico de la analitica existencial del Dasein, en el
marco gadameriano adquiere centralidad su dimension social e
intersubjetiva.

Palabras clave: Fenomenologia, Heidegger, Gadamer, Hermenéutica,

(ppovNaIg

1. Introduccion

En el presente articulo se analizara la simultdnea continuacién y
escision de la exégesis heideggeriana de la @povnoig que articula Hans-
Georg Gadamer. A lo largo del articulo se tratard de mostrar cémo las
diferencias entre ambas interpretaciones son la manifestacion de una
divergencia esencial a la hora de concebir la comprension en la analitica
existencial del Dasein y la hermenéutica gadameriana: mientras que la
exégesis heideggeriana de la @pdvnoig estd marcada por un cierto
corte ‘individualista’ - probablemente, como defenderemos
posteriormente, fruto de un influjo kierkegaardiano -, el andlisis
gadameriano profundiza en el inherente caracter social e intersubjetivo
de la comprensién.

Para ello, se presentaran las bases de las exigencias
metodoldgicas de la fenomenologia del joven Heidegger que le llevan,
ya desde su tesis de habilitacion, a dibujar un profundo
entrelazamiento entre mistica y fenomenologia. Este entrelazamiento
marcara la posterior lectura de Aristételes que Heidegger llevara a cabo.
La exégesis de Heidegger busca romper con la aséptica interpretacion

neoescolastica de Aristoteles. La @povnoig se presenta, en este

218



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

contexto, como un pilar fundamental que trata de subsanar los excesos
racionalistas de la Modernidad, mostrando otro género de racionalidad
o sabiduria que atiende a todo aquello que puede ser de otra manera,
a un saber no tedrico acerca de la vida. A continuacién, se mostrara
gue la @povnaoig, como muestra el propio Heidegger, es, al igual que la
oogia, una modalidad especifica del volcg, un modo de proyeccion
existencial, cuestion que se tratara de relacionar con la nocién de
‘sujeto’ mistico que el fildsofo de MeBkirch habia tratado unos afos
antes.

Posteriormente, se profundizara en la exégesis gadameriana de la
@povnaig, ahondando en la simultanea herencia y diferencia para con
la lectura heideggeriana de la filosofia practica aristotélica. A raiz de la
diferencia que existe entre Heidegger y Gadamer a la hora de concebir
la comprensién - lo cual determina sus relaciones con la tradicién -,
se fundan las diferencias entre sus respectivas interpretaciones de la
ppovnoaic. De este modo se configuran las dos diferencias esenciales
entre ambos: en primer lugar, Heidegger defendera que el objeto de la
Ppovnaig es la BouAeueoBal, mientras que Gadamer sostendra que la
(ppovnolIG se trata de una actividad complementaria de la ouUveoig; en
segundo lugar, la relacién entre @povnoic y ABog - practicamente
ignorada por Heidegger - se constituira como un pilar fundamental de

la hermenéutica gadameriana.

2. La @povnoig en el pensamiento de Martin Heidegger: é¢una
exigencia metodolégica?

Como el propio Heidegger resefia en los Cuadernos negros, su
iniciacion en la filosofia vino de la mano de Aristdteles, principalmente
a partir de Sobre los multiples significados del ente segun Aristdteles
de Brentano y la Metafisica de Lotze (GA 97: 470). No obstante, como
trataremos de mostrar a continuacion, la recuperacion heideggeriana

de otro Aristoteles con respecto al de la tradicion - particularmente,

219



Gonzalo Martin Mozo, La exégesis de la ppovnoig aristotélica en Heidegger y en Gadamer

otro Aristételes alternativo a la exégesis neoescolastica — no se trata
tanto de una vuelta a sus inicios filoséficos, como de una conjugacion
de las exigencias metodoldgicas del pensamiento del joven Heidegger
con el desanimo que le produjeron los cursos sobre fenomenologia de
la religién - principalmente por culpa de sus alumnos -. En este sentido,
propondremos que la exégesis que Heidegger realiza de la ppovnoiIg
aristotélica ha de ser entendida a partir del innegable influjo de la

mistica medieval.

2.1. Exigencias metodoldgicas de la fenomenologia del joven Heidegger:
fenomenologia y mistica

Lo cierto es que, pese a la evidente importancia que tenia para el joven
Heidegger la filosofia medieval, las primeras lecciones de Heidegger en
Friburgo estan dedicadas a la cuestidén del método de la fenomenologia.
Como ya habia adelantado el Husserl de las Investigaciones Ldgicas, el
método no ha de venir dado por algo ajeno a la propia confrontacion
con las cosas mismas (HUA XIX.1: 24). Este principio, denominado el
principio de ausencia de presupuestos [Voraussetzunglosigkeit],
marcara en buena medida la totalidad de las lecciones de Friburgo: el
método no puede sino venir del acceso a la ‘cosa’ de la filosofia, de la
confrontacién con el ambito propio de la misma. Debido a que la
filosofia se configura como saber de los comienzos absolutos
(Rodriguez 1997: 19), como ciencia originaria [Ursprungwissenschaft]
que atiende a las raices de todo (GA 56/7: 78 y ss), esta ciencia
originaria ha de tener como ambito, como ‘cosa’ algo previo a todo
saber, conocer u obrar: la vida. La fenomenologia implica, por
consiguiente, un impulso esencial que, simultdneamente, renueva y
autonomiza a una filosofia que parecia abocada a la fatal eleccidn entre
un racionalismo que esclerotiza todo aquello que no encaje en su
concepto de razén y un irracionalismo que impide dotar de cualquier

direccion o sentido a la existencia humana. La vida, “punto arquimédico”

220



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

de la transformacién hermenéutica de la fenomenologia (Adridn
Escudero 2013: 218) se constituird como el epicentro de la doble critica
a los excesos tanto del irracionalismo como del racionalismo, como
indicaba Heidegger ya en su tesis de habilitacién: «la filosofia como
imagen racionalista desvinculada de la vida es impotente, la mistica
como vivencia irracional es carente de meta»! (GA 1: 410).

A este respecto, la filosofia medieval, particularmente la mistica,
toma una importancia capital dentro del programa filoséfico del joven
Heidegger: no solo se trata de que la devocion absoluta al objeto
[absolute Hingabe] (GA 1: 198) que articula la escolastica sea el
contrapunto esencial a la centralidad del sujeto que acontece a partir
de la modernidad, tampoco Unicamente de que la in tendere escolastica
permita apreciar la coincidencia conceptual que existe entre el binomio
noesis-noema y el modus activus et modus pasivos (Kisiel 1995: 30);
sino que la mistica medieval supone un enclave fundamental para la
tarea de hacerse cargo filoséficamente de la vida sin tratarla «como si
estuviera meramente frente a nosotros como un objeto»? (Heidegger
y Blochmann 1990: 14). Para poder dar cuenta de ello es necesario,
afirma Heidegger, romper con la idea de que la filosofia medieval
consiste en una oposicion, consolidada a partir de la Modernidad, entre
escolastica - racionalismo - y mistica - irracionalismo - (GA 1: 410),
en tanto que mistica y escolastica aparecen esencialmente unidas,
como representa paradigmaticamente Meister Eckhart. Esta unién
supone que la mistica, lejos de configurarse como una disposicidn
ascética e irracional, incluye el conocimiento ‘racional’ que se le

atribuye a la escolastica, pero lo hace atendiendo a una estancia

! Citaremos, de aqui en adelante, indicando la referencia de la Gesamtausgabe vy, en
caso de tratarse de una cita literal, se indicara, después de una diagonal (/), la
referencia de la traduccién empleada. Si la traduccidn es propia se indicara en una
nota a pie de pagina. Traduccidn propia. Mantenemos aqui las cursivas que pone el
propio Heidegger.

2 Traduccién propia.

221



Gonzalo Martin Mozo, La exégesis de la ppovnoig aristotélica en Heidegger y en Gadamer

anterior a la separacién entre sujeto y objeto, anterior siquiera a la
distincidon entre teoria y praxis: el ‘sujeto’3 mistico, dirda Heidegger, «ha
de estar por encima de contraposiciones y antagonismos, ha de ser un
sujeto previo a toda contrariedad» (GA 60: 318 / 1997: 173). De este
modo, la mistica no solo corrige los excesos racionalistas arrebatando
los aires de superioridad y plenitud a lo meramente tedrico, sino que
hace patente que todo intento de apropiacion de la propia existencia,
de hacerse cargo de la vida corre el peligro de permanecer impotente
o carente de meta si no se atiende al ambito originario que representa
el sujeto mistico. Consecuentemente, parece existir un
entrelazamiento entre la actitud mistica y la que requiere el proyecto
fenomenoldgico del joven Heidegger (Roggero 2012: 216), algo que el
fildsofo de MeBkirch hace patente en sus apuntes para unas lecciones
sobre mistica medieval que no llegd a impartir: a su juicio, Santa
Teresa de Jesus «ve, en cuanto mistica, fenomenolégicamente» (GA
60: 337 / 1997: 190).

2.2 La ppovnaoig aristotélica

La temprana influencia de la mistica medieval resulta fundamental para
comprender la importancia y los matices esenciales de la exégesis de
la ppovnaig aristotélica. Para ello es necesario comprender que el viraje
de las lecciones de Heidegger desde el cristianismo primitivo - las

cuales deben entenderse desde la influencia de la mistica medieval®

3 Heidegger incluye entre comillas la palabra ‘sujeto’ debido a que el ‘sujeto’ mistico
no menta a un sujeto tal y como es entendido en la estructura representacional del
conocimiento, esto es, en la relacion sujeto-objeto, sino, mas bien, una unidad
esencial en el ambito pretedrico. Probablemente, Heidegger decidi6 emplear el
término ‘sujeto’ para evitar la identificacion de esta unidad con la pasividad, dado
que la unidad de Dios y lo creado en la mistica se configura a modo de actividad
siendo, por ejemplo, en Eckhart esta actividad el autoconocimiento de Dios en su
propio devenir.

4 Hemos tratado con mayor profundidad esta cuestion en Autor. Los rendimientos
filosoficos del pensamiento de Meister Eckhart en la fenomenologia del joven
Heidegger. Filosofia Unisinos (en prensa).

222



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

hasta Aristoteles — no se basa en cuestiones de indole filoséfica, sino
que tiene su origen, como muestra en una carta a Lowith, en el bajo
nivel filoséfico — por parte de los alumnos - de las lecciones sobre

fenomenologia de la religidn:

Debido a que me gustaria aprender algo con los seminarios,
a través de objeciones y dificultades, y estas Unicamente se
originan con la agudeza necesaria cuando los participantes
estan al nivel de la tarea, he decidido renunciar a mi
seminario de fenomenologia religiosa, dado que solamente
podria dar lugar a la chachara religioso-filoséfica que me
gustaria erradicar de la filosofia, la charla sobre lo religioso
que se conoce en los manuales. Quizas podamos ensayarlo el
proximo verano. He pensado en Plotino, pero tenia entonces
algunas de las mismas dificultades. De este modo, me decidi
por la metafisica de Aristoteles. (Heidegger y Lowith, BP II:
20)>

Sin embargo, pese a este cambio tematico, la lectura de
Aristételes, como se aprecia en el Natorpbericht, no permanece ajena
a la problematica fundamental fruto de las exigencias metodolégicas
de la fenomenologia: cédmo la experiencia religiosa presenta un impulso
esencial hacia la facticidad que sirve como guia de la apropiacion de la
existencia. Es por ello que Heidegger ha de enfrentarse a la teologia
neoescolastica, conforme a la cual «la idea del hombre y la del Dasein
viviente [...] se funda en la “Fisica”, en la “Psicologia”, en la “Etica” y
en la “Ontologia” aristotélicas» (GA 62: 369 / 2000: 53). El ‘sujeto’
mistico, aquel ‘sujeto’ constituido en el estado previo a toda

contrariedad, lejos de estar basado en la Fisica, la Etica, la Ontologia o

> Traduccién propia.

223



Gonzalo Martin Mozo, La exégesis de la ppovnoig aristotélica en Heidegger y en Gadamer

la Psicologia, se funda en la vivencia religiosa, se instituye conforme a
un «nuevo nexo motivacional de la superestructura tedrico mistica [que]
hunde sus raices en la religiosidad viva, en el sujeto vivo» (GA 60: 317
/ 1997: 317). De este modo, la exégesis que Heidegger articulara de
Aristételes se basa, fundamentalmente, en recuperar este mismo nexo
motivacional que Heidegger habia encontrado previamente en la
mistica medieval. Consecuentemente, si el propio Heidegger admitia
gue, conforme a sus lecturas de Aristoteles — por medio de Brentano y
Lotze - habia logrado, a partir de 1910, establecer una primera
reflexidon conjunta con Meister Eckhart (GA 97: 346), es posible afirmar
que, a partir de 1920, las reflexiones acerca de la obra de Aristoteles
estan mediadas por la influencia del mistico renano.

El interés de Heidegger por la filosofia practica aristotélica - de
acuerdo con Gadamer, principalmente a partir de la Retérica y la Etica
(1989: 230) - se encuentra, segun proponemos, alentado por la
eminente y fehaciente importancia capital de la praxis en la mistica
medieval en general y la mistica renana en particular - lo cual hace
que sea considerada como la legitima sucesora de la filosofia de la
antigliedad tardia entendida como forma de vida (Kobusch 2005: 247)
-. La @povnoig aparecera, en este contexto, como la «expresion de la
vida tal y como ella se comprende a si misma» (Chillén 2019: 146),
como la base elemental de lo que constituird posteriormente la
Verstehen en tanto que determinacidn esencial del Dasein (Vigo 2008:
216), como alternativa «a la orientacién unilateral de las concepciones
modernas de la subjetividad, basadas en los actos puramente
teoréticos» (Volpi 1994: 339). Sin embargo, pese a la evidente
reivindicaciéon de la @povnoic como otro género de conocimiento,
Heidegger remarca que oogia y @povnoiG «se interpretan como
modalidades especificas en las que se realiza el voig, el inteligir puro
en cuanto tal» (GA 62: 376 / 2000: 61). Pese a que Heidegger deja

abierta esta cuestidn sin llegar a profundizar en ella, el entrelazamiento

224



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

entre actitud mistica y fenomenoldgica permite establecer un nexo
esencial entre las consideraciones acerca de la mistica medieval y la
exégesis de la ppovnaoig aristotélica.

Ciertamente, Heidegger ontologiza la ppdvnaic para convertirla en
la base de la interpretacidon [Auslegung] que retoma todo lo que excede
el logos apofantikos (Grondin 1999: 140), lo cual responde a la
pretension que recorre todo el pensamiento heideggeriano - la
posibilidad de articular una filosofia que no se reduzca la teoria (Figal
1996: 35) -. No obstante, del mismo modo que existe una importancia
capital de la praxis en la mistica renana y, no por ello, el sujeto mistico
permanece anclado a su dimensién practica - de ahi que Heidegger
muchos aflos mas tarde incorpore la geldzenheit eckhartiana en su
concepcidon de la serenidad [Gelassenheit], la cual esta mas alla de la
distincion entre teoria y praxis en tanto que es un obrar superior mas
alld de toda actividad y pasividad (GA 77: 108) -, pareceria que la
ppovnaig, pese a ser un enclave fundamental para la cuestion de como
entrar en el circulo hermenéutico (GA 2: 203), no deja de ser una
modalidad especifica del voig, de modo que seria este inteligir puro -
elemento analogo a la concepcién del ‘sujeto’ mistico - el que marca
la comprensién propia de la actitud fenomenolégica, y, con ello, que la
actividad del volg entrafia la dimension factico-ontolégica del
comprender , del mismo modo que la actividad superior del ‘sujeto’
mistico - mas alla de toda distincion entre teoria y praxis - marcaba el

camino programatico del pensamiento de Heidegger.

3. La @povnoic en Gadamer: tradicién, cUveoic y 60¢

La influencia de la exégesis heideggeriana de la @pdvnoig aristotélica
resulta absolutamente central para comprender qué papel desempeifia
la ppovnaiIg en el pensamiento de Gadamer. No en vano, fue la lectura
en 1922 del Informe Natorp, particularmente el analisis del libro VI de

la Etica a Nicoémaco lo que llevéd a Gadamer a desplazarse a Friburgo

225



Gonzalo Martin Mozo, La exégesis de la ppovnoig aristotélica en Heidegger y en Gadamer

para aprender de quien apenas un lustro mas tarde acabaria por
escribir Ser y tiempo. Asi pues, Gadamer recuerda cdmo en aquellas
lecciones de Marburgo la determinaciéon de la ¢povnoic - racionalidad
practica — como allo eidos gnoseos se convirtidé para él en una palabra
magica [Zauberwort] (GW II: 485). Eso explica que en 1927,
particularmente en su resefia de la obra de Jaeger
Entstehungsgeschichte der Metaphysik der aristotelische Proteptikos
und die entwicklungsgeschichte Betrachtung der aristotelischen Ethik,
la @povnoig se configura como un elemento central, siendo
particularmente importante cémo la ppovnoic acaba por ser un enclave
esencial del desarrollo de la ética aristotélica a partir del Filebo (GW V:
181), en tanto que se relaciona con la separacion del pensamiento de
Platdn que acontece en el primer libro de la Ftica a Nicémaco -

principalmente en la critica a la unidad de saber y actuar -.

3.1 La ppovnoig, tradicidon y ouveoic

Sera, no obstante, en 1930 en su ensayo Praktisches Wissen (GW V:
230-248) donde Gadamer desarrolle la que sera su interpretacién
central de la povnaoig que, con ligeras modificaciones, mantendra a lo
largo de su pensamiento. Mientras que Heidegger, segun explicd en
una leccién en casa de Gadamer, defendia que la ppovnoic coincide con
el cuidado [Sorge] en un sentido cercano a Kierkegaard (Dottori 2009:
306) - una concepcidon de corte mas ‘individual’ motivada,
probablemente, por las cuestiones programaticas de Ser y tiempo y la
ausencia de la tercera seccidn de dicha obra, la cual ampliaria el cerco
individualista de la analitica existencial - Gadamer criticara, si bien no
frontalmente, el excesivo tinte individual que tiene la exégesis
heideggeriana de la @povnoic. Pese a que la interpretacién de la
ppovnaic de Gadamer no varia sustancialmente, esta critica no se hace
patente en Verdad y Método, dado que, como muestra Grondin (2003:

401), Gadamer parece no querer confrontar directamente a su maestro

226



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

en dicha obra. Si lo hard, no obstante, en Zwischen Phdnomenologie
und Dialektik. En este ensayo Gadamer criticard la concepcidon del
‘lenguaje de la metafisica’ (GW II: 11 y ss). A partir de ello, el discipulo
de Heidegger articulara una critica que atiende a la base de la
concepcidn de la tradicidn que Heidegger desarrolla. Mientras que para
el filésofo de MeBkirch en la relacion de la filosofia con la tradicion
opera una regresion destructiva o degradante [abbaue Riickhang] (GA
62: 368), Gadamer acentua, si bien esta es también una dimensién de
la propuesta heideggeriana, el caracter positivo de la pertenencia a la
propia tradicion® (GW I: 285). Esta diferencia entre Heidegger vy
Gadamer propicia que sus respectivos analisis de la @povnaoig se
desarrolle, en el caso de Heidegger, sobre la base de una ontologia a
modo de hermenéutica de la facticidad, y, en el caso de Gadamer, sobre
una constante representacion histérica de la tradicién (Chang 1994: 51
y ss) que trata, y esta es la esencia de Verdad y Método, de articular
una investigacién acerca de una verdad que no puede ser aprendida
por medio de la aplicacidon de un determinado método constituido por
una serie de reglas fijas. La tradicién no serd, en este contexto,
meramente una defensa de lo convencional, sino la configuracion
ulterior de la vida en su dimension moral y social (GW II: 470), a modo
de acto de reconocimiento libre y racional. En este sentido, la ppovnaig
es comprendida como la base de la racionalidad tanto practica como
cientifica, tomando asi esta nocidon de la filosofia practica aristotélica
una posicion central y modélica para la filosofia de Gadamer, en tanto
que atiende directamente a la piedra angular de la hermenéutica: el
saber ligado a la situacién [Situations gebundenes Wissen].

Asi pues, pese a que Gadamer mantiene en Das hermeneutsiche
Problem und die aristotelische Ethik (2001: 33-41) las diferencias

6 No es posible, por motivos de espacio, profundizar en la relacidn entre la ontologia
y la hermenéutica. Para ello véase Beuchot 2008; o Benito Torres 2022.

227



Gonzalo Martin Mozo, La exégesis de la ppovnoig aristotélica en Heidegger y en Gadamer

entre @povnoic y TExvn que Heidegger habia senalado, Gadamer
criticara la afirmacién heideggeriana en sus lecciones sobre el sofista
(GA 19: 144) de que el objeto de la @podvnoic la BouAeueoBal, la
deliberacién, en tanto que no hay praxis sin deliberacién. Para Gadamer,
la @povnoic es una actividad complementaria [komplementére
Betdgtigung] de la ouveoic (Riedel 1990: 103), de la capacidad de
juzgar. Por medio del juicio es posible ejercitar, dice Aristoteles, la
capacidad de juzgar cuando alguien habla acerca de las cosas que son
objeto de prudencia (EN. 1143 al4-16). La combinacion entre
Pppovnaoic y ouveoig hace patente el entramado social sobre el cual se
desarrolla la @pdvnoig, lo cual permite a Gadamer subrayar la
autorreferencialidad y el caracter inherentemente social e
intersubjetivo de la @povnoic. Consecuentemente, la esencia de la
determinacion de la historia como filosofia practica insiste y se centra
en la capacidad natural del ser humano para tratar comprensivamente
su mundo, incluyendo en dicha comprensién tanto el ejercicio del juicio
por medio de la conversacidén acerca de las cosas que son objeto de la
ppovnaolg, como de las necesidades de los otros. Esto lleva a Gadamer
a la segunda diferencia fundamental que separa su concepcién de la

ppovnoig aristototélica de la de Heidegger: la vinculacién del A80o¢ con

la ppoOVvNOIG.

3.2 La @povnoig y el ABog

Lo cierto es que la vinculacion del ABoc con la ¢povnoic queda
absolutamente desdibujada en la interpretacién heideggeriana de la
filosofia practica aristotélica. La clave fundamental de esta exégesis
que relaciona RBoC y PpoOvNaIg consiste en que la comprension no se
configura, de acuerdo con Gadamer, como un acto de la subjetividad,
sino, mas bien, como una entrada en una tradicién en la que pasado y
presente se encuentran absolutamente mediados. No en vano, en Uber

die Méglichkeit einer philosophischen Ethik, Gadamer pasa a definir el

228



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

nBoc ontoldégicamente, afirmando que el concepto de ABoc determina
gue la virtud no consiste Unicamente en el conocimiento, sino que la
posibilidad del conocimiento depende de «c6mo es cada uno, pero este
ser cada uno ha sido moldeado, a su vez, por su educacién y su modo
de vida»’ (GW IV: 183). En este sentido es en el que en un ensayo de
1980 - Probleme der praktischen Vernunft — Gadamer comprende la
Konvention como la identidad entre conciencia individual y las
convicciones de la conciencia de los demas, y no como una serie de
reglas externas (GW II: 26). Consecuentemente, la convencion
consiste, en Ultima instancia, en los érdenes de la vida que uno crea
para si mismo. La ¢pdvnoig, en su estrecha vinculacion al A8o¢, acaba
por incluir todos los d6rdenes de la vida, da cuenta de la pretensién
omniabarcante y universal del comprender de la que habla Gadamer
en el prefacio a la II edicion de Verdad y Método (GW II: 440).

La vinculacidon entre ABoc y ¢podvnoic ahonda, por ende, en el
caracter intersubjetivo de la comprensién hermenéutica, algo que,
pese a estar presente en el analisis de Heidegger, no gozaba de un
papel fundamental, como si hace en el caso de Gadamer. En ultima
instancia, la lectura de Gadamer parece ampliar aquello que, estando
ya presente en el pensamiento de Heidegger, no habia sido remarcado
con suficiente intensidad, razéon por la cual se ha criticado, como
representa paradigmaticamente Derrida, la ausencia del Otro en el
Heidegger de la época de Ser y tiempo. La @povnoig, en su
entrelazamiento con el ABoc, muestra el camino ejemplar de la
racionalidad responsable [verantwortliche Verniinftigkeit] (GW I1: 327)
que articula el pensamiento de Gadamer, mostrando, por qué no decirlo,
que el voig, la inteleccidon pura, no consiste en una abstraccidén absoluta,

sino en una disposicién para con el mundo que incluye todos los

7 Traduccidn propia de: «wie einer ist, dieses Sein ener jeden aber wiederum durch
Erziehung und Lebensweise seine vorgdngige Préagung erfahren hat>».

229



Gonzalo Martin Mozo, La exégesis de la ppovnoig aristotélica en Heidegger y en Gadamer

ordenes de la vida.

4. A modo de conclusion
A lo largo del articulo se ha tratado de mostrar cémo tanto la influencia
decisiva de la mistica medieval - la mistica renana -, en conjuncion
con las exigencias metodoldgicas de la fenomenologia, determina la
exégesis heideggeriana de otro Aristoteles que excede los rigidos
moldes del neoescolasticismo, de un Aristételes que hunde sus raices
en la facticidad, al igual que sucedia con el ‘sujeto’ mistico. Por medio
de esta influencia es posible advertir que, pese a la evidente
reivindicacién del papel ontoldgico de la filosofia practica aristotélica,
la ppovnoic no deja de ser un modo, al igual que la copia, del voig,
de la inteleccion pura. La exégesis de la ppovnaig pone de manifiesto,
ciertamente, aquel otro género de conocimiento que, al igual que la
propia existencia humana, Unicamente puede conjugarse en gerundio
(Chillédn 2025: 10 y ss), aquel otro género de conocimiento acerca de
aquello que puede ser de otra manera. No obstante, esta recuperacion
de la @povNnoIg deriva en una recuperacion, como sucedia con la praxis
de la mistica, de la antesala de toda contradiccion, de toda distincién
entre teoria y praxis, al foco esencial de toda posibilidad de relacién
comprensiva para con el mundo. Por consiguiente, el vodg, lejos de
configurarse como una abstraccion, permanece vinculado a la realidad
viva del ser humano sin, por ello, caer en un irracionalismo que no
puede otorgar direccion alguna a la existencia. La ¢povnoic y co®ia
son, por ende, modalidades especificas de un voic originario que, como
sucedia con el ‘sujeto’ mistico, estd mas alla de toda contrariedad, mas
allad de toda pasividad y actividad, de la distincién entre teoria y praxis.
En buena medida, Gadamer continuara el espiritu de la exégesis
heideggeriana, si bien, liberandose de los compromisos programaticos
de lo que se constituird posteriormente en Ser y tiempo, que

determinaron definitivamente la interpretacion de Heidegger. Esta

230



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

continuaciéon que Gadamer lleva a cabo es, en buena manera, una
intensificacion de lo que estaba ya presente en la lectura de Heidegger.
La diferencia fundamental no es otra que la interiorizacién del proyecto
de una analitica existencial: mientras que Heidegger, tanto en su
exégesis de la mistica medieval como en su lectura de Aristoteles,
presenta una concepcion mas individualista de la comprension, en la
cual la relacidn con la tradicién consiste en una regresion destructiva
que trate de extraer los rendimientos filoséficos necesarios para una
critica al presente; Gadamer profundiza en mayor medida en el
caracter positivo de la pertenencia a la tradicion. Esto se traduciria en
que Heidegger comprenderia la inteleccion pura que supone el voig
desde una concepcidén individualista -marcada, como se ha sefalado,
por Kierkegaard-, mientras que en Gadamer toda posibilidad de
inteleccion estaria marcada por la pertenencia a la tradicién. Esto
explica en buena medida, en primer lugar, que Heidegger defienda que
el objeto de la @povnoic es la BouAeueoBal, y no la oUveoic como
sostiene Gadamer, y, en segundo lugar, que la estrecha vinculacion
entre ABo¢ y ppovnoig, practicamente ignorada por Heidegger, sea un

pilar fundamental de la hermenéutica gadameriana.

Bibliografia

Adrian Escudero, J. (2013). Husserl, Heidegger y el problema de la
reflexion. LOGOS. Anales del Seminario de Metafisica, 46: 47-75.
Benito Torres, J. (2022). Una rehabilitacion gadameriana de la
metafisica: la ontologia hermenéutica y la recuperacién del problema
del ser. Logos. Anales del Seminario de Metafisica, 55(2): 201-218.
Beuchot, M. (2008). La hermenéutica y las nuevas ontologias. EN-
CLAVES del pensamiento, 2(4): 77-89.

Chang, T.-K. (1994). Geschichte, Verstehen wund Praxis. Eine

Untersuchung zur philosophischen Hermeneutik Hans-Georg Gadamers

231



Gonzalo Martin Mozo, La exégesis de la ppovnoig aristotélica en Heidegger y en Gadamer

unter besonderer Berlicksichtigung ihrer Anndherung an die Tradition
der praktischen Philosophie. Marburg: Tectum Verlag.

Chillén, J. M. (2019). Heidegger y la prudencia aristotélica como
protofenomenologia. Ideas y Valores, 68(169): 133-152.

Chillén, J. M. (2025). Todavia. Esbozo de una filosofia existencial del
tiempo. Granada: Comares.

Dottori, R. (2009). The concept of phronesis by Aristotle and the
beginning of hermeneutic philosophy. Etica & Politica / Ethics & Politics,
11(1): 301-310.

Figal, G. (1996). Vollzugssinn und Faktizitat. En Der Sinn des
Verstehens. Beitrége zur hermeneutischen Philosophie. Stuttgart:
Reclam, 32-44.

Gadamer, H.-G. (1989). Heideggers ‘theologische’ Jugendschrift.
Dilthey Jahrbuch, 6.

Gadamer, H.-G. (1990). Gesammelte Werke 1. Hermeneutik 1.
Wahrheit und Methode. Tlbingen: Mohr Siebeck.

Gadamer, H.-G. (1993). Gesammelte Werke II. Hermeneutik II.
Wahrheit und Methode. Tubingen: Mohr Siebeck.

Gadamer, H.-G. (1993b). Gesammelte Werke V. Griechische
Philosophie I. Tubingen: Mohr Siebeck.

Gadamer, H.-G. (1999). Gesammelte Werke IV. Neuere Philosophie II.
Tubingen: Mohr Siebeck.

Gadamer, H.-G. (2001). Das Problem des historischen BewubBtseins.
Tubingen: Mohr Siebeck.

Grondin, J. (1999). Introduccién a la hermenéutica filosdfica (A.
Ackermann, Trad.). Barcelona: Herder.

Grondin, J. (2003). Hans-Georg Gadamer. Zur Phanomenologie des
Verstehens-Geschehens. En D. Thoma (Ed.), Heidegger-Handbuch.
Leben - Werk - Wirkung (pp. 399-405). Stuttgart: J. B. Metzler.
Heidegger, M. (1978). GA 1: Frihe Schriften (1912-1916). Frankfurt

am Main: Vittorio Klostermann.

232



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Heidegger, M. (1976a). GA 2: Sein und Zeit (1927). Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann.

Heidegger, M. (1987). GA 56/57: Zur Bestimmung der Philosophie 1.
Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem (KNS 1919)
(B. Heimbdlchel, Ed.). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.
Heidegger, M. (1995). GA 60: Phdnomenologie des religibsen Lebens
(F. von Herrmann, Ed.). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.
Heidegger, M. (2005). GA 62: Phdnomenologische Interpretation
ausgewdhlter Abhandlungen des Aristoteles zu Ontologie und Logik (SS
1922) (G. Neumann, Ed.). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.
Heidegger, M. (1995). GA 77. Feldweg-Gesprédche (1944/45). Frankfurt
am Main: Vittorio Klostermann.

Heidegger, M. (2015). GA 97: Anmerkungen I-V (Schwarze Hefte
1942-1948). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.

Heidegger, M. (1997). Estudios sobre mistica medieval. Madrid: Fondo
de Cultura Econdmica.

Heidegger, M. (2000). Problemas fundamentales de la fenomenologia
(1919/1920) (F. de Lara & F. de Lara Lépez, Trads.). Madrid: Trotta.
Heidegger, M., & Blochmann, E. (1990). Briefwechsel 1918-19689.
Marbach am Neckar: Deutsche Schillergesellschaft.

Heidegger, M., & Loéwith, K. (2017). Briefwechsel 1919-1973.
Friburgo/Munich: Karl Alber.

Husserl, E. (1976). Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phdnomenologie (Husserliana XXIX). Dordrecht:
Martinus Nijhoff.

Kisiel, T. (1995). The Genesis of Heidegger’s Being and Time. Berkeley:
University of California Press.

Kobusch, T. (2005). Lesemeistermetaphysik - Lebemeistermetaphysik.
Zur Einheit der Philosophie Meister Eckharts. En A. Speer & L. Wegener
(Eds.), Meister Eckhart in Erfurt. Berlin: Walter de Gruyter, 239-258.

Mozo, G. M. (en prensa). Los rendimientos filoséficos del pensamiento

233



Gonzalo Martin Mozo, La exégesis de la ppovnoig aristotélica en Heidegger y en Gadamer

de Meister Eckhart en la fenomenologia del joven Heidegger. Filosofia
Unisinos.

Riedel, M. (1990). Hermeneutik und Gesprachsdialektik. Gadamers
Auseinandersetzung mit Heidegger. En M. Riedel, Héren auf die
Sprache. Die akroamatische Dimension der Hermeneutik. Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 96-130.

Rodriguez, R. (1997). La transformacion hermenéutica de Ia
fenomenologia: una interpretacion de la obra temprana de Heidegger.
Madrid: Tecnos.

Roggero, J. L. (2012). Hingabe an die Sache. Misticismo vy
fenomenologia en la ciencia originaria preteorética del joven Heidegger.
Revista Latinoamericana de Filosofia, 38(2): 205-232.

Vigo, A. G. (2008). Arqueologia y aleteiologia y otros estudios
heideggerianos. Buenos Aires: Biblos.

Volpi, F. (1994). La existencia como praxis. Las raices aristotélicas de
la terminologia de Ser y tiempo. En G. Vattimo (Comp.), Hermenéutica
y racionalidad (S. Perea Latorre). Bogota: Norma, 327-383.

Volpi, F. (2012). Heidegger y Aristételes (M. ]J. De Ruschi, trad.).
Buenos Aires: Fondo de Cultura Econdmica.

Xolocotzi Yafiez, A. (2009). ¢Por qué Heidegger lleva a cabo una
rehabilitacién de la phronesis aristotélica? Tdpicos. Revista de Filosofia,
37: 117-133.

234



