
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  01/09/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  01/11/2025  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026  
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6730 

 

 

  

 

La exégesis de la φρόνησις aristotélica en Heidegger 

y en Gadamer: continuación y escisión 

 

(The Exegesis of Aristotle’s Φρόνησις in Heidegger and 

Gadamer: Continuation and Splitting) 

 

Gonzalo Martín Mozo  

University of Valladolid - ES 

 

Abstract 

This paper will analyse the respective focal points of the exegeses of 

Aristotle’s φρόνησις developed by Martin Heidegger and Hans-Georg 

Gadamer, highlighting the simultaneous continuity and split that occurs 

in the reworking of the interpretation of the φρόνησις in Gadamer's 

hermeneutics. It will be argued that the divergences between the two 

approaches reflect an essential difference in the conception of 

understanding: while Heidegger's interpretation of the φρόνησις is 

marked by the programmatic context of the existential analytic of 

Dasein, in Gadamer’s framework its social and intersubjective 

dimension acquires centrality. 

Keywords: Phenomenology, Heidegger, Gadamer, Hermeneutics, 

φρόνησις 

 

Resumen 

En el presente artículo se analizarán los respectivos puntos neurálgicos 

de las exégesis de la φρόνησις aristotélica que desarrollan Martin 

Heidegger y Hans-Georg Gadamer, remarcando la simultánea 



Gonzalo Martín Mozo, La exégesis de la φρόνησις aristotélica en Heidegger y en Gadamer 

218 

continuidad y escisión que se produce en la reelaboración de la 

interpretación de la φρόνησις en la hermenéutica de Gadamer. Se 

sostendrá que las divergencias entre ambas aproximaciones reflejan 

una diferencia esencial en la concepción de la comprensión: mientras 

que la interpretación de la φρόνησις  de Heidegger está marcada por 

el contexto programático de la analítica existencial del Dasein, en el 

marco gadameriano adquiere centralidad su dimensión social e 

intersubjetiva. 

Palabras clave: Fenomenología, Heidegger, Gadamer, Hermenéutica, 

φρόνησις 

 

 

1. Introducción 

En el presente artículo se analizará la simultánea continuación y 

escisión de la exégesis heideggeriana de la φρόνησις que articula Hans-

Georg Gadamer. A lo largo del artículo se tratará de mostrar cómo las 

diferencias entre ambas interpretaciones son la manifestación de una 

divergencia esencial a la hora de concebir la comprensión en la analítica 

existencial del Dasein y la hermenéutica gadameriana: mientras que la 

exégesis heideggeriana de la φρόνησις está marcada por un cierto 

corte ‘individualista’ – probablemente, como defenderemos 

posteriormente, fruto de un influjo kierkegaardiano –, el análisis 

gadameriano profundiza en el inherente carácter social e intersubjetivo 

de la comprensión.  

Para ello, se presentarán las bases de las exigencias 

metodológicas de la fenomenología del joven Heidegger que le llevan, 

ya desde su tesis de habilitación, a dibujar un profundo 

entrelazamiento entre mística y fenomenología. Este entrelazamiento 

marcará la posterior lectura de Aristóteles que Heidegger llevará a cabo. 

La exégesis de Heidegger busca romper con la aséptica interpretación 

neoescolástica de Aristóteles. La φρόνησις se presenta, en este 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

219 

contexto, como un pilar fundamental que trata de subsanar los excesos 

racionalistas de la Modernidad, mostrando otro género de racionalidad 

o sabiduría que atiende a todo aquello que puede ser de otra manera, 

a un saber no teórico acerca de la vida. A continuación, se mostrará 

que la φρόνησις, como muestra el propio Heidegger, es, al igual que la 

σοφία, una modalidad específica del νοῦς, un modo de proyección 

existencial, cuestión que se tratará de relacionar con la noción de 

‘sujeto’ místico que el filósofo de Meßkirch había tratado unos años 

antes.  

Posteriormente, se profundizará en la exégesis gadameriana de la 

φρόνησις, ahondando en la simultánea herencia y diferencia para con 

la lectura heideggeriana de la filosofía práctica aristotélica. A raíz de la 

diferencia que existe entre Heidegger y Gadamer a la hora de concebir 

la comprensión – lo cual determina sus relaciones con la tradición –, 

se fundan las diferencias entre sus respectivas interpretaciones de la 

φρόνησις. De este modo se configuran las dos diferencias esenciales 

entre ambos: en primer lugar, Heidegger defenderá que el objeto de la 

φρόνησις es la βουλεύεσθαι, mientras que Gadamer sostendrá que la 

φρόνησις se trata de una actividad complementaria de la σύνεσις; en 

segundo lugar, la relación entre φρόνησις y ἦθος – prácticamente 

ignorada por Heidegger – se constituirá como un pilar fundamental de 

la hermenéutica gadameriana.  

 

2. La φρόνησις en el pensamiento de Martin Heidegger: ¿una 

exigencia metodológica? 

Como el propio Heidegger reseña en los Cuadernos negros, su 

iniciación en la filosofía vino de la mano de Aristóteles, principalmente 

a partir de Sobre los múltiples significados del ente según Aristóteles 

de Brentano y la Metafísica de Lotze (GA 97: 470). No obstante, como 

trataremos de mostrar a continuación, la recuperación heideggeriana 

de otro Aristóteles con respecto al de la tradición – particularmente, 



Gonzalo Martín Mozo, La exégesis de la φρόνησις aristotélica en Heidegger y en Gadamer 

220 

otro Aristóteles alternativo a la exégesis neoescolástica – no se trata 

tanto de una vuelta a sus inicios filosóficos, como de una conjugación 

de las exigencias metodológicas del pensamiento del joven Heidegger 

con el desánimo que le produjeron los cursos sobre fenomenología de 

la religión – principalmente por culpa de sus alumnos –. En este sentido, 

propondremos que la exégesis que Heidegger realiza de la φρόνησις 

aristotélica ha de ser entendida a partir del innegable influjo de la 

mística medieval.  

 

2.1. Exigencias metodológicas de la fenomenología del joven Heidegger: 

fenomenología y mística 

Lo cierto es que, pese a la evidente importancia que tenía para el joven 

Heidegger la filosofía medieval, las primeras lecciones de Heidegger en 

Friburgo están dedicadas a la cuestión del método de la fenomenología. 

Como ya había adelantado el Husserl de las Investigaciones Lógicas, el 

método no ha de venir dado por algo ajeno a la propia confrontación 

con las cosas mismas (HUA XIX.1: 24). Este principio, denominado el 

principio de ausencia de presupuestos [Voraussetzunglosigkeit], 

marcará en buena medida la totalidad de las lecciones de Friburgo: el 

método no puede sino venir del acceso a la ‘cosa’ de la filosofía, de la 

confrontación con el ámbito propio de la misma. Debido a que la 

filosofía se configura como saber de los comienzos absolutos 

(Rodríguez 1997: 19), como ciencia originaria [Ursprungwissenschaft] 

que atiende a las raíces de todo (GA 56/7: 78 y ss), esta ciencia 

originaria ha de tener como ámbito, como ‘cosa’ algo previo a todo 

saber, conocer u obrar: la vida. La fenomenología implica, por 

consiguiente, un impulso esencial que, simultáneamente, renueva y 

autonomiza a una filosofía que parecía abocada a la fatal elección entre 

un racionalismo que esclerotiza todo aquello que no encaje en su 

concepto de razón y un irracionalismo que impide dotar de cualquier 

dirección o sentido a la existencia humana. La vida, “punto arquimédico” 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

221 

de la transformación hermenéutica de la fenomenología (Adrián 

Escudero 2013: 218) se constituirá como el epicentro de la doble crítica 

a los excesos tanto del irracionalismo como del racionalismo, como 

indicaba Heidegger ya en su tesis de habilitación: «la filosofía como 

imagen racionalista desvinculada de la vida es impotente, la mística 

como vivencia irracional es carente de meta»1 (GA 1: 410).  

 A este respecto, la filosofía medieval, particularmente la mística, 

toma una importancia capital dentro del programa filosófico del joven 

Heidegger: no solo se trata de que la devoción absoluta al objeto 

[absolute Hingabe] (GA 1: 198) que articula la escolástica sea el 

contrapunto esencial a la centralidad del sujeto que acontece a partir 

de la modernidad, tampoco únicamente de que la in tendere escolástica 

permita apreciar la coincidencia conceptual que existe entre el binomio 

noesis-noema y el modus activus et modus pasivos (Kisiel 1995: 30); 

sino que la mística medieval supone un enclave fundamental para la 

tarea de hacerse cargo filosóficamente de la vida sin tratarla «como si 

estuviera meramente frente a nosotros como un objeto»2 (Heidegger 

y Blochmann 1990: 14). Para poder dar cuenta de ello es necesario, 

afirma Heidegger, romper con la idea de que la filosofía medieval 

consiste en una oposición, consolidada a partir de la Modernidad, entre 

escolástica – racionalismo – y mística – irracionalismo – (GA 1: 410), 

en tanto que mística y escolástica aparecen esencialmente unidas, 

como representa paradigmáticamente Meister Eckhart. Esta unión 

supone que la mística, lejos de configurarse como una disposición 

ascética e irracional, incluye el conocimiento ‘racional’ que se le 

atribuye a la escolástica, pero lo hace atendiendo a una estancia 

 
1 Citaremos, de aquí en adelante, indicando la referencia de la Gesamtausgabe y, en 

caso de tratarse de una cita literal, se indicará, después de una diagonal (/), la 

referencia de la traducción empleada. Si la traducción es propia se indicará en una 

nota a pie de página. Traducción propia. Mantenemos aquí las cursivas que pone el 

propio Heidegger.  
2 Traducción propia. 



Gonzalo Martín Mozo, La exégesis de la φρόνησις aristotélica en Heidegger y en Gadamer 

222 

anterior a la separación entre sujeto y objeto, anterior siquiera a la 

distinción entre teoría y praxis:  el ‘sujeto’3 místico, dirá Heidegger, «ha 

de estar por encima de contraposiciones y antagonismos, ha de ser un 

sujeto previo a toda contrariedad» (GA 60: 318 / 1997: 173). De este 

modo, la mística no solo corrige los excesos racionalistas arrebatando 

los aires de superioridad y plenitud a lo meramente teórico, sino que 

hace patente que todo intento de apropiación de la propia existencia, 

de hacerse cargo de la vida corre el peligro de permanecer impotente 

o carente de meta si no se atiende al ámbito originario que representa 

el sujeto místico. Consecuentemente, parece existir un 

entrelazamiento entre la actitud mística y la que requiere el proyecto 

fenomenológico del joven Heidegger (Roggero 2012: 216), algo que el 

filósofo de Meßkirch hace patente en sus apuntes para unas lecciones 

sobre mística medieval que no llegó a impartir: a su juicio, Santa 

Teresa de Jesús «ve, en cuanto mística, fenomenológicamente» (GA 

60: 337 / 1997: 190). 

 

2.2 La φρόνησις aristotélica  

La temprana influencia de la mística medieval resulta fundamental para 

comprender la importancia y los matices esenciales de la exégesis de 

la φρόνησις aristotélica. Para ello es necesario comprender que el viraje 

de las lecciones de Heidegger desde el cristianismo primitivo – las 

cuales deben entenderse desde la influencia de la mística medieval4 

 
3 Heidegger incluye entre comillas la palabra ‘sujeto’ debido a que el ‘sujeto’ místico 

no menta a un sujeto tal y como es entendido en la estructura representacional del 

conocimiento, esto es, en la relación sujeto-objeto, sino, más bien, una unidad 

esencial en el ámbito preteórico. Probablemente, Heidegger decidió emplear el 

término ‘sujeto’ para evitar la identificación de esta unidad con la pasividad, dado 

que la unidad de Dios y lo creado en la mística se configura a modo de actividad 

siendo, por ejemplo, en Eckhart esta actividad el autoconocimiento de Dios en su 

propio devenir.  
4 Hemos tratado con mayor profundidad esta cuestión en Autor. Los rendimientos 

filosóficos del pensamiento de Meister Eckhart en la fenomenología del joven 

Heidegger. Filosofía Unisinos (en prensa).  



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

223 

hasta Aristóteles – no se basa en cuestiones de índole filosófica, sino 

que tiene su origen, como muestra en una carta a Löwith, en el bajo 

nivel filosófico – por parte de los alumnos – de las lecciones sobre 

fenomenología de la religión:  

 

Debido a que me gustaría aprender algo con los seminarios, 

a través de objeciones y dificultades, y estas únicamente se 

originan con la agudeza necesaria cuando los participantes 

están al nivel de la tarea, he decidido renunciar a mi 

seminario de fenomenología religiosa, dado que solamente 

podría dar lugar a la cháchara religioso-filosófica que me 

gustaría erradicar de la filosofía, la charla sobre lo religioso 

que se conoce en los manuales. Quizás podamos ensayarlo el 

próximo verano. He pensado en Plotino, pero tenía entonces 

algunas de las mismas dificultades. De este modo, me decidí 

por la metafísica de Aristóteles. (Heidegger y Löwith, BP II: 

20)5 

 

Sin embargo, pese a este cambio temático, la lectura de 

Aristóteles, como se aprecia en el Natorpbericht, no permanece ajena 

a la problemática fundamental fruto de las exigencias metodológicas 

de la fenomenología: cómo la experiencia religiosa presenta un impulso 

esencial hacia la facticidad que sirve como guía de la apropiación de la 

existencia. Es por ello que Heidegger ha de enfrentarse a la teología 

neoescolástica, conforme a la cual «la idea del hombre y la del Dasein 

viviente [...] se funda en la “Física”, en la “Psicología”, en la “Ética” y 

en la “Ontología” aristotélicas» (GA 62: 369 / 2000: 53). El ‘sujeto’ 

místico, aquel ‘sujeto’ constituido en el estado previo a toda 

contrariedad, lejos de estar basado en la Física, la Ética, la Ontología o 

 
5 Traducción propia. 



Gonzalo Martín Mozo, La exégesis de la φρόνησις aristotélica en Heidegger y en Gadamer 

224 

la Psicología, se funda en la vivencia religiosa, se instituye conforme a 

un «nuevo nexo motivacional de la superestructura teórico mística [que] 

hunde sus raíces en la religiosidad viva, en el sujeto vivo» (GA 60: 317 

/ 1997: 317). De este modo, la exégesis que Heidegger articulará de 

Aristóteles se basa, fundamentalmente, en recuperar este mismo nexo 

motivacional que Heidegger había encontrado previamente en la 

mística medieval. Consecuentemente, si el propio Heidegger admitía 

que, conforme a sus lecturas de Aristóteles – por medio de Brentano y 

Lotze – había logrado, a partir de 1910, establecer una primera 

reflexión conjunta con Meister Eckhart (GA 97: 346), es posible afirmar 

que, a partir de 1920, las reflexiones acerca de la obra de Aristóteles 

están mediadas por la influencia del místico renano.  

 El interés de Heidegger por la filosofía práctica aristotélica – de 

acuerdo con Gadamer, principalmente a partir de la Retórica y la Ética 

(1989: 230) – se encuentra, según proponemos, alentado por la 

eminente y fehaciente importancia capital de la praxis en la mística 

medieval en general y la mística renana en particular – lo cual hace 

que sea considerada como la legítima sucesora de la filosofía de la 

antigüedad tardía entendida como forma de vida (Kobusch 2005: 247) 

–. La φρόνησις aparecerá, en este contexto, como la «expresión de la 

vida tal y como ella se comprende a sí misma» (Chillón 2019: 146), 

como la base elemental de lo que constituirá posteriormente la 

Verstehen en tanto que determinación esencial del Dasein (Vigo 2008: 

216), como alternativa «a la orientación unilateral de las concepciones 

modernas de la subjetividad, basadas en los actos puramente 

teoréticos» (Volpi 1994: 339). Sin embargo, pese a la evidente 

reivindicación de la φρόνησις como otro género de conocimiento, 

Heidegger remarca que σοφία y φρόνησις «se interpretan como 

modalidades específicas en las que se realiza el νοῦς, el inteligir puro 

en cuanto tal» (GA 62: 376 / 2000: 61). Pese a que Heidegger deja 

abierta esta cuestión sin llegar a profundizar en ella, el entrelazamiento 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

225 

entre actitud mística y fenomenológica permite establecer un nexo 

esencial entre las consideraciones acerca de la mística medieval y la 

exégesis de la φρόνησις aristotélica.  

Ciertamente, Heidegger ontologiza la φρόνησις para convertirla en 

la base de la interpretación [Auslegung] que retoma todo lo que excede 

el logos apofantikos (Grondin 1999: 140), lo cual responde a la 

pretensión que recorre todo el pensamiento heideggeriano – la 

posibilidad de articular una filosofía que no se reduzca la teoría (Figal 

1996: 35) –. No obstante, del mismo modo que existe una importancia 

capital de la praxis en la mística renana y, no por ello, el sujeto místico 

permanece anclado a su dimensión práctica – de ahí que Heidegger 

muchos años más tarde incorpore la gelâzenheit eckhartiana en su 

concepción de la serenidad [Gelassenheit], la cual está más allá de la 

distinción entre teoría y praxis en tanto que es un obrar superior más 

allá de toda actividad y pasividad (GA 77: 108) –, parecería que la 

φρόνησις, pese a ser un enclave fundamental para la cuestión de cómo 

entrar en el círculo hermenéutico (GA 2: 203), no deja de ser una 

modalidad específica del νοῦς, de modo que sería este inteligir puro – 

elemento análogo a la concepción del ‘sujeto’ místico – el que marca 

la comprensión propia de la actitud fenomenológica, y, con ello, que la 

actividad del νοῦς entraña la dimensión factico-ontológica del 

comprender , del mismo modo que la actividad superior del ‘sujeto’ 

místico – más allá de toda distinción entre teoría y praxis – marcaba el 

camino programático del pensamiento de Heidegger.  

 

3. La φρόνησις en Gadamer: tradición, σύνεσις y ἦθος 

La influencia de la exégesis heideggeriana de la φρόνησις aristotélica 

resulta absolutamente central para comprender qué papel desempeña 

la φρόνησις en el pensamiento de Gadamer. No en vano, fue la lectura 

en 1922 del Informe Natorp, particularmente el análisis del libro VI de 

la Ética a Nicómaco lo que llevó a Gadamer a desplazarse a Friburgo 



Gonzalo Martín Mozo, La exégesis de la φρόνησις aristotélica en Heidegger y en Gadamer 

226 

para aprender de quien apenas un lustro más tarde acabaría por 

escribir Ser y tiempo. Así pues, Gadamer recuerda cómo en aquellas 

lecciones de Marburgo la determinación de la φρόνησις – racionalidad 

práctica – como allo eidos gnoseos se convirtió para él en una palabra 

mágica  [Zauberwort] (GW II: 485). Eso explica que en 1927, 

particularmente en su reseña de la obra de Jaeger 

Entstehungsgeschichte der Metaphysik der aristotelische Proteptikos 

und die entwicklungsgeschichte Betrachtung der aristotelischen Ethik, 

la φρόνησις se configura como un elemento central, siendo 

particularmente importante cómo la φρόνησις acaba por ser un enclave 

esencial del desarrollo de la ética aristotélica a partir del Filebo (GW V: 

181), en tanto que se relaciona con la separación del pensamiento de 

Platón que acontece en el primer libro de la Ética a Nicómaco – 

principalmente en la crítica a la unidad de saber y actuar –. 

 

3.1 La φρόνησις, tradición y σύνεσις 

Será, no obstante, en 1930 en su ensayo Praktisches Wissen (GW V: 

230-248) donde Gadamer desarrolle la que será su interpretación 

central de la φρόνησις que, con ligeras modificaciones, mantendrá a lo 

largo de su pensamiento. Mientras que Heidegger, según explicó en 

una lección en casa de Gadamer, defendía que la φρόνησις coincide con 

el cuidado [Sorge] en un sentido cercano a Kierkegaard (Dottori 2009: 

306) – una concepción de corte más ‘individual’ motivada, 

probablemente, por las cuestiones programáticas de Ser y tiempo y la 

ausencia de la tercera sección de dicha obra, la cual ampliaría el cerco 

individualista de la analítica existencial – Gadamer criticará, si bien no 

frontalmente, el excesivo tinte individual que tiene la exégesis 

heideggeriana de la φρόνησις. Pese a que la interpretación de la 

φρόνησις de Gadamer no varía sustancialmente, esta crítica no se hace 

patente en Verdad y Método, dado que, como muestra Grondin (2003: 

401), Gadamer parece no querer confrontar directamente a su maestro 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

227 

en dicha obra. Sí lo hará, no obstante, en Zwischen Phänomenologie 

und Dialektik. En este ensayo Gadamer criticará la concepción del 

‘lenguaje de la metafísica’ (GW II: 11 y ss). A partir de ello, el discípulo 

de Heidegger articulará una crítica que atiende a la base de la 

concepción de la tradición que Heidegger desarrolla. Mientras que para 

el filósofo de Meßkirch en la relación de la filosofía con la tradición 

opera una regresión destructiva o degradante [abbaue Rückhang] (GA 

62: 368), Gadamer acentúa, si bien esta es también una dimensión de 

la propuesta heideggeriana, el carácter positivo de la pertenencia a la 

propia tradición 6  (GW I: 285). Esta diferencia entre Heidegger y 

Gadamer propicia que sus respectivos análisis de la φρόνησις se 

desarrolle, en el caso de Heidegger, sobre la base de una ontología a 

modo de hermenéutica de la facticidad, y, en el caso de Gadamer, sobre 

una constante representación histórica de la tradición (Chang 1994: 51 

y ss) que trata, y esta es la esencia de Verdad y Método, de articular 

una investigación acerca de una verdad que no puede ser aprendida 

por medio de la aplicación de un determinado método constituido por 

una serie de reglas fijas. La tradición no será, en este contexto, 

meramente una defensa de lo convencional, sino la configuración 

ulterior de la vida en su dimensión moral y social (GW II: 470), a modo 

de acto de reconocimiento libre y racional. En este sentido, la φρόνησις 

es comprendida como la base de la racionalidad tanto práctica como 

científica, tomando así esta noción de la filosofía práctica aristotélica 

una posición central y modélica para la filosofía de Gadamer, en tanto 

que atiende directamente a la piedra angular de la hermenéutica: el 

saber ligado a la situación [Situations gebundenes Wissen].  

Así pues, pese a que Gadamer mantiene en Das hermeneutsiche 

Problem und die aristotelische Ethik (2001: 33–41) las diferencias 

 
6 No es posible, por motivos de espacio, profundizar en la relación entre la ontología 

y la hermenéutica. Para ello véase Beuchot 2008; o Benito Torres 2022.  



Gonzalo Martín Mozo, La exégesis de la φρόνησις aristotélica en Heidegger y en Gadamer 

228 

entre φρόνησις y τέχνη que Heidegger había señalado, Gadamer 

criticará la afirmación heideggeriana en sus lecciones sobre el sofista 

(GA 19: 144) de que el objeto de la φρόνησις la βουλεύεσθαι, la 

deliberación, en tanto que no hay praxis sin deliberación. Para Gadamer, 

la φρόνησις es una actividad complementaria [komplementäre 

Betägtigung] de la σύνεσις (Riedel 1990: 103), de la capacidad de 

juzgar. Por medio del juicio es posible ejercitar, dice Aristóteles, la 

capacidad de juzgar cuando alguien habla acerca de las cosas que son 

objeto de prudencia (EN. 1143 a14-16). La combinación entre 

φρόνησις y  σύνεσις hace patente el entramado social sobre el cual se 

desarrolla la φρόνησις, lo cual permite a Gadamer subrayar la 

autorreferencialidad y el carácter inherentemente social e 

intersubjetivo de la φρόνησις. Consecuentemente, la esencia de la 

determinación de la historia como filosofía práctica insiste y se centra 

en la capacidad natural del ser humano para tratar comprensivamente 

su mundo, incluyendo en dicha comprensión tanto el ejercicio del juicio 

por medio de la conversación acerca de las cosas que son objeto de la 

φρόνησις, como de las necesidades de los otros. Esto lleva a Gadamer 

a la segunda diferencia fundamental que separa su concepción de la 

φρόνησις aristototélica de la de Heidegger: la vinculación del ἦθος con 

la φρόνησις.  

 

3.2 La φρόνησις y el ἦθος 

Lo cierto es que la vinculación del ἦθος con la φρόνησις queda 

absolutamente desdibujada en la interpretación heideggeriana de la 

filosofía práctica aristotélica. La clave fundamental de esta exégesis 

que relaciona ἦθος y φρόνησις consiste en que la comprensión no se 

configura, de acuerdo con Gadamer, como un acto de la subjetividad, 

sino, más bien, como una entrada en una tradición en la que pasado y 

presente se encuentran absolutamente mediados. No en vano, en Über 

die Möglichkeit einer philosophischen Ethik, Gadamer pasa a definir el 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

229 

ἦθος ontológicamente, afirmando que el concepto de ἦθος determina 

que la virtud no consiste únicamente en el conocimiento, sino que la 

posibilidad del conocimiento depende de «cómo es cada uno, pero este 

ser cada uno ha sido moldeado, a su vez, por su educación y su modo 

de vida»7 (GW IV: 183). En este sentido es en el que en un ensayo de 

1980 – Probleme der praktischen Vernunft – Gadamer comprende la 

Konvention como la identidad entre conciencia individual y las 

convicciones de la conciencia de los demás, y no como una serie de 

reglas externas (GW II: 26). Consecuentemente, la convención 

consiste, en última instancia, en los órdenes de la vida que uno crea 

para sí mismo. La φρόνησις, en su estrecha vinculación al ἦθος, acaba 

por incluir todos los órdenes de la vida, da cuenta de la pretensión 

omniabarcante y universal del comprender  de la que habla Gadamer 

en el prefacio a la II edición de Verdad y Método (GW II: 440).  

 La vinculación entre ἦθος y φρόνησις ahonda, por ende, en el 

carácter intersubjetivo de la comprensión hermenéutica, algo que, 

pese a estar presente en el análisis de Heidegger, no gozaba de un 

papel fundamental, como sí hace en el caso de Gadamer. En última 

instancia, la lectura de Gadamer parece ampliar aquello que, estando 

ya presente en el pensamiento de Heidegger, no había sido remarcado 

con suficiente intensidad, razón por la cual se ha criticado, como 

representa paradigmáticamente Derrida, la ausencia del Otro en el 

Heidegger de la época de Ser y tiempo. La φρόνησις, en su 

entrelazamiento con el ἦθος, muestra el camino ejemplar de la 

racionalidad responsable [verantwortliche Vernünftigkeit] (GW II: 327) 

que articula el pensamiento de Gadamer, mostrando, por qué no decirlo, 

que el νοῦς, la intelección pura, no consiste en una abstracción absoluta, 

sino en una disposición para con el mundo que incluye todos los 

 
7 Traducción propia de: «wie einer ist, dieses Sein ener jeden aber wiederum durch 

Erziehung und Lebensweise seine vorgängige Prägung erfahren hat».  



Gonzalo Martín Mozo, La exégesis de la φρόνησις aristotélica en Heidegger y en Gadamer 

230 

órdenes de la vida.  

 

4. A modo de conclusión 

A lo largo del artículo se ha tratado de mostrar cómo tanto la influencia 

decisiva de la mística medieval – la mística renana –, en conjunción 

con las exigencias metodológicas de la fenomenología, determina la 

exégesis heideggeriana de otro Aristóteles que excede los rígidos 

moldes del neoescolasticismo, de un Aristóteles que hunde sus raíces 

en la facticidad, al igual que sucedía con el ‘sujeto’ místico. Por medio 

de esta influencia es posible advertir que, pese a la evidente 

reivindicación del papel ontológico de la filosofía práctica aristotélica, 

la φρόνησις no deja de ser un modo, al igual que la σοφία, del νοῦς, 

de la intelección pura. La exégesis de la φρόνησις pone de manifiesto, 

ciertamente, aquel otro género de conocimiento que, al igual que la 

propia existencia humana, únicamente puede conjugarse en gerundio 

(Chillón 2025: 10 y ss), aquel otro género de conocimiento acerca de 

aquello que puede ser de otra manera. No obstante, esta recuperación 

de la φρόνησις deriva en una recuperación, como sucedía con la praxis 

de la mística, de la antesala de toda contradicción, de toda distinción 

entre teoría y praxis, al foco esencial de toda posibilidad de relación 

comprensiva para con el mundo. Por consiguiente, el νοῦς, lejos de 

configurarse como una abstracción, permanece vinculado a la realidad 

viva del ser humano sin, por ello, caer en un irracionalismo que no 

puede otorgar dirección alguna a la existencia. La φρόνησις y σοφία 

son, por ende, modalidades específicas de un νοῦς originario que, como 

sucedía con el ‘sujeto’ místico, está más allá de toda contrariedad, más 

allá de toda pasividad y actividad, de la distinción entre teoría y praxis.  

 En buena medida, Gadamer continuará el espíritu de la exégesis 

heideggeriana, si bien, liberándose de los compromisos programáticos 

de lo que se constituirá posteriormente en Ser y tiempo, que 

determinaron definitivamente la interpretación de Heidegger. Esta 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

231 

continuación que Gadamer lleva a cabo es, en buena manera, una 

intensificación de lo que estaba ya presente en la lectura de Heidegger. 

La diferencia fundamental no es otra que la interiorización del proyecto 

de una analítica existencial: mientras que Heidegger, tanto en su 

exégesis de la mística medieval como en su lectura de Aristóteles, 

presenta una concepción más individualista de la comprensión, en la 

cual la relación con la tradición consiste en una regresión destructiva 

que trate de extraer los rendimientos filosóficos necesarios para una 

crítica al presente; Gadamer profundiza en mayor medida en el 

carácter positivo de la pertenencia a la tradición. Esto se traduciría en 

que Heidegger comprendería la intelección pura que supone el νοῦς 

desde una concepción individualista -marcada, como se ha señalado, 

por Kierkegaard-, mientras que en Gadamer toda posibilidad de 

intelección estaría marcada por la pertenencia a la tradición. Esto 

explica en buena medida, en primer lugar, que Heidegger defienda que 

el objeto de la φρόνησις es la βουλεύεσθαι, y no la σύνεσις como 

sostiene Gadamer, y, en segundo lugar, que la estrecha vinculación 

entre ἦθος y φρόνησις, prácticamente ignorada por Heidegger, sea un 

pilar fundamental de la hermenéutica gadameriana.  

 

 

Bibliografía 

Adrián Escudero, J. (2013). Husserl, Heidegger y el problema de la 

reflexión. LOGOS. Anales del Seminario de Metafísica, 46: 47–75. 

Benito Torres, J. (2022). Una rehabilitación gadameriana de la 

metafísica: la ontología hermenéutica y la recuperación del problema 

del ser. Logos. Anales del Seminario de Metafísica, 55(2): 201–218.  

Beuchot, M. (2008). La hermenéutica y las nuevas ontologías. EN-

CLAVES  del  pensamiento,  2(4): 77–89. 

Chang, T.-K. (1994). Geschichte, Verstehen und Praxis. Eine 

Untersuchung zur philosophischen Hermeneutik Hans-Georg Gadamers 



Gonzalo Martín Mozo, La exégesis de la φρόνησις aristotélica en Heidegger y en Gadamer 

232 

unter besonderer Berücksichtigung ihrer Annäherung an die Tradition 

der praktischen Philosophie. Marburg: Tectum Verlag. 

Chillón, J. M. (2019). Heidegger y la prudencia aristotélica como 

protofenomenología. Ideas y Valores, 68(169): 133–152. 

Chillón, J. M. (2025). Todavía. Esbozo de una filosofía existencial del 

tiempo. Granada: Comares. 

Dottori, R. (2009). The concept of phronesis by Aristotle and the 

beginning of hermeneutic philosophy. Etica & Politica / Ethics & Politics, 

11(1): 301–310. 

Figal, G. (1996). Vollzugssinn und Faktizität. En Der Sinn des 

Verstehens. Beiträge zur hermeneutischen Philosophie. Stuttgart: 

Reclam, 32–44. 

Gadamer, H.-G. (1989). Heideggers ‘theologische’ Jugendschrift. 

Dilthey Jahrbuch, 6. 

Gadamer, H.-G. (1990). Gesammelte Werke I. Hermeneutik I. 

Wahrheit und Methode. Tübingen: Mohr Siebeck. 

Gadamer, H.-G. (1993). Gesammelte Werke II. Hermeneutik II. 

Wahrheit und Methode. Tübingen: Mohr Siebeck. 

Gadamer, H.-G. (1993b). Gesammelte Werke V. Griechische 

Philosophie I. Tübingen: Mohr Siebeck. 

Gadamer, H.-G. (1999). Gesammelte Werke IV. Neuere Philosophie II. 

Tübingen: Mohr Siebeck. 

Gadamer, H.-G. (2001). Das Problem des historischen Bewußtseins. 

Tübingen: Mohr Siebeck. 

Grondin, J. (1999). Introducción a la hermenéutica filosófica (Á. 

Ackermann, Trad.). Barcelona: Herder. 

Grondin, J. (2003). Hans-Georg Gadamer. Zur Phänomenologie des 

Verstehens-Geschehens. En D. Thomä (Ed.), Heidegger-Handbuch. 

Leben – Werk – Wirkung (pp. 399–405). Stuttgart: J. B. Metzler. 

Heidegger, M. (1978). GA 1: Frühe Schriften (1912–1916). Frankfurt 

am Main: Vittorio Klostermann. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

233 

Heidegger, M. (1976a). GA 2: Sein und Zeit (1927). Frankfurt am Main: 

Vittorio Klostermann. 

Heidegger, M. (1987). GA 56/57: Zur Bestimmung der Philosophie 1. 

Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem (KNS 1919) 

(B. Heimbüchel, Ed.). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, M. (1995). GA 60: Phänomenologie des religiösen Lebens 

(F. von Herrmann, Ed.). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, M. (2005). GA 62: Phänomenologische Interpretation 

ausgewählter Abhandlungen des Aristoteles zu Ontologie und Logik (SS 

1922) (G. Neumann, Ed.). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, M. (1995). GA 77. Feldweg-Gespräche (1944/45). Frankfurt 

am Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, M. (2015). GA 97: Anmerkungen I–V (Schwarze Hefte 

1942–1948). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, M. (1997). Estudios sobre mística medieval. Madrid: Fondo 

de Cultura Económica. 

Heidegger, M. (2000). Problemas fundamentales de la fenomenología 

(1919/1920) (F. de Lara & F. de Lara López, Trads.). Madrid: Trotta. 

Heidegger, M., & Blochmann, E. (1990). Briefwechsel 1918–1969. 

Marbach am Neckar: Deutsche Schillergesellschaft. 

Heidegger, M., & Löwith, K. (2017). Briefwechsel 1919–1973. 

Friburgo/Múnich: Karl Alber. 

Husserl, E. (1976). Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 

transzendentale Phänomenologie (Husserliana XXIX). Dordrecht: 

Martinus Nijhoff. 

Kisiel, T. (1995). The Genesis of Heidegger’s Being and Time. Berkeley: 

University of California Press. 

Kobusch, T. (2005). Lesemeistermetaphysik – Lebemeistermetaphysik. 

Zur Einheit der Philosophie Meister Eckharts. En A. Speer & L. Wegener 

(Eds.), Meister Eckhart in Erfurt. Berlín: Walter de Gruyter, 239–258. 

Mozo, G. M. (en prensa). Los rendimientos filosóficos del pensamiento 



Gonzalo Martín Mozo, La exégesis de la φρόνησις aristotélica en Heidegger y en Gadamer 

234 

de Meister Eckhart en la fenomenología del joven Heidegger. Filosofía 

Unisinos. 

Riedel, M. (1990). Hermeneutik und Gesprächsdialektik. Gadamers 

Auseinandersetzung mit Heidegger. En M. Riedel, Hören auf die 

Sprache. Die akroamatische Dimension der Hermeneutik. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp, 96–130. 

Rodríguez, R. (1997). La transformación hermenéutica de la 

fenomenología: una interpretación de la obra temprana de Heidegger. 

Madrid: Tecnos. 

Roggero, J. L. (2012). Hingabe an die Sache. Misticismo y 

fenomenología en la ciencia originaria preteorética del joven Heidegger. 

Revista Latinoamericana de Filosofía, 38(2): 205–232. 

Vigo, A. G. (2008). Arqueología y aleteiología y otros estudios 

heideggerianos. Buenos Aires: Biblos. 

Volpi, F. (1994). La existencia como praxis. Las raíces aristotélicas de 

la terminología de Ser y tiempo. En G. Vattimo (Comp.), Hermenéutica 

y racionalidad (S. Perea Latorre). Bogotá: Norma, 327–383. 

Volpi, F. (2012). Heidegger y Aristóteles (M. J. De Ruschi, trad.). 

Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica. 

Xolocotzi Yáñez, Á. (2009). ¿Por qué Heidegger lleva a cabo una 

rehabilitación de la phrónesis aristotélica? Tópicos. Revista de Filosofía, 

37: 117–133. 

 

 


