
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  31/08/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  29/10/2025  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026  
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6729 

 

 

El juego gadameriano como criterio para la 

representación musical 

 

(Gadamer’s Play as a Criterion for Musical Representation) 

 

Mario Blanco Tascón  

University of Valladolid - ES 

 

 

Abstract 

This article explores Gadamer's notion of play as a hermeneutic 

criterion for understanding subjectivity in musical practice. Based on a 

distinction between three modes of representation of the work – 

faithful performance, version, and interpretation – it shows how each 

of them articulates the relationship between fidelity, creativity, and 

normativity in different ways. Faithful performance privileges the 

neutrality and transparency of the performer in favour of the objectivity 

of the work; version emphasises creative transformation as an 

unfolding of subjectivity; and interpretation, situated at an 

intermediate threshold, reveals itself as the space in which music plays 

itself, opening up a field of lived duration. Thus, it is argued that 

Gadamer's category of play allows us to think of musical interpretation 

not as mere reproduction or expressive self-affirmation, but as a sound 

event in which freedom and fidelity are intertwined. 

Keywords: Gadamer, play, musical interpretation, faithful 

performance, musical version 

 

 



Mario Blanco Tascón, El juego gadameriano como criterio para la representación musical 

 

198 

Resumen 

El presente artículo explora la noción gadameriana de juego como 

criterio hermenéutico para comprender la subjetividad en la práctica 

musical. A partir de una distinción entre tres modos de representación 

de la obra – ejecución, versión e interpretación – se muestra cómo 

cada uno de ellos articula de manera diferente la relación entre 

fidelidad, creatividad y normatividad. La ejecución privilegia la 

neutralidad y la transparencia del intérprete en pro de la objetividad 

de la obra; la versión enfatiza la transformación creativa como 

despliegue de subjetividad; y la interpretación, situada en un umbral 

intermedio, se revela como el espacio en el que la música se juega a 

sí misma, abriendo un campo de duración vivida. Así, se defiende que 

la categoría de juego en Gadamer permite pensar la interpretación 

musical no como mera reproducción ni como autoafirmación expresiva, 

sino como acontecimiento sonoro en el que libertad y fidelidad se 

entrelazan. 

Palabras clave: Gadamer, juego, interpretación musical, ejecución 

musical, versión musical 

 

 

1. Introducción 

La interpretación musical constituye uno de los fenómenos más 

complejos y fascinantes dentro del campo de la música, pues involucra 

simultáneamente dimensiones técnicas, creativas y hermenéuticas. A 

lo largo de la historia, la música ha sido entendida desde perspectivas 

diversas, que van desde la concepción de la obra como objeto estático 

hasta la caracterización de la interpretación como acontecimiento 

temporal y relacional. 

La concepción más influyente de la interpretación – y que podría 

entenderse como la visión «tradicional» – entiende esta práctica como 

un acto de reproducción fiel de la partitura y de las intenciones del 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

199 

compositor. En este marco, la habilidad del intérprete se mide por la 

exactitud técnica con que ejecuta cada nota, dinámica o articulación, 

privilegiando la corrección sobre la creatividad. Siguiendo los 

planteamientos históricos de Lydia Goehr, es en torno a 1800, con la 

consolidación de lo que ella denomina «Paradigma Beethoven», cuando 

se fija la noción moderna del concepto de obra musical: la música 

comienza a entenderse como un arte productor de obras autónomas, 

fijas, normativas y propiedad de su compositor, cuya identidad no solo 

trasciende las ejecuciones particulares, sino que también las gobierna 

(véase Goehr 2023: 276–317). 

Esta perspectiva, sin embargo, tiende a infravalorar – o incluso a 

ignorar – la dimensión activa de la subjetividad del intérprete, así como 

el carácter temporalmente situado de la experiencia musical. Sin 

embargo, determinadas prácticas artísticas desarrolladas en la misma 

época llevaron a la instauración de una tensión fundamental entre la 

objetividad de la obra y la subjetividad del intérprete. La figura de 

Franz Liszt evidencia como ninguna otra esta tensión: 

 

[…] además de música y transcripciones de su composición, 

[Liszt] interpretó obras de Bach, Haendel, Scarlatti, 

Beethoven, Weber y otros. Este es un aspecto decisivo y 

supone una gran evolución desde la postura típica del virtuoso 

de comienzos del XIX para quien la música interpretada no 

tenía otro propósito más que el de la exhibición de su 

velocidad y octavas extraordinarias; en su presentación de 

una música seria escrita por otros compositores […] Liszt se 

convirtió en un solista público de nuevo cuño, lo que a finales 

del siglo XIX y durante el siglo XX se conocería con el nombre 

de intérprete. (Plantinga 2002: 202) 

 

Esta práctica puso de relieve la tensión latente en el seno del 



Mario Blanco Tascón, El juego gadameriano como criterio para la representación musical 

 

200 

Romanticismo. Ya no se trataba de añadir más o menos ornamentos a 

las pautas marcadas en la partitura, sino de reconocer el papel de la 

sensibilidad y expresividad subjetivas en la representación musical 

misma, lo que en última instancia obliga a reconsiderar la noción de 

fidelidad impuesta desde el espíritu más objetivista. 

En los siglos XX y XXI, la reflexión sobre la interpretación musical 

se ha enriquecido con aportaciones desde la musicología histórica, la 

estética y la filosofía de la música. Los estudios sobre prácticas 

interpretativas, grabación y recepción del público han mostrado que la 

experiencia musical es un fenómeno situado, relacional y temporal1. La 

subjetividad del intérprete no puede separarse de la obra, de la 

tradición musical ni del contexto de su interpretación. Cada ejecución, 

cada versión y cada interpretación hermenéutica constituyen un acto 

en el que la obra se actualiza y cobra vida, generando un 

acontecimiento sonoro único. Ahora bien, ¿cómo se configura la 

subjetividad en cada una de esas formas de representación musical? 

¿Es la misma la subjetividad que se manifiesta en una versión que 

aquella presente en una interpretación hermenéutica? ¿Y qué lugar 

ocupa la subjetividad del compositor, que parece latente, pero actúa 

en cada ejecución como trasfondo histórico y expresivo? 

En este marco, la filosofía hermenéutica de Hans-Georg Gadamer 

resulta especialmente relevante. En concreto, su noción de juego 

ofrece un modelo conceptual para pensar la interacción del intérprete 

con la obra: jugar implica adherirse a reglas o estructuras y, al mismo 

tiempo, dejarse afectar por ellas, participando activamente en la 

dinámica que generan. Aplicado a la música, esto significa que la 

 
1 Sobre la dimensión situada, relacional y temporal de la experiencia musical en 

relación con las prácticas interpretativas, la grabación y la recepción, véanse, entre 

otros: TARUSKIN, R. (1995), Text and Act: Essays on Music and Performance. Oxford 

University Press; KATZ, M. (2010), Capturing Sound: How Technology Has Changed 

Music. University of California Press; SMALL C. (1998), Musicking: The Meanings of 

Performing and Listening. Wesleyan University Press. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

201 

interpretación no es simplemente una reproducción técnica de la 

partitura, sino un proceso en el que el intérprete dialoga con la obra y 

con la tradición, y en el que su subjetividad se configura como un 

fenómeno dinámico y, esencialmente, heterogéneo. 

A partir de estas consideraciones, el presente artículo propone 

tomar la noción de juego gadameriana – y, más concretamente, la 

manera en que en ella se configura la subjetividad – como criterio para 

distinguir tres tipos ideales de representación musical: ejecución, 

versión e interpretación hermenéutica. Desde esta perspectiva, el 

objetivo del artículo es mostrar que la subjetividad no es un atributo 

preexistente que el intérprete impone sobre la obra, sino un fenómeno 

que se despliega en el juego dialógico con la música, la tradición y el 

contexto de recepción. 

 

2. La subjetividad de la noción de juego en Gadamer 

En Gadamer, el juego (Spiel) no se reduce a una actividad lúdica ni a 

la mera obediencia a reglas preexistentes; constituye una categoría 

filosófica que permite entender cómo se actualiza el sentido de la obra 

de arte. Es importante para nuestros propósitos hacer notar que la 

primera característica del juego que Gadamer expone tiene que ver, 

precisamente, con el tipo de subjetividad que se desarrolla en él: 

 

[…] nos interesa liberar a este concepto [se refiere al 

concepto de juego] de la significación subjetiva que presenta 

en Kant y en Schiller […]. Cuando hablamos del juego en el 

contexto de la experiencia del arte, no nos referimos con él 

al comportamiento ni al estado de ánimo del que crea o del 

que disfruta, y menos aún a la libertad de una subjetividad 

que se activa a sí misma en el juego, sino al modo de ser de 

la propia obra de arte. (Gadamer 2017: 145) 

 



Mario Blanco Tascón, El juego gadameriano como criterio para la representación musical 

 

202 

Ni el comportamiento del jugador, ni su estado anímico, ni 

tampoco sus intenciones, pueden ser parte de la esencia del juego. Más 

bien habríamos de decir que el sujeto del juego es el propio juego, es 

decir, ese movimiento que se impone sin apelar a ningún otro fin 

distinto de sí mismo:  

 

El movimiento del juego como tal carece en realidad de 

sustrato. Es el juego el que se juega o desarrolla; no se 

retiene aquí ningún sujeto que sea el que juegue. Es juego la 

pura realización del movimiento. (146)  

 

El movimiento del juego es, por tanto, automovimiento, 

«movimiento en cuanto movimiento, que indica por así decirlo, un 

fenómeno de exceso, de la autorrepresentación del ser viviente» 

(Gadamer 1991: 67). 

Sin embargo, ese movimiento de vaivén no es libre en sentido 

absoluto, sino que exige de la adhesión a unas reglas para poder 

constituirse como juego. De no existir estas reglas, el juego no sería 

repetible y, por ende, carecería de identidad (véase 68). En el juego se 

instaura un fin libre de fines, esto es, una ordenación y normativización 

del movimiento que no remite a nada más que a sí misma. Así pues, 

otra característica esencial del juego es su vinculación esencial a la 

normatividad. 

Ahora bien, no podemos entender esta adhesión a reglas de 

manera tal que estas determinen un resultado estrictamente repetible 

o idéntico en un sentido mecánico. El sentido del juego no reside en la 

mera reproducción de un contenido dado, sino en la dinámica que se 

despliega en el acto mismo de adhesión a esas reglas, generando 

nuevas formas de experiencia en cada actualización. 

Que el juego se desarrolla por el movimiento mismo, y no por un 

fin externo o una finalidad utilitaria, ha quedado claro. Ahora debemos 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

203 

entender que cada acto en el juego provoca cambios y nuevas 

posibilidades, de modo tal que el sentido se genera en el proceso y 

nunca queda totalmente fijado. Dicho de otro modo, si bien las reglas 

del juego remiten a su identidad, es en el propio jugar donde emerge 

el sentido del juego. En palabras de Gadamer: «todo jugar es un ser 

jugado» (Gadamer 2017: 149). El juego arrastra al jugador como una 

marea; lo atrae, lo fascina y se hace dueño de él. Esta característica 

permite que el juego sea simultánea y paradójicamente predecible y 

abierto, ordenado y creativo, estructurado y flexible. En este marco, 

jugar es instaurar un orden propio, inaugurar un mundo, un espacio de 

acción y experiencia que tiene vida más allá del jugador individual o de 

un resultado externo. Este orden no es rígido, sino que se sostiene 

gracias a la interacción constante de los participantes y de la propia 

dinámica de las reglas. 

Dado que la actividad del juego no se dirige a un resultado externo, 

utilitario o pragmático, podemos concluir que su valor reside en la 

propia acción. La libertad del juego permite que la experiencia sea 

constitutiva y no meramente instrumental. El movimiento del juego 

crea su propio sentido y genera un campo de interacción donde lo 

inesperado y la creatividad encuentran cabida. Es esta apertura la que 

hace del juego un modelo adecuado para pensar la subjetividad como 

proceso dinámico y no como un atributo fijo del sujeto. 

En consecuencia, la noción gadameriana de juego implica que la 

subjetividad no está cerrada. El sujeto que participa en el juego no se 

identifica con su estado emocional, su intención o su voluntad 

preexistente. Más bien este se despliega en la propia dinámica del 

movimiento lúdico: la experiencia subjetiva surge de la interacción con 

las reglas y con el sentido que el juego genera, y no de la imposición 

de un horizonte individual fijo. Dicho de otro modo, la subjetividad se 

construye en el diálogo con la objetividad de las reglas y con la 

dinámica misma de la acción lúdica, emergiendo como un fenómeno 



Mario Blanco Tascón, El juego gadameriano como criterio para la representación musical 

 

204 

abierto y relacional. En este sentido, se hace patente «el primado del 

juego frente a la conciencia del jugador» (147), pues no es esta la que 

gobierna el proceso, sino que queda absorbida y transformada por el 

movimiento mismo del juego. 

Esta concepción permite comprender la subjetividad como un 

proceso que se actualiza en cada momento del juego, heterogéneo y 

dinámico, que integra múltiples dimensiones y no se agota en la mera 

intención del jugador. La creatividad, la atención, la apertura a lo 

inesperado y la adhesión a la estructura coexisten sin que ninguna se 

imponga de manera exclusiva: la subjetividad se configura en la propia 

participación del sujeto en la actividad del juego. Por estas razones, la 

noción de juego constituye un marco conceptual adecuado para pensar 

la subjetividad en la interpretación musical, donde el intérprete, lejos 

de imponer un horizonte individual rígido, se convierte en parte de la 

dinámica que da vida a la obra. 

 

3. Aplicación en la música 

Antes de abordar las tres formas de representación musical – ejecución, 

versión e interpretación – conviene subrayar la tensión que atraviesa 

cualquier acto interpretativo: la que se da entre el compositor y el 

intérprete. El primero plasma en la partitura la huella de sus 

intenciones, buscando en mayor o menor medida asegurar un control 

sobre el destino de la obra. La partitura, en ese sentido, aparece como 

un intento de fijar lo efímero, de objetivar un sentido sonoro que, sin 

embargo, permanece abierto en su actualización. El intérprete, sin 

embargo, convierte esa huella en acontecimiento sonoro, ejerciendo 

una libertad que nunca es pura, pero tampoco reducible a la mera 

obediencia. Entre objetivación y actualización se abre así un espacio de 

disputa y de encuentro, en el que se juega la constitución misma de la 

obra como fenómeno vivo. 

 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

205 

3.1. La ejecución: fidelidad y precisión 

La ejecución musical supone la modalidad de representación más 

próxima a la literalidad de la partitura. Su objetivo principal es 

reproducir con exactitud la intención del compositor, respetando 

indicaciones de tempo, articulación, dinámica y fraseo. 

Tradicionalmente, la ejecución se ha asociado con la idea de 

neutralidad del intérprete: su presencia debía minimizarse frente a la 

obra, de manera que la música hablara por sí misma. No sería 

exagerado afirmar que la representación musical ideal desde el punto 

de vista de la ejecución obliga al músico a volverse transparente, es 

decir, mero canal de transmisión completamente ajeno a y separado 

de la obra musical. 

Este ideal puede sonar excesivamente rígido, pero ciertamente 

subyace en buena parte de la crítica y recepción de la música clásica. 

Tomemos, por ejemplo, las dos grabaciones que el pianista Glenn Gould 

realizó de las Variaciones Goldberg de Johann Sebastian Bach. La 

diferencia entre ambas es más que notoria, tanto en la velocidad de la 

ejecución como en otros aspectos esenciales, tales como el fraseo, la 

expresividad o incluso la intención comunicativa. En la primera 

grabación Gould se esforzó por remarcar el carácter contrapuntístico 

de la composición haciendo uso de su excepcional virtuosismo. En la 

segunda, veinticinco años después, sus intenciones parecen acercarse 

más al lirismo que a la exhibición técnica. Esta gran diferencia entre 

ambas representaciones generó tanto entusiasmo como polémica, y no 

fueron pocos los que, calificando positivamente la primera 

interpretación, tildaron de error la segunda. A este respecto, resulta 

especialmente relevante la crítica que hizo Seymour Bernstein de las 

dotes interpretativas de Gould en general, pues en ella puede 

apreciarse a la perfección este ideal de transparencia del intérprete: 

«Cuando escucho su Bach, no soy consciente de estar escuchando a 

Bach, sino la interpretación neurótica que Glenn Gould hace de él» 



Mario Blanco Tascón, El juego gadameriano como criterio para la representación musical 

 

206 

(Bernstein, en tonebase Piano 2022: 2:53)2.  

Sin embargo, esta búsqueda de la neutralidad en la práctica 

interpretativa no parece encajar con los ejemplos que nos aporta la 

historiografía musicológica. En la práctica musical propia del Barroco, 

por ejemplo, se esperaba que los músicos añadieran ornamentaciones 

y realizaran pequeñas variaciones improvisadas, incluso cuando 

seguían de manera estricta la partitura. Prácticas comunes como las 

del bajo cifrado3 muestran la grandísima capacidad de intervención de 

que disponía el músico en la representación de las obras. En este 

contexto, la subjetividad del intérprete no se percibía como una 

intrusión en la composición, sino como una condición necesaria para 

su realización sonora. 

En todo caso, desde el ideal de la ejecución y la fidelidad, la 

subjetividad del compositor es la que debería predominar durante la 

representación de la pieza. Hanslick asentó firmemente esta idea al 

afirmar que «una vez absorbidos por la obra de arte, los rasgos de 

carácter [del compositor] pasan a interesar como determinantes 

musicales, como carácter de la composición y no del compositor» 

(Hanslick 1947: 73). En una palabra, la subjetividad del compositor se 

convierte en la objetividad de la obra, a la que el ejecutante debe 

sumisión. 

De manera análoga, el ideal de la ejecución encuentra una de sus 

formulaciones más claras en Igor Stravinski, quien rechazó 

explícitamente la noción de interpretación musical. Para el compositor 

 
2 Recomendamos el visionado de la entrevista completa a Bernstein, así como al resto 

de pianistas que aparecen en el vídeo. Referencia: tonebase Piano. (2022, octubre 

9). I asked 6 pianists what they think of Glenn Gould (ft. Ax, Fleisher, Bernstein, et 

al) [Archivo de vídeo].   
3 El bajo cifrado fue un sistema de notación armónica utilizado entre los siglos XVII 

y XVIII, en el que se escribía únicamente la línea melódica y la línea del bajo, 

acompañada esta última de números (cifras) que indicaban los intervalos y acordes 

que debía realizar el músico en el teclado o el laúd para completar la armonía. Las 

voces intermedias, por consiguiente, quedaban abiertas para que el ejecutante las 

realizara como quisiera, siempre y cuando respetara la secuencia armónica indicada. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

207 

ruso, el papel del intérprete debía limitarse a la reproducción fiel de la 

partitura; cualquier intervención subjetiva se concebía como una 

traición al espíritu de la obra (véase Stravinski 1947: 119–135). El 

compositor llegará a afirmar que «la música debe transmitirse, no 

interpretarse» (Stravinski, citado en Taruskin 1995: 360), dejando 

claro su rechazo a la intromisión de la subjetividad del intérprete en la 

práctica performativa y su apuesta por la autonomía de la obra 

respecto de dicha práctica. 

Este mismo ideal performativo encuentra un eco contemporáneo 

en la filosofía de Stephen Davies. Según este, «las interpretaciones son 

tipos de ejecución que pueden tener múltiples ejemplares» (Davies 

2017: 175). En otras palabras, una interpretación musical puede 

entenderse como un tipo de ejecución repetible: la obra de música se 

concibe como una estructura abstracta que puede realizarse en 

distintos lugares, momentos y por distintos intérpretes, siempre y 

cuando se arroje una determinada visión global de esta que respete su 

identidad. La representación, desde este punto de vista, no añade 

necesariamente un elemento subjetivo constitutivo, sino que garantiza 

la posibilidad de reconocimiento de la obra en su multiplicidad de 

ejecuciones. El acento no se coloca en la experiencia creativa del 

intérprete, sino en la repetibilidad de la obra a través de distintas 

ejecuciones que, en la medida de lo posible, buscan ser equivalentes 

entre sí. 

De este modo, la ejecución como modo de representación se 

configura en torno a la fidelidad a la obra y la neutralidad del intérprete. 

La subjetividad se concibe como una amenaza a la identidad de la 

música, y el ideal representativo se asocia con la transparencia y la 

repetibilidad. En todo caso, solo se admite la subjetividad del 

compositor, cuyas intenciones creadoras se presuponen reflejadas en 

la forma de la obra que el músico de directo debe transmitir. Esta 

perspectiva, si bien útil para entender ciertos momentos de la práctica 



Mario Blanco Tascón, El juego gadameriano como criterio para la representación musical 

 

208 

musical, se muestra insuficiente para dar cuenta de la riqueza de 

fenómenos en los que la subjetividad del intérprete ocupa un lugar 

constitutivo. Es precisamente esta tensión la que abre paso a un 

segundo modo de representación musical: la versión. 

 

3.2. La versión: subjetividad y diferencia 

La versión constituye un modo de representación musical en el que la 

subjetividad del músico se sitúa deliberadamente en primer plano. A 

diferencia de la ejecución, que pretende una fidelidad normativa al 

texto, y de la interpretación, que busca mediar entre la obra y el oyente 

a través de una lectura significativa, la versión se caracteriza por tomar 

la obra como punto de partida para desplegar una nueva propuesta, 

abierta y transformadora. El referente no se borra por completo, pero 

tampoco se conserva en estado puro: funciona como sustrato, como 

pretexto para una reelaboración creativa. 

Un ejemplo paradigmático de este enfoque lo ofrece Jon Batiste 

con su célebre álbum Beethoven Blues (Batiste 2024). Aquí la partitura 

original no desaparece, pero se ve transfigurada por completo en un 

nuevo estilo, con inflexiones rítmicas, armónicas, melódicas y 

gestuales que la acercan al lenguaje característico de ese género. El 

resultado no es un Beethoven más auténtico ni más fiel, sino un 

Beethoven vuelto contemporáneo, puesto en diálogo con una tradición 

completamente distinta4. 

Otro caso ilustrativo lo hallamos en el músico multinstrumentista 

Jacob Collier. Su virtuosismo y talento innegables se canalizan en 

versiones que multiplican las posibilidades técnicas y armónicas de las 

piezas de referencia, como sucede en su interpretación en directo de 

Fix You de Coldplay, donde la obra se convierte en un marco para la 

 
4  En YouTube puede encontrarse fácilmente el álbum de Batiste completo. 

Recomendamos el visionado de su versión de Für Elise para la comprensión plena del 

ejemplo expuesto (Batiste 2024: 9 de octubre).   



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

209 

demostración de su ingenio e inventiva5. 

De ahí que la versión pueda considerarse contemporáneamente la 

forma de representación ideal del virtuosismo: más que preservar o 

transmitir un contenido dado, pone en escena el poder creador del 

músico, quien desplaza el centro de gravedad desde la obra hacia su 

propia expresividad y subjetividad performativa. La versión, en este 

sentido, no pretende normatividad ni continuidad con un original, sino 

que asume la contingencia de la transformación como núcleo expresivo. 

Esta concepción encuentra su eco contemporáneo en la filosofía 

de Christoph Cox, quien sostiene que toda práctica musical es, en 

cierto modo, una versión de otra. Cox defiende que en lugar de 

fundarse en una idea de corrección (rightness), entendida como ajuste 

a un modelo ideal o normativo, la música real se da siempre como 

transformación, apropiación, desplazamiento: «La música es un 

devenir, no un ser; un proceso, no una cosa» (Cox 2003: 288). Bajo 

esta perspectiva la versión no es un fenómeno marginal ni excepcional, 

sino el paradigma mismo de la producción musical: una cadena 

incesante de modulaciones en la que lo que llamamos «obra» no es 

más que una abstracción carente de realidad efectiva. 

Sin embargo, asumir sin más esta disolución de la obra en una 

cadena infinita de versiones supone correr el riesgo de perder de vista 

la especificidad de otras prácticas musicales. La interpretación, a 

diferencia de la versión, se sitúa en un espacio intermedio: no disuelve 

por completo la identidad de la obra, pero tampoco puede reducirse a 

su mera reproducción mecánica. Es en ese umbral donde conviven la 

fidelidad y la libertad, donde se juega una parte esencial de la 

experiencia musical y donde resulta más fértil detenerse a pensar 

desde la noción de juego gadameriana. 

 
5 Puede verse esta versión en directo en Jacob Collier & Chris Martin - Fix You (Live 

from the O2 Arena) (Collier, 2024).   



Mario Blanco Tascón, El juego gadameriano como criterio para la representación musical 

 

210 

 

3.3. La interpretación: umbral de sentido 

La interpretación ocupa un lugar singular dentro de la tríada que hemos 

venido delimitando. Ni se identifica con la versión, que desde la 

subjetividad del músico proyecta la obra hacia nuevos horizontes 

expresivos, ni se agota en la ejecución, que puede derivar en una 

repetición mecánica amparada en una supuesta subjetividad del 

compositor. La interpretación se caracteriza más bien por un equilibrio 

delicado: el de mantener viva la forma musical sin sofocarla bajo un 

exceso de arbitrariedad ni congelarla en una reproducción automática. 

Wilhelm Furtwängler lo expresó con una lucidez difícil de igualar cuando 

defendió la «ley de improvisación». Este controvertido director de 

orquesta afirmaba que «en el momento del concierto no debe haber ya 

más improvisación de la absolutamente necesaria. Pero tampoco 

menos» (Furtwängler 2011: 52). Esta improvisación cumple, a ojos de 

Furtwängler, una función absolutamente esencial dentro de la práctica 

interpretativa y es que, otorga al intérprete la libertad necesaria para 

conectar con la creatividad del compositor, permitiéndole insuflar vida 

y alma a la obra, sin caer en el exceso de la autoafirmación expresiva. 

Sin ese espacio para la decisión tomada en el instante presente, la 

inspiración del momento se vuelve superflua y la obra termina por 

volverse una forma sonora inerte (véase 53). La partitura, entonces, 

lejos de ser un esquema cerrado, se ofrece como un campo de 

posibilidades: no prescribe un único modo de sonar, sino que invita a 

ser habitada y realizada en el tiempo6.  

Esto permite explicar por qué dos interpretaciones distintas de la 

misma pieza pueden diferir en grado sumo la una de la otra, sin que 

 
6 Esto nos permitiría conectar con los postulados de Henry Bergson en torno a la 

noción de duración (durée). Sin embargo, un desarrollo así nos llevaría demasiado 

lejos de los propósitos de este artículo. A este respecto, véase BERGSON, H. (1999), 

Ensayo sobre los datos inmediatos de la conciencia, traducido por Juan Miguel 

Palacios. Sígueme. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

211 

por ello pueda decirse de ninguna de las dos que sea errónea o 

inauténtica. Pensemos, por ejemplo, en las grabaciones que se 

conservan de Claude Debussy interpretando algunas de sus 

composiciones y comparémoslas con las interpretaciones de otros 

pianistas como Maurizio Pollini, Walter Gieseking o Lang Lang. Las 

diferencias de fraseos, tempos, articulaciones y expresividad entre 

unas interpretaciones y otras no se perciben como accidentales, sino 

que cada una de ellas, sin salir de los límites impuestos por la partitura, 

es capaz de constituirse como un modo único e irrepetible de insuflar 

vida a esas obras. 

En su análisis del «aura» Walter Benjamin ofrece una clave 

fundamental para comprender este fenómeno. El aura no es un atributo 

fijo de la obra, sino la experiencia de su unicidad en un aquí y ahora 

irrepetible: «El aquí y ahora del original constituye lo que se viene en 

llamar su autenticidad. […] Todo lo propio de la autenticidad no puede 

ser reproducido, ya sea tecnológicamente o de otro modo» (Benjamin 

2018: 14). Aplicado a la música, esto significa que cada interpretación 

constituye una actualización singular, una especie de «original», donde 

la obra se manifiesta en condiciones únicas de presencia y recepción. 

La repetición, lejos de diluir el sentido, lo renueva en cada instante 

porque cada interpretación porta consigo la irreductibilidad del 

momento en que acontece (siempre y cuando el intérprete acepte el 

reto de abordar la obra como apertura). La interpretación se revela de 

este modo como una condición de posibilidad del aura en la música: en 

ella, la obra no comparece como un objeto repetible, sino como un 

acontecimiento irrepetible que acontece en la escucha compartida. 

Theodor Adorno, por su parte, alerta sobre el riesgo de concebir 

la interpretación como mera reproducción técnica. Si el intérprete se 

limita a ejecutar notas con corrección mecánica, la música se convierte 

en una apariencia sin vida, un objeto disponible y manipulable que ha 

perdido su densidad temporal. Así denuncia la situación de la 



Mario Blanco Tascón, El juego gadameriano como criterio para la representación musical 

 

212 

interpretación musical de su tiempo: 

 

La historia de la reproducción musical en el último siglo ha 

aniquilado la libertad reproductiva. El intérprete únicamente 

sigue teniendo todavía la elección entre dos demandas de 

índole racional: o bien debe limitarse estrictamente a la 

realización, en todo caso al desciframiento del lenguaje 

exacto de los signos musicales, o bien debe corresponder a 

los deseos que la sociedad en cuanto mercado le dirige y en 

los que la configuración de la obra perece. (Adorno 2011: 786) 

 

Interpretar significa, para Adorno, resistir esa reducción: hacer 

que la obra se vuelva presente en el espesor de un tiempo cualitativo, 

no en el tiempo homogéneo, racional y cuantificado de la producción 

capitalista7. La interpretación abre, pues, un espacio de duración vivida, 

que no se ajusta exactamente a la racionalidad instrumental de la 

sociedad de consumo. La obra no se mide ni se conserva: se realiza en 

un presente denso, en el que cada sonido es a la vez memoria de lo 

que fue y anticipación de lo que vendrá. 

 

4. Conclusiones 

De todo lo expuesto podemos concluir que la noción hermenéutica de 

juego desarrollada por Gadamer permite comprender con mayor 

profundidad el estatuto de la interpretación. Gadamer recuerda que, 

en el juego, no es el sujeto quien controla y determina lo que ocurre, 

sino que es el propio juego el que se despliega y se juega a través de 

quienes participan en él. Lo decisivo no es la voluntad del jugador, sino 

el movimiento mismo del juego, que excede y envuelve a los sujetos. 

 
7 Se trata, por tanto, de un tiempo heterogéneo que, en consonancia con lo que 

anunciábamos en la nota anterior, es más cercano a la temporalidad bergsoniana que 

al flujo mensurable de los relojes. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

213 

Algo análogo sucede en la interpretación musical: el intérprete no se 

limita a aplicar mecánicamente un guion preexistente ni tampoco a 

imponer arbitrariamente su subjetividad sobre la obra – como ocurre 

en la ejecución y en la versión, respectivamente –. Lo que sucede, más 

bien, es que el propio movimiento de la música se sirve del intérprete 

para desplegarse en el presente. 

Desde este enfoque puede concluirse que la interpretación 

constituye la realización más acabada de la subjetividad lúdica de la 

que habla Gadamer: una subjetividad que no se afirma a sí misma, 

sino que se abre a lo que la desborda. La ejecución, al reducirse a 

repetición, empobrece esa dinámica; la versión, al abrirse demasiado 

a la transformación, corre el riesgo de disolverla. La interpretación, en 

cambio, se sitúa en el umbral exacto donde libertad y fidelidad se 

entrelazan, donde la subjetividad se convierte en mediación para que 

la música se juegue a sí misma, posibilitando así la emergencia de un 

sentido repetible pero nunca acabado. En este acontecimiento, lo 

musical no se limita a ser representado: acontece como juego, como 

duración compartida, como presencia irrepetible. 

En definitiva, la noción gadameriana de juego permite replantear 

de manera decisiva la representación musical. Frente a la ejecución, 

que tiende a la repetición mecánica, y frente a la versión, que corre el 

riesgo de disolver la identidad de la obra, la interpretación 

hermenéutica aparece como el lugar donde libertad y fidelidad se 

entrelazan en un movimiento vivo. Es precisamente el juego – con su 

estructura de reglas, apertura y exceso – el que ofrece el criterio para 

comprender la dinámica constitutiva de la interpretación musical: no 

es el intérprete quien posee el control último, sino que es la música 

misma la que se juega a través de él. 

 

 

 



Mario Blanco Tascón, El juego gadameriano como criterio para la representación musical 

 

214 

Bibliografía 

Adorno, Th.W. (2011), “Sobre la situación social de la música”, en 

Escritos Musicales V, traducido por Antonio Gómez Schneekloth y 

Alfredo Brotons Muñoz. Madrid: Akal. 

Batiste, J. (2024), Beethoven Blues [Álbum]. Santa Mónica, California: 

Verve Records y Interscope Records. 

Batiste, J. (2024, 9 de octubre), Jon Batiste - Für Elise - Batiste (Official 

Music Video) [Archivo de vídeo]. YouTube: 

https://www.youtube.com/watch?v=-5YRhvH6Uys (último acceso: 

02/11/2025) 

Benjamin, W. (2018), La obra de arte en la época de su reproducción 

mecánica, traducido por Wolfgang Erger. Madrid: Casimiro libros. 

Bergson, H. (1999), Ensayo sobre los datos inmediatos de la conciencia, 

traducido por Juan Miguel Palacios. Salamanca: Sígueme. 

Collier, J. (2024, 27 de diciembre), Jacob Collier & Chris Martin - Fix 

You (Live from the O2 Arena) [Archivo de vídeo]. YouTube: 

https://www.youtube.com/watch?v=TwC0Db7oerM (último acceso: 

02/11/2025) 

Cox, C. (2003), “Versions, dubs and remixes: realism and rightness in 

aesthetic interpretation”, en Deciu Ritivoi, A. (ed.), Interpretation and 

its Objects: Studies in the Philosophy of Michael Krausz. Amsterdam: 

Rodopi. 

Davies, S. (2017), Cómo entender una obra musical y otros ensayos 

de filosofía de la música, traducido por Rodrigo Guijarro Lasheras. 

Madrid: Cátedra. 

Furtwängler, W. (2011), Conversaciones sobre música, traducido por J. 

Fontcuberta. Barcelona: Salamanca: Sígueme. 

Gadamer, H.-G. (1991), La actualidad de lo bello, traducido por Antonio 

Gómez Ramos. Barcelona: Paidós y Universidad Autónoma de 

Barcelona. 

Goehr, Lydia (2023), El museo imaginario de las obras musicales, 

https://www.youtube.com/watch?v=-5YRhvH6Uys&list=PLYS1SQ151soHzkYl9__VzDwVd89Cg8ApD
https://www.youtube.com/watch?v=TwC0Db7oerM


Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

215 

traducido por Sixto J. Castro. Madrid: Trotta. 

Hanslick, E. (1947), De lo bello en la música, traducido por Alfredo 

Cahn. Buenos Aires: Ricordi Americana. 

Katz, M. (2010), Capturing Sound: How Technology Has Changed Music. 

Berkeley: University of California Press. 

Plantinga, L. (2002), La música romántica, traducido por Celsa Alonso. 

Madrid: Akal. 

Small, C. (1998), Musicking: The Meanings of Performing and Listening. 

Middletown: Wesleyan University Press. 

Stravinski, I. (1947), Poetics of Music in the form of six lessons. 

Cambridge: Harvard University Press. 

Taruskin, R. (1995), Text & Act. Essays on Music and Performance. 

Oxford: Oxford University Press.  

tonebase Piano. (2022, octubre 9). I asked 6 pianists what they think 

of Glenn Gould (ft. Ax, Fleisher, Bernstein, et al) [Archivo de vídeo]. 

YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=dgUnUd9oBSc (último 

acceso: 02/11/2025). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.youtube.com/watch?v=dgUnUd9oBSc


Mario Blanco Tascón, El juego gadameriano como criterio para la representación musical 

 

216 

 

 

 

 


