
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  30/08/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  31/10/2025  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026 
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6728 

 

 

 

El horizonte de muerte como fundamento de Eros: 

meditaciones filosóficas sobre duelo y vitalismo  

 

(Death’s Horizon as the Foundation of Eros: Philosophical Meditations 

on Grief and Vitalism) 

 

Sara Uma Rodríguez Velasco  

University of Valladolid - ES 

 

 

Abstract 

In the present paper, we will attempt to navigate the experience of 

grief philosophically, with the aim of developing a vitalism from it. 

Rather than viewing death as an interruption, denial, or annulment of 

love, we propose interpreting it as the basis for love to permeate and 

constitute us in a more intense, profound, and transformative manner. 

Understanding death as the tragic awareness of our finitude provides 

the necessary wisdom to live and love differently. With the help of 

several philosophers, we will explore the tension between love and 

death as a reciprocal resonance, not an antagonism. We will examine 

Eros not as a promise of eternity but as an impulse that finds its 

immanent meaning in the finitude of the other, as in one's own. 

Keywords: love, grief, death, vitalism 

 

Resumen  

En este escrito trataremos de navegar filosóficamente por la 

experiencia del duelo con el objetivo de construir un vitalismo a partir 



Sara Uma Rodríguez Velasco, El horizonte de muerte como fundamento de Eros 

26 

de la misma. Lejos de concebir la muerte como interrupción, negación 

o anulación del amor, buscamos interpretarla como fundamento y 

justificación de que este nos atraviese y constituya de manera más 

intensificada, profunda y transformadora. El horizonte de muerte, 

comprendido como la conciencia trágica de nuestra finitud, es la 

sabiduría necesaria que permite vivir y amar de otra manera. 

Habitaremos ese filo de la mano de varios filósofos y filósofas: la 

tensión entre el amor y la muerte no como un antagonismo, sino como 

resonancia recíproca; Eros no como una promesa de eternidad, sino 

como impulso que encuentre en la finitud del otro, como en la propia, 

su sentido inmanente.  

Palabras clave: amor, duelo, muerte, vitalismo 

 

1.  Introducción, contexto y objetivos 

En el prólogo a La conjuración sagrada perteneciente a la edición de 

las obras completas de Georges Bataille, Silvio Mattoni reflexionaba en 

los siguientes términos: 

 

La amistad – que parece una relación social sin peso 

específico, casi relegada a la esfera del entretenimiento o la 

banalidad – cuando roza el objeto que la determina, y que es 

a la vez la muerte propia y la del otro, puede ser la promesa 

de una fiesta común, celebración del nacimiento de un dios 

policéfalo. Y la amistad sólo puede alcanzar ese carácter 

absoluto, aunque no se manifieste y parezca seguir 

ostentando las maneras displicentes, tácitas, interrumpidas 

que la definen, cuando no hay idea de un más allá, cuando se 

piensa que los amigos, como uno mismo, están destinados a 

desaparecer definitivamente [...] (Bataille 2003: 8). 

 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

27 

En la presente propuesta se hará uso de este fragmento como 

piedra angular desde la que partir hacia la interpretación que 

pretendemos articular, que a su vez bebe, en cierto sentido, del aprecio 

por la finitud y por su hermenéutica como fundamento de toda 

felicidad. Concretamente, partimos de la asunción radical de que la 

experiencia del amor está atravesada por una certeza irreductible: su 

finitud. Así, la investigación filosófica que nos concierne tratará de 

aunar igualmente en una relación bidireccional la muerte y el afecto, 

focalizándonos sobre todo en su formulación romántico-erótica, pero 

también trasladable a la amistad y a otras pasiones orbitantes. Nuestro 

objetivo último será la aprehensión de que la certeza de la muerte no 

ha de inhibir o limitar el amor que donamos, sino que ha de convertirlo 

en la vía más intensa de aparición o construcción de un sentido en una 

era nihilista como la nuestra, que se agita pálida bajo el cadáver divino. 

Este giro no tiene la pretensión de ser un consuelo, sino de entenderse 

como afirmación lúcida y lúdica, excesiva y peligrosa. Sobre todo, 

fundamentalmente práctica: buscamos traspasar, a pequeña y humilde 

escala, el tabú que supone la muerte para las sociedades occidentales, 

y proponer una forma de vivir tanto con su amenaza como con su 

presencia. Pero antes de alcanzar esta conclusión, hemos de trazar 

varios senderos previos que supongan un suelo teórico firme. 

Tales senderos previos serán recorridos de la mano de diferentes 

filósofos y filósofa: Bataille, Trías, Kristeva y, por supuesto, Ricoeur. 

La pregunta en torno a la que nos acompañarán no es cómo preservar 

el amor en la muerte, sino cómo narrarlo después de la pérdida, como 

hacer que la palabra no clausure lo vivido, sino que lo prolongue 

simbólicamente en el tiempo. El duelo pasa a ser comprendido 

entonces como un trabajo de reconfiguración narrativa frente a lo 

irreparable. Bajo esta luz, el deseo, lejos de extinguirse con la muerte 

del otro, deviene resto activo, impulso de relato, fuerza que insiste y 

exige un nuevo gesto de sentido.  



Sara Uma Rodríguez Velasco, El horizonte de muerte como fundamento de Eros 

28 

 

Enfatizamos que por supuesto filosofaremos desde Ricoeur ya que 

su pensamiento articula magistralmente tiempo, narración y muerte, 

ofreciendo una vía privilegiada para pensar esta transformación. Así, a 

través de una hermenéutica del amor en el horizonte de muerte, 

intentaremos mostrar que el duelo no es solo memoria: es también 

creación.  

 

2.  Senderos: investigaciones filosóficas sobre amor y muerte 

A continuación nos adentraremos en un bosque de sensibilidades 

pensantes que, como interlocutores filosófico-poéticos, nos permitirán 

reconfigurar el amor tras la pérdida en un retrato hermenéutico de 

trazo múltiple. Funcionando como figuras de interpretación simbólica, 

sus aportaciones nos permitirán no teorizar el duelo desde la historia 

o la clínica, sino desde un lenguaje del exceso, de la encarnación, de 

la pasión y la herida. Y, como ya hemos adelantado, todas ellas 

contendrán los fundamentos hermenéuticos que establece Ricoeur, 

desplegando así cada uno un símbolo vivo relacionado con el tiempo, 

la identidad narrativa, la memoria y la muerte. Tales fundamentos no 

requieren de una pausada maduración para una revista, cuyo 

manifiesto se dedica a Ricoeur, pero, a pesar de ello, nos detendremos 

brevemente a mencionarlos.  

Para Paul Ricoeur, la experiencia de la muerte no agota su sentido 

en el hecho biológico o incluso existencial, sino que constituye un límite 

simbólico, una frontera que puede parecer que interrumpe la 

continuidad del relato vital. Sin embargo, en tanto que acontecimiento 

humano relativo al tiempo vivido, exige ser inscrita y trabajada en el 

lenguaje. La muerte como provocación hermenéutica: ¿cómo seguir 

siendo un sí mismo cuando el otro desaparece? En Tiempo y narración 

III, Ricoeur distingue entre historia y ficción, siendo la primera la 

encargada de representar el pasado a partir de trazas documentales 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

29 

(una explicación de hechos causales cronológicamente inteligibles y 

veraces); y la segunda una formulación imaginativa en la que despliega 

las posibilidades de la historia. La ficción sería una forma privilegiada 

de conocimiento simbólico, como diferencia el propio autor a 

continuación:  

 

En efecto, sólo el relato histórico intenta remitir a un pasado 

“real”, o efectivamente sucedido. La ficción, en cambio, se 

caracteriza por una modalidad referencial y una pretensión 

de verdad próximas a las que he explorado [en] La metáfora 

viva. (Ricoeur 1996: 637) 

 

De esta manera, la historiografía constata la muerte (un dato, una 

fecha), pero es incapaz de darle sentido. Para eso se necesita la ficción: 

el aporte de un sentido profundo, la narración como poética de la 

existencia. La muerte no puede ser explicada ni comprendida de 

manera absoluta epistemológicamente, un archivo no es capaz de 

contener el quiebre afectivo que supone, su efecto ético, su dimensión 

existencial: eso solo es posible al ser narrada. Y la narración no la 

resuelve, pero sí la reconfigura hermenéuticamente para que sea 

soportable. Esta labor hermenéutica, consideramos, constituye una 

tarea fundamental en el amar y en el duelo al que tarde o temprano 

nos enfrenta. Dolernos de amor requiere entonces de un trabajo 

simbólico y narrativo, sin intención de eliminar la pérdida de nuestra 

conciencia, sino más bien con pretensión de transformarla en acto de 

memoria, de gratitud e incluso de vitalismo.  

 

2.1. Bataille y el amor como gasto improductivo 

No son muchos los autores que han trabajado el amor desde la filosofía, 

pero Georges Bataille es uno de ellos. Su pensamiento puede 

brindarnos una luz sobre esta dualidad paradójica que conforman Eros 



Sara Uma Rodríguez Velasco, El horizonte de muerte como fundamento de Eros 

30 

y Thánatos, y sobre las consecuencias que genera tratar de 

armonizarlas sin esta perspectiva que tratamos de dibujar. La 

armonización es compleja porque, efectivamente, parece que la 

muerte debiera de edulcorarse para que sea soportable amar, para que 

merezca la pena. Pareciera que la vulnerabilidad de nuestra finitud 

limitase la capacidad de amar, la grandiosidad y la entrega con la que 

lo hacemos. Se ama, en ocasiones, valorando riesgos o calculando 

beneficios. El temor al amor nace de un temor más profundo: el temor 

al sufrimiento, a la muerte. Es en este sentido que están tan ligados, 

y es esta comprensión precavida y extremadamente cuerda de la 

existencia lo que inspiró su formulación del erotismo.  

Para el pensador francés, el amor no puede ser reducido a cálculo, 

beneficio ni contrato. Su lógica es otra: la del exceso, el desborde, el 

don. Amar es, según se plasma en su obra, una apuesta, una tirada de 

dados, un acto de riesgo que por tal poder abre las puertas de una 

comunión con lo sagrado, de experiencias místicas que, partiendo del 

cuerpo y no abandonándolo en ningún momento, puedan conectarnos 

con todo lo otro que (en secreto) también somos. Y lo es, 

precisamente, por el horizonte de muerte y el nihilismo en el que el 

mismo se enmarca. Así, Bataille abre la introducción de El erotismo 

sentenciando que «el erotismo es la aprobación de la vida hasta en la 

muerte» (Bataille 1997: 15), que no hasta la muerte, subrayando así 

que la entrega amorosa no niega la finitud, sino que la habita y la 

afirma, la asume visceralmente, la engulle. El cuerpo que ama no busca 

preservarse: se abre, se entrega, se expone, se arriesga al otro y se 

une con él y con su muerte como quien se arriesga a la propia, porque 

en cierto modo así sucede. Y aquí emerge ese carácter paradójico que 

anticipábamos, pues no es que se haga sufriendo, pero tampoco que 

uno se aboque enloquecida e ingenuamente, feliz, a esa pérdida. 

Resulta que el sufrimiento en el que se enmarca es el amor es uno que 

goza del riesgo, es una insatisfacción plenificadora. Pero, ¿cómo acoger 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

31 

esa experiencia en el lenguaje, cómo volverla significante sin 

neutralizarla? 

Es aquí donde la filosofía hermenéutica de Paul Ricoeur puede 

iluminar lo que en Bataille se enuncia desde el estremecimiento 

corporal de lo sagrado. Como ya hemos analizado, Ricoeur defiende 

que el símbolo y la ficción son las formas a través de las cuales 

pensamos lo impensable, comunicamos lo inefable. El erotismo de un 

cuerpo, en armonía con su carácter mortal y finito y como experiencia 

límite, no se explica: se narra o se figura. En este sentido, la entrega 

amorosa, el contacto erótico, el gesto trágico de amar bajo la sombra 

de la pérdida, se tornan símbolos palpitantes de una vida intensificada 

gracias a su fragilidad. Allí donde el relato moral fracasa en esclarecer 

una razón para amar sin cálculo, la narración simbólica acoge el 

escándalo del don pasional. El amor se torna poética de la finitud, el 

sentido fundamental que se extrae de la experiencia vivida al inscribirla 

narrativamente en la memoria. 

Antes de proceder con el siguiente punto, consideramos inevitable 

detenernos a contrastar esta formulación del amor con la defendida en 

otro sendero, que podrá enriquecer la investigación. Arthur 

Schopenhauer publica en 1819 El amor, las mujeres y la muerte, donde 

expone este afecto como un mecanismo ciego de la especie humana 

cuya utilidad es asegurar nuestra reproducción y que la vida continúe 

abriéndose camino. La voluntad de vivir, que opera en lo más profundo 

del mundo, se valdría así del amor para encadenarnos al deseo sexual, 

despegándolo entonces de cualquier significación noble, espiritual o 

inmanentemente trascendental: 

 

El amor no es otra cosa que el más astuto de los engaños de 

la naturaleza, un medio para conseguir los fines de la especie, 

que son ajenos a los del individuo. El individuo cree perseguir 

su propia felicidad, pero en realidad es un instrumento de la 



Sara Uma Rodríguez Velasco, El horizonte de muerte como fundamento de Eros 

32 

voluntad de vivir que quiere perpetuarse a través de él 

(Schopenhauer 2002: 73). 

 

Su visión estrictamente biologicista y pesimista lleva a un 

nihilismo sexual que desactiva la afirmación que proponemos, pues en 

este contexto la muerte deja de ser una tragedia y se comprende como 

una liberación del incansable ciclo de sufrimiento que supone la vida. 

Además, su rechazo de una aproximación hermenéutico-narrativa a 

una cuestión tan oscura como lo es la del amor, demuestra también la 

enorme distancia que lo separaría, en este sentido, de Ricoeur. 

Schopenhauer atraviesa el misterio justo en sentido contrario: bajo su 

mirada, la vida es un sufrimiento sin tensión, es un dolor que se 

apacigua con la muerte; en lugar de aceptar la muerte no como escape, 

sino como límite que forma y da sentido al deseo y al querer. 

A partir de este punto podremos conectar las reflexiones de 

Bataille, enriquecidas con las de Ricoeur y contrastadas con las de 

Schopenhauer, con las de Eugenio Trías, filósofo barcelonés de nuestro 

siglo que sí que expuso en su Tratado de la pasión (1979) los detalles 

de tal carácter paradójico de Eros. Su sensibilidad puede impulsarnos 

a continuar adentrándonos en la sombra y rechazar un amor paralizado 

por la fatalidad.  

 

2.2. Trías y el carácter paradójico de la pasión 

El núcleo fundamental en torno al cual orbitaba Eugenio Trías en el 

mencionado Tratado de la pasión es el de la naturaleza de la pasión, 

que no consideró, a diferencia de la tradición, distinta e inferior a la 

razón, sino anterior y fundamento de la misma, usando como hilo 

conductor de esta defensa el concepto de amor-pasión. Esta 

denominación de una pasión concreta, que el autor hereda de 

Stendhal, refiere a aquel amor arquetípico que protagonizaban los 

personajes de la literatura medieval de caballerías (Tristán e Isolda o 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

33 

Abelardo y Eloísa son tal solo algunos ejemplos). Al amor-pasión le 

caracteriza una naturaleza paradójica, una mecánica basada en la 

incoherente conjunción de sufrimiento y felicidad. Este sentimiento no 

alberga la misma pureza si solo se le considera en uno de esos dos 

extremos: un amor feliz puede ser ingenuo, y uno trágico, desgarrador. 

El horizonte de muerte es una más de las tragedias que comporta, sino 

la mayor 1 . Y precisamente ahí, en la hendidura de la emoción 

interpersonal, lanza común a muchos corazones, hay una oportunidad 

de entrenamiento en la plenitud para el horizonte de finitud. No sería 

complejo vincular, en este punto, amor, muerte y vitalismo.  

En la narración mítica encarnada en las parejas que hemos 

mencionado, la muerte es requisito indispensable para que su pasión 

alcance la intensidad que les caracteriza. Para estas figuras, es 

preferible el riesgo y el dolor que suponen el amor, a la nada, al vacío, 

a la tranquilidad del tedio, a la seguridad de la solitud. El amor-pasión 

se reafirma y recrea en el anhelo producido por sí mismo, goza de su 

sufrir, de su imposible satisfacción. En suma, la pasión es, para Trías, 

aquel juego dialéctico mediante el cual «quien quiere ganar su alma la 

perderá, [y] quien se arriesga a perderla la ganará» (Trías 1979: 116). 

Esta forma de corresponderse no es un modelo moral, no es un 

proceder relacional que tenga que ser necesariamente personificado: 

son epifanías, alegorías del querer en su formulación más esencial, 

atómica. El amor no se consuma en la estabilidad ni en la duración, 

 
1 Y ya no solo la muerte literal de la persona amada: hay también una suerte de 

muerte poética en una ruptura, una muerte que computa igualmente un duelo. Este 

duelo en concreto, esencialmente, es un duelo también de muerte, sin importar lo 

viva que continúe la otra persona su camino. En el momento en el que uno ha de 

enfrentar su existencia sin la compañía del amigo, del amante, de su figura de amor, 

se da una cierta muerte, no necesariamente menor a la mítica. La cruel diferencia 

entre estas muertes radica en la voluntad: en la mayoría de ocasiones, la muerte de 

una persona querida sucede al margen de su voluntad, en contra de ella. Esa persona 

abandona nuestro lado sin haberlo querido. En una ruptura, el duelo puede ser aún 

más violento, pues no solo hemos de asumir que esa persona, para nosotros y de 

algún modo, ha muerto, sino que además desea que así sea. 



Sara Uma Rodríguez Velasco, El horizonte de muerte como fundamento de Eros 

34 

sino en la intensidad que alumbra una verdad sobre el sujeto y su 

condición mortal2.  

Así, la pasión termina alineándose con la configuración trágica que 

aquí pretendemos dibujar para hacer del horizonte de muerte su 

fundamento. La pasión amorosa no puede ser pura dicha, ni puro 

sufrimiento: ya desde su gérmen y hasta el final que la corresponda, 

su verdad se ubica en la oscilación irreductible entre uno y otro polo. 

Una vez más, gracias a Paul Ricoeur, detallamos que la narración no 

ha ni de explicar ni de resolver la paradoja, simplemente la sostiene 

paradójicamente. Lejos de buscar coherencia o cierre, la narración 

entendida como acto hermenéutico acoge el carácter trágico del 

sentimiento y lo reinscribe como parte viva del relato de una existencia, 

de un sujeto y de su identidad. Eros no se consume solo en el instante 

de su exceso, sino que se prolonga como memoria, como símbolo de 

una vida afectiva que se abre a la alteridad y al desgarramiento. En 

este sentido, Trías ofrece una figuración filosófica de la pasión que, 

leída con Ricoeur, no solo se vive, sino que se recuerda y se interpreta 

como uno de los núcleos más fecundos, a la par que oscuros, de 

sentido. 

El amor es, entonces y hasta aquí, un don sin retorno, una fuerza 

trágica pasional. La irrupción de la muerte en un vínculo da lugar a la 

experiencia de un duelo, que de esta manera podemos reconfigurar, 

pero ¿es posible un duelo que no niegue el dolor pero que también 

celebre lo vivido? Indagémoslo con la obra de Julia Kristeva. 

 

 

 

 
2 También sería interesante anotar aquí, quizás, que frente a Bataille, que lleva el 

amor hasta el sacrificio místico y el éxtasis anonadado, Trías sostiene que el amor-

pasión no disuelve al sujeto, sino que lo agita; lo quiebra, pero lo revela. El amor-

pasión no se explica ni siquiera por su función sagrada: es excesivo, pero humano; 

desgarrador, pero lúcido.  



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

35 

2.3. Kristeva y el poder transformador de un duelo agradecido 

En Sol negro, la filósofa franco-polaca Julia Kristeva reflexiona en torno 

a la melancolía como humor pegajoso (humor como los que estudiaba 

Hipócrates), que enquilosa a la vez que nos constituye, como seres 

humanos, en numerosos aspectos innegables. El propio filosofar 

emerge de cierta melancolía por nuestra condición existencial. Sin 

embargo, en relación con la pérdida, la melancolía cristaliza, mientras 

que el duelo, por otra parte, constituye un dolor que transforma. 

Kristeva considera nuestro punto de partida el de una pérdida 

fundante, siendo esta la forma radical o base del ser humano 

consciente de estar en el mundo, nuestra estructura cognitiva, y 

escribe: «en vez de buscarle sentido a la desesperación (sea ésta 

evidente o metafísica), confesemos que no existe otro sentido que el 

de la desesperación» (Kristeva 1991: 11). Sin embargo, hay formas de 

transformarse, hay una metamorfosis posible, si más allá de esa 

desesperación melancólica consideramos el dolor constituyente y lo 

reformulamos como trágico. Como venimos desarrollando, este giro es 

posible en conjunción con el amor en general, pero también y sobre 

todo, con el amor a la vida o vitalismo.  

De esta manera, Kristeva no reduce el duelo a un mero proceso 

psicológico: más bien, se piensa desde la óptica filosófica como una 

experiencia fundante del sujeto (ya se percibe algún eco de Ricoeur), 

como una forma de atravesamiento existencial que marca la frontera 

diferencial entre una vida de puro dejarse mecer y una vida de 

metamorfosis y creación. El duelo es ese movimiento, 

penetrantemente doloroso. Es hueco, pero no mera ausencia: es 

también matriz. Límite, como señalaría Eugenio Trías. Una herida que, 

si se habita con lucidez, puede volverse espacio de creación. Así, la 

pérdida no se niega pero tampoco se absolutiza: se convierte en un 

ritmo, en un rumor subterráneo que da forma a una nueva manera de 

estar. Amar desde este duelo no es añorar lo perdido como quien 



Sara Uma Rodríguez Velasco, El horizonte de muerte como fundamento de Eros 

36 

quiere que reviva, sino honrarlo en su irrepetibilidad. Es agradecer, con 

dolor, que haya sucedido, como quien hereda un tesoro. Tras una tarde 

entre amigos, forma parte del lenguaje cotidiano chileno despedirse 

con un “¡Nos vimos!”, mientras que en España suele ser “¡Nos vemos!”. 

Qué bien, nos vimos (haya otra ocasión futura o no)3.  

Asimismo, enriquecemos esta lectura con la filosofía hermenéutica 

de Ricoeur, quien entiende la pérdida como un acontecimiento límite 

también refigurable narrativamente, no solo para el otro, sino también 

para el sí mismo, pues «[entiende] la experiencia de la pérdida del otro 

en el duelo como un acceso interpetativo e interpersonal a la muerte 

propia» (Ballester Corres 2022: 53). En sintonía con lo trabajado con 

Kristeva, Ricoeur también estudia la melancolía y su relación con el 

duelo, en este caso a través de Freud. En La memoria, la historia, el 

olvido, escribe para diferenciarlas que «[...] hay que decir que, a 

diferencia del duelo, donde es el universo el que aparece empobrecido 

y vacío, en la melancolía es el yo mismo el propiamente desolado» 

(Ricoeur 2003: 101). Y esta diferencia fundamental, de pérdida de 

sentido del universo y de uno mismo, justifica que «el trabajo de duelo 

es el coste del trabajo del recuerdo; pero el trabajo del recuerdo es el 

beneficio del trabajo del duelo» (ídem). Así, lo perdido no vuelve, pero 

se vuelve fundante. El amor que sobrevive al duelo no es mera 

persistencia de una imagen pasada, sino acto interpretativo que 

convierte la herida en forma, la ausencia en presencia, el dolor en 

símbolo. 

En suma, amar después de la pérdida es amar sin objeto, sin 

imagen, sin respuesta, pero amar. Un gesto que no exige, que no busca 

reparar, que simplemente acompaña la sombra del otro en uno mismo. 

Kristeva nos facilita reintegrar lo perdido como una nueva forma de 

 
3 Ya nos enseñó, precisamente Trías en la misma obra que aquí hemos trabajado, el 

poder significador del habla común: «el lenguaje corriente es más sabio e ilustrado 

de lo que a veces suele afirmarse en filosofía» (Trías 1979: 32). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

37 

vida, no necesariamente superándolo, sino haciendo de ese dolor un 

fundamento para amar la vida y agradecerle ese propio dolor, cuya 

intensidad va en proporción al afecto que sentimos.  

 

3. Conclusión 

 

 

En 1825, Diebolt captaba en la fragilidad de un lienzo los ojos 

congelados de Julieta, quien se deja caer por el peso de su amado 

Romeo, muerto. Curiosamente, a pesar de que el cuadro representa 

solo fallecido a Romeo, lo titula La mort de Roméo et Juliette (La 

muerte de Romeo y Julieta), asumiendo así que ella está incluida 

muriendo en ese instante. Muere en vida y asume como viva la muerte 

de sí, a causa de la muerte del otro. Lejos de comprenderlo como 

estrategia biológica o fantasía consoladora, el amor se abraza en su 

condición trágica, y haciéndolo se carga de sentido y de valor. Gracias 

al horizonte de muerte, e incluso a la presencia de la muerte, el amor 



Sara Uma Rodríguez Velasco, El horizonte de muerte como fundamento de Eros 

38 

se refuerza en una mayor lucidez, verdad y profundidad. No hay 

consuelo en esta obra, ni promesa de trascendencia. Y no hace falta. 

 

En conclusión, la encarnación del amor en sus diversas 

formulaciones, como el romántico, el familiar o la amistad, posibilita 

retornar hermenéuticamente a la vida con una mirada paradójicamente 

tan vulnerable como valiente y revalorizarla o redignificarla. No ha de 

desenvolverse en base a un temor a la muerte, sino que ha de 

responder al agradecimiento de un vínculo vivido. Así, la mecánica 

combinada de una pasión afectiva y una conciencia de muerte, puede 

hacer que el amor calme la muerte, tanto como la muerte intensifique 

el amor. 

 

 

Bibliografía 

Ballester Corres, R. (2022). El fenómeno del duelo como experiencia 

hermenéutica de la muerte propia y de la pérdida del otro desde 

Heidegger y Ricœur. Studia Heideggeriana, XI: 53–66.  

Bataille, G. (1997). El erotismo. Barcelona: Tusquets. 

Bataille, G. (2003). La conjuración sagrada. Ensayos 1929-1939. 

Buenos Aires: Adriana Hidalgo. 

Kristeva, J. (1991). Sol negro. Depresión y melancolía. Caracas: Monte 

Ávila. 

Ricoeur, P. (1996). Tiempo y narración: Vol. 3. El tiempo narrado. 

México: Siglo veintiuno. 

Ricoeur, P. (2003). La memoria, la historia, el olvido. Madrid: Trotta. 

Schopenhauer, A. (2002). El amor, las mujeres y la muerte. Alianza, 

ebook. 

Trías, E. (1979). Tratado de la pasión. Madrid: Taurus. 

 


