Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 Received: 30/08/2025
Biannual International Journal of Philosophy Accepted: 31/10/2025
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index Published: 20/01/2026
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6728

El horizonte de muerte como fundamento de Eros:

meditaciones filosoficas sobre duelo y vitalismo

(Death’s Horizon as the Foundation of Eros: Philosophical Meditations

on Grief and Vitalism)

Sara Uma Rodriguez Velasco
University of Valladolid - ES

Abstract

In the present paper, we will attempt to navigate the experience of
grief philosophically, with the aim of developing a vitalism from it.
Rather than viewing death as an interruption, denial, or annulment of
love, we propose interpreting it as the basis for love to permeate and
constitute us in a more intense, profound, and transformative manner.
Understanding death as the tragic awareness of our finitude provides
the necessary wisdom to live and love differently. With the help of
several philosophers, we will explore the tension between love and
death as a reciprocal resonance, not an antagonism. We will examine
Eros not as a promise of eternity but as an impulse that finds its
immanent meaning in the finitude of the other, as in one's own.

Keywords: love, grief, death, vitalism

Resumen
En este escrito trataremos de navegar filosoficamente por la

experiencia del duelo con el objetivo de construir un vitalismo a partir



Sara Uma Rodriguez Velasco, El horizonte de muerte como fundamento de Eros

de la misma. Lejos de concebir la muerte como interrupcion, negacion
o anulacion del amor, buscamos interpretarla como fundamento y
justificacion de que este nos atraviese y constituya de manera mas
intensificada, profunda y transformadora. El horizonte de muerte,
comprendido como la conciencia tragica de nuestra finitud, es la
sabiduria necesaria que permite vivir y amar de otra manera.
Habitaremos ese filo de la mano de varios filésofos y fildsofas: la
tension entre el amor y la muerte no como un antagonismo, sino como
resonancia reciproca; Eros no como una promesa de eternidad, sino

como impulso que encuentre en la finitud del otro, como en la propia,

su sentido inmanente.

Palabras clave: amor, duelo, muerte, vitalismo

1. Introduccidn, contexto y objetivos

En el prdlogo a La conjuracion sagrada perteneciente a la edicién de

las obras completas de Georges Bataille, Silvio Mattoni reflexionaba en

los siguientes términos:

26

La amistad - que parece una relacidon social sin peso
especifico, casi relegada a la esfera del entretenimiento o la
banalidad - cuando roza el objeto que la determina, y que es
a la vez la muerte propia y la del otro, puede ser la promesa
de una fiesta comun, celebracion del nacimiento de un dios
policéfalo. Y la amistad sélo puede alcanzar ese caracter
absoluto, aunque no se manifieste y parezca seguir
ostentando las maneras displicentes, tacitas, interrumpidas
que la definen, cuando no hay idea de un mas alla, cuando se
piensa que los amigos, como uno mismo, estan destinados a

desaparecer definitivamente [...] (Bataille 2003: 8).



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

En la presente propuesta se hara uso de este fragmento como
piedra angular desde la que partir hacia la interpretacién que
pretendemos articular, que a su vez bebe, en cierto sentido, del aprecio
por la finitud y por su hermenéutica como fundamento de toda
felicidad. Concretamente, partimos de la asuncién radical de que la
experiencia del amor esta atravesada por una certeza irreductible: su
finitud. Asi, la investigacion filosofica que nos concierne tratara de
aunar igualmente en una relacion bidireccional la muerte y el afecto,
focalizandonos sobre todo en su formulacidn romantico-erdtica, pero
también trasladable a la amistad y a otras pasiones orbitantes. Nuestro
objetivo Ultimo sera la aprehension de que la certeza de la muerte no
ha de inhibir o limitar el amor que donamos, sino que ha de convertirlo
en la via mas intensa de aparicion o construccion de un sentido en una
era nihilista como la nuestra, que se agita palida bajo el cadaver divino.
Este giro no tiene la pretensién de ser un consuelo, sino de entenderse
como afirmacion llcida y ludica, excesiva y peligrosa. Sobre todo,
fundamentalmente practica: buscamos traspasar, a pequefia y humilde
escala, el tabu que supone la muerte para las sociedades occidentales,
y proponer una forma de vivir tanto con su amenaza como con su
presencia. Pero antes de alcanzar esta conclusiéon, hemos de trazar
varios senderos previos que supongan un suelo tedrico firme.

Tales senderos previos seran recorridos de la mano de diferentes
fildsofos y filésofa: Bataille, Trias, Kristeva y, por supuesto, Ricoeur.
La pregunta en torno a la que nos acompafiaran no es cémo preservar
el amor en la muerte, sino como narrarlo después de la pérdida, como
hacer que la palabra no clausure lo vivido, sino que lo prolongue
simbdlicamente en el tiempo. El duelo pasa a ser comprendido
entonces como un trabajo de reconfiguracién narrativa frente a lo
irreparable. Bajo esta luz, el deseo, lejos de extinguirse con la muerte
del otro, deviene resto activo, impulso de relato, fuerza que insiste y

exige un nuevo gesto de sentido.

27



Sara Uma Rodriguez Velasco, El horizonte de muerte como fundamento de Eros

Enfatizamos que por supuesto filosofaremos desde Ricoeur ya que
su pensamiento articula magistralmente tiempo, narracion y muerte,
ofreciendo una via privilegiada para pensar esta transformacion. Asi, a
través de una hermenéutica del amor en el horizonte de muerte,
intentaremos mostrar que el duelo no es solo memoria: es también

creacion.

2. Senderos: investigaciones filosoficas sobre amor y muerte
A continuacion nos adentraremos en un bosque de sensibilidades
pensantes que, como interlocutores filoséfico-poéticos, nos permitiran
reconfigurar el amor tras la pérdida en un retrato hermenéutico de
trazo multiple. Funcionando como figuras de interpretacion simbdlica,
sus aportaciones nos permitiran no teorizar el duelo desde la historia
o la clinica, sino desde un lenguaje del exceso, de la encarnacion, de
la pasion y la herida. Y, como ya hemos adelantado, todas ellas
contendran los fundamentos hermenéuticos que establece Ricoeur,
desplegando asi cada uno un simbolo vivo relacionado con el tiempo,
la identidad narrativa, la memoria y la muerte. Tales fundamentos no
requieren de una pausada maduracion para una revista, cuyo
manifiesto se dedica a Ricoeur, pero, a pesar de ello, nos detendremos
brevemente a mencionarlos.

Para Paul Ricoeur, la experiencia de la muerte no agota su sentido
en el hecho bioldgico o incluso existencial, sino que constituye un limite
simbdlico, una frontera que puede parecer que interrumpe la
continuidad del relato vital. Sin embargo, en tanto que acontecimiento
humano relativo al tiempo vivido, exige ser inscrita y trabajada en el
lenguaje. La muerte como provocacién hermenéutica: écomo seguir
siendo un si mismo cuando el otro desaparece? En Tiempo y narracion
III, Ricoeur distingue entre historia y ficcidon, siendo la primera la

encargada de representar el pasado a partir de trazas documentales

28



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

(una explicacion de hechos causales cronoldgicamente inteligibles y
veraces); y la segunda una formulacién imaginativa en la que despliega
las posibilidades de la historia. La ficcidon seria una forma privilegiada
de conocimiento simbdlico, como diferencia el propio autor a

continuacion:

En efecto, solo el relato historico intenta remitir a un pasado

|II

“real”, o efectivamente sucedido. La ficcién, en cambio, se
caracteriza por una modalidad referencial y una pretensién
de verdad préximas a las que he explorado [en] La metafora

viva. (Ricoeur 1996: 637)

De esta manera, la historiografia constata la muerte (un dato, una
fecha), pero es incapaz de darle sentido. Para eso se necesita la ficcion:
el aporte de un sentido profundo, la narracidn como poética de la
existencia. La muerte no puede ser explicada ni comprendida de
manera absoluta epistemoldgicamente, un archivo no es capaz de
contener el quiebre afectivo que supone, su efecto ético, su dimensién
existencial: eso solo es posible al ser narrada. Y la narracidon no la
resuelve, pero si la reconfigura hermenéuticamente para que sea
soportable. Esta labor hermenéutica, consideramos, constituye una
tarea fundamental en el amar y en el duelo al que tarde o temprano
nos enfrenta. Dolernos de amor requiere entonces de un trabajo
simbdlico y narrativo, sin intencién de eliminar la pérdida de nuestra
conciencia, sino mas bien con pretension de transformarla en acto de

memoria, de gratitud e incluso de vitalismo.

2.1. Bataille y el amor como gasto improductivo
No son muchos los autores que han trabajado el amor desde la filosofia,
pero Georges Bataille es uno de ellos. Su pensamiento puede

brindarnos una luz sobre esta dualidad paraddjica que conforman Eros

29



Sara Uma Rodriguez Velasco, El horizonte de muerte como fundamento de Eros

y Thanatos, y sobre las consecuencias que genera tratar de
armonizarlas sin esta perspectiva que tratamos de dibujar. La
armonizacion es compleja porque, efectivamente, parece que la
muerte debiera de edulcorarse para que sea soportable amar, para que
merezca la pena. Pareciera que la vulnerabilidad de nuestra finitud
limitase la capacidad de amar, la grandiosidad y la entrega con la que
lo hacemos. Se ama, en ocasiones, valorando riesgos o calculando
beneficios. El temor al amor nace de un temor mas profundo: el temor
al sufrimiento, a la muerte. Es en este sentido que estan tan ligados,
y es esta comprension precavida y extremadamente cuerda de la
existencia lo que inspird su formulacién del erotismo.

Para el pensador francés, el amor no puede ser reducido a calculo,
beneficio ni contrato. Su ldgica es otra: la del exceso, el desborde, el
don. Amar es, segun se plasma en su obra, una apuesta, una tirada de
dados, un acto de riesgo que por tal poder abre las puertas de una
comunidn con lo sagrado, de experiencias misticas que, partiendo del
cuerpo y no abandonandolo en ningln momento, puedan conectarnos
con todo lo otro que (en secreto) también somos. Y lo es,
precisamente, por el horizonte de muerte y el nihilismo en el que el
mismo se enmarca. Asi, Bataille abre la introduccién de E/ erotismo
sentenciando que «el erotismo es la aprobacion de la vida hasta en la
muerte» (Bataille 1997: 15), que no hasta la muerte, subrayando asi
que la entrega amorosa no niega la finitud, sino que la habita y la
afirma, la asume visceralmente, la engulle. El cuerpo que ama no busca
preservarse: se abre, se entrega, se expone, se arriesga al otro y se
une con él y con su muerte como quien se arriesga a la propia, porque
en cierto modo asi sucede. Y aqui emerge ese caracter paraddjico que
anticipabamos, pues no es que se haga sufriendo, pero tampoco que
uno se aboque enloquecida e ingenuamente, feliz, a esa pérdida.
Resulta que el sufrimiento en el que se enmarca es el amor es uno que

goza del riesgo, es una insatisfaccion plenificadora. Pero, écdmo acoger

30



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

esa experiencia en el lenguaje, cdomo volverla significante sin
neutralizarla?

Es aqui donde la filosofia hermenéutica de Paul Ricoeur puede
iluminar lo que en Bataille se enuncia desde el estremecimiento
corporal de lo sagrado. Como ya hemos analizado, Ricoeur defiende
gue el simbolo y la ficcion son las formas a través de las cuales
pensamos lo impensable, comunicamos lo inefable. El erotismo de un
cuerpo, en armonia con su caracter mortal y finito y como experiencia
limite, no se explica: se narra o se figura. En este sentido, la entrega
amorosa, el contacto erdtico, el gesto tragico de amar bajo la sombra
de la pérdida, se tornan simbolos palpitantes de una vida intensificada
gracias a su fragilidad. Alli donde el relato moral fracasa en esclarecer
una razén para amar sin calculo, la narracién simbdlica acoge el
escandalo del don pasional. El amor se torna poética de la finitud, el
sentido fundamental que se extrae de la experiencia vivida al inscribirla
narrativamente en la memoria.

Antes de proceder con el siguiente punto, consideramos inevitable
detenernos a contrastar esta formulacion del amor con la defendida en
otro sendero, que podra enriquecer la investigacion. Arthur
Schopenhauer publica en 1819 El amor, las mujeres y la muerte, donde
expone este afecto como un mecanismo ciego de la especie humana
cuya utilidad es asegurar nuestra reproduccién y que la vida continte
abriéndose camino. La voluntad de vivir, que opera en lo mas profundo
del mundo, se valdria asi del amor para encadenarnos al deseo sexual,
despegandolo entonces de cualquier significacién noble, espiritual o

inmanentemente trascendental:

El amor no es otra cosa que el mas astuto de los engafios de
la naturaleza, un medio para conseguir los fines de la especie,
gue son ajenos a los del individuo. El individuo cree perseguir

su propia felicidad, pero en realidad es un instrumento de la

31



Sara Uma Rodriguez Velasco, El horizonte de muerte como fundamento de Eros

voluntad de vivir que quiere perpetuarse a través de él
(Schopenhauer 2002: 73).

Su visidn estrictamente biologicista y pesimista lleva a un
nihilismo sexual que desactiva la afirmacidon que proponemos, pues en
este contexto la muerte deja de ser una tragedia y se comprende como
una liberacion del incansable ciclo de sufrimiento que supone la vida.
Ademas, su rechazo de una aproximacion hermenéutico-narrativa a
una cuestion tan oscura como lo es la del amor, demuestra también la
enorme distancia que lo separaria, en este sentido, de Ricoeur.
Schopenhauer atraviesa el misterio justo en sentido contrario: bajo su
mirada, la vida es un sufrimiento sin tensién, es un dolor que se
apacigua con la muerte; en lugar de aceptar la muerte no como escape,
sino como limite que forma y da sentido al deseo y al querer.

A partir de este punto podremos conectar las reflexiones de
Bataille, enriquecidas con las de Ricoeur y contrastadas con las de
Schopenhauer, con las de Eugenio Trias, fildsofo barcelonés de nuestro
siglo que si que expuso en su Tratado de la pasion (1979) los detalles
de tal caracter paraddjico de Eros. Su sensibilidad puede impulsarnos
a continuar adentrandonos en la sombra y rechazar un amor paralizado

por la fatalidad.

2.2. Trias y el caracter paraddjico de la pasion

El ndcleo fundamental en torno al cual orbitaba Eugenio Trias en el
mencionado Tratado de la pasion es el de la naturaleza de la pasioén,
gue no considerd, a diferencia de la tradicidn, distinta e inferior a la
razon, sino anterior y fundamento de la misma, usando como hilo
conductor de esta defensa el concepto de amor-pasion. Esta
denominacion de una pasidon concreta, que el autor hereda de
Stendhal, refiere a aquel amor arquetipico que protagonizaban los

personajes de la literatura medieval de caballerias (Tristan e Isolda o

32



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Abelardo y Eloisa son tal solo algunos ejemplos). Al amor-pasién le
caracteriza una naturaleza paraddjica, una mecanica basada en la
incoherente conjuncion de sufrimiento y felicidad. Este sentimiento no
alberga la misma pureza si solo se le considera en uno de esos dos
extremos: un amor feliz puede ser ingenuo, y uno tragico, desgarrador.
El horizonte de muerte es una mas de las tragedias que comporta, sino
la mayor!. Y precisamente ahi, en la hendidura de la emocidn
interpersonal, lanza comudn a muchos corazones, hay una oportunidad
de entrenamiento en la plenitud para el horizonte de finitud. No seria
complejo vincular, en este punto, amor, muerte y vitalismo.

En la narracion mitica encarnada en las parejas que hemos
mencionado, la muerte es requisito indispensable para que su pasion
alcance la intensidad que les caracteriza. Para estas figuras, es
preferible el riesgo y el dolor que suponen el amor, a la nada, al vacio,
a la tranquilidad del tedio, a la seguridad de la solitud. El amor-pasion
se reafirma y recrea en el anhelo producido por si mismo, goza de su
sufrir, de su imposible satisfaccién. En suma, la pasidn es, para Trias,
aquel juego dialéctico mediante el cual «quien quiere ganar su alma la
perderd, [y] quien se arriesga a perderla la ganara» (Trias 1979: 116).
Esta forma de corresponderse no es un modelo moral, no es un
proceder relacional que tenga que ser necesariamente personificado:
son epifanias, alegorias del querer en su formulacidn mas esencial,

atomica. El amor no se consuma en la estabilidad ni en la duracion,

1Y ya no solo la muerte literal de la persona amada: hay también una suerte de
muerte poética en una ruptura, una muerte que computa igualmente un duelo. Este
duelo en concreto, esencialmente, es un duelo también de muerte, sin importar lo
viva que continle la otra persona su camino. En el momento en el que uno ha de
enfrentar su existencia sin la companiia del amigo, del amante, de su figura de amor,
se da una cierta muerte, no necesariamente menor a la mitica. La cruel diferencia
entre estas muertes radica en la voluntad: en la mayoria de ocasiones, la muerte de
una persona querida sucede al margen de su voluntad, en contra de ella. Esa persona
abandona nuestro lado sin haberlo querido. En una ruptura, el duelo puede ser aun
mas violento, pues no solo hemos de asumir que esa persona, para nosotros y de
algin modo, ha muerto, sino que ademas desea que asi sea.

33



Sara Uma Rodriguez Velasco, El horizonte de muerte como fundamento de Eros

sino en la intensidad que alumbra una verdad sobre el sujeto y su
condicién mortal?.

Asi, la pasién termina alinedndose con la configuracién tragica que
aqui pretendemos dibujar para hacer del horizonte de muerte su
fundamento. La pasién amorosa no puede ser pura dicha, ni puro
sufrimiento: ya desde su gérmen y hasta el final que la corresponda,
su verdad se ubica en la oscilacién irreductible entre uno y otro polo.
Una vez mas, gracias a Paul Ricoeur, detallamos que la narracidon no
ha ni de explicar ni de resolver la paradoja, simplemente la sostiene
paraddjicamente. Lejos de buscar coherencia o cierre, la narracién
entendida como acto hermenéutico acoge el caracter tragico del
sentimiento y lo reinscribe como parte viva del relato de una existencia,
de un sujeto y de su identidad. Eros no se consume solo en el instante
de su exceso, sino que se prolonga como memoria, como simbolo de
una vida afectiva que se abre a la alteridad y al desgarramiento. En
este sentido, Trias ofrece una figuracion filoséfica de la pasién que,
leida con Ricoeur, no solo se vive, sino que se recuerda y se interpreta
como uno de los nucleos mas fecundos, a la par que oscuros, de
sentido.

El amor es, entonces y hasta aqui, un don sin retorno, una fuerza
tragica pasional. La irrupcion de la muerte en un vinculo da lugar a la
experiencia de un duelo, que de esta manera podemos reconfigurar,
pero ¢es posible un duelo que no niegue el dolor pero que también

celebre lo vivido? Indagémoslo con la obra de Julia Kristeva.

2 También seria interesante anotar aqui, quizas, que frente a Bataille, que lleva el
amor hasta el sacrificio mistico y el éxtasis anonadado, Trias sostiene que el amor-
pasién no disuelve al sujeto, sino que lo agita; lo quiebra, pero lo revela. El amor-
pasién no se explica ni siquiera por su funcidn sagrada: es excesivo, pero humano;
desgarrador, pero lucido.

34



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

2.3. Kristeva y el poder transformador de un duelo agradecido

En Sol negro, la fildsofa franco-polaca Julia Kristeva reflexiona en torno
a la melancolia como humor pegajoso (humor como los que estudiaba
Hipdcrates), que enquilosa a la vez que nos constituye, como seres
humanos, en numerosos aspectos innegables. El propio filosofar
emerge de cierta melancolia por nuestra condicién existencial. Sin
embargo, en relacidon con la pérdida, la melancolia cristaliza, mientras
que el duelo, por otra parte, constituye un dolor que transforma.
Kristeva considera nuestro punto de partida el de una pérdida
fundante, siendo esta la forma radical o base del ser humano
consciente de estar en el mundo, nuestra estructura cognitiva, y
escribe: «en vez de buscarle sentido a la desesperacion (sea ésta
evidente o metafisica), confesemos que no existe otro sentido que el
de la desesperacion» (Kristeva 1991: 11). Sin embargo, hay formas de
transformarse, hay una metamorfosis posible, si mas alld de esa
desesperacion melancélica consideramos el dolor constituyente y lo
reformulamos como tragico. Como venimos desarrollando, este giro es
posible en conjuncién con el amor en general, pero también y sobre
todo, con el amor a la vida o vitalismo.

De esta manera, Kristeva no reduce el duelo a un mero proceso
psicoldgico: mas bien, se piensa desde la dptica filoséfica como una
experiencia fundante del sujeto (ya se percibe algun eco de Ricoeur),
como una forma de atravesamiento existencial que marca la frontera
diferencial entre una vida de puro dejarse mecer y una vida de
metamorfosis y creacion. El duelo es ese movimiento,
penetrantemente doloroso. Es hueco, pero no mera ausencia: es
también matriz. Limite, como sefialaria Eugenio Trias. Una herida que,
si se habita con lucidez, puede volverse espacio de creacidn. Asi, la
pérdida no se niega pero tampoco se absolutiza: se convierte en un
ritmo, en un rumor subterrdneo que da forma a una nueva manera de

estar. Amar desde este duelo no es afiorar lo perdido como quien

35



Sara Uma Rodriguez Velasco, El horizonte de muerte como fundamento de Eros

quiere que reviva, sino honrarlo en su irrepetibilidad. Es agradecer, con
dolor, que haya sucedido, como quien hereda un tesoro. Tras una tarde

entre amigos, forma parte del lenguaje cotidiano chileno despedirse

4 n
! 1,

con un “iNos vimos!”, mientras que en Espafa suele ser “iNos vemos
Qué bien, nos vimos (haya otra ocasién futura o no)3.

Asimismo, enriquecemos esta lectura con la filosofia hermenéutica
de Ricoeur, quien entiende la pérdida como un acontecimiento limite
también refigurable narrativamente, no solo para el otro, sino también
para el si mismo, pues «[entiende] la experiencia de |la pérdida del otro
en el duelo como un acceso interpetativo e interpersonal a la muerte
propia» (Ballester Corres 2022: 53). En sintonia con lo trabajado con
Kristeva, Ricoeur también estudia la melancolia y su relacion con el
duelo, en este caso a través de Freud. En La memoria, la historia, el
olvido, escribe para diferenciarlas que «[...] hay que decir que, a
diferencia del duelo, donde es el universo el que aparece empobrecido
y vacio, en la melancolia es el yo mismo el propiamente desolado»
(Ricoeur 2003: 101). Y esta diferencia fundamental, de pérdida de
sentido del universo y de uno mismo, justifica que «el trabajo de duelo
es el coste del trabajo del recuerdo; pero el trabajo del recuerdo es el
beneficio del trabajo del duelo» (idem). Asi, lo perdido no vuelve, pero
se vuelve fundante. El amor que sobrevive al duelo no es mera
persistencia de una imagen pasada, sino acto interpretativo que
convierte la herida en forma, la ausencia en presencia, el dolor en
simbolo.

En suma, amar después de la pérdida es amar sin objeto, sin
imagen, sin respuesta, pero amar. Un gesto que no exige, que no busca
reparar, que simplemente acompafa la sombra del otro en uno mismo.

Kristeva nos facilita reintegrar lo perdido como una nueva forma de

3 Ya nos ensefid, precisamente Trias en la misma obra que aqui hemos trabajado, el
poder significador del habla comln: «el lenguaje corriente es mas sabio e ilustrado
de lo que a veces suele afirmarse en filosofia>» (Trias 1979: 32).

36



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

vida, no necesariamente superandolo, sino haciendo de ese dolor un
fundamento para amar la vida y agradecerle ese propio dolor, cuya

intensidad va en proporcién al afecto que sentimos.

3. Conclusion

En 1825, Diebolt captaba en la fragilidad de un lienzo los ojos
congelados de Julieta, quien se deja caer por el peso de su amado
Romeo, muerto. Curiosamente, a pesar de que el cuadro representa
solo fallecido a Romeo, lo titula La mort de Roméo et Juliette (La
muerte de Romeo y Julieta), asumiendo asi que ella estd incluida
muriendo en ese instante. Muere en vida y asume como viva la muerte
de si, a causa de la muerte del otro. Lejos de comprenderlo como
estrategia bioldgica o fantasia consoladora, el amor se abraza en su
condicién tragica, y haciéndolo se carga de sentido y de valor. Gracias

al horizonte de muerte, e incluso a la presencia de la muerte, el amor

37



Sara Uma Rodriguez Velasco, El horizonte de muerte como fundamento de Eros

se refuerza en una mayor lucidez, verdad y profundidad. No hay

consuelo en esta obra, ni promesa de trascendencia. Y no hace falta.

En conclusién, la encarnacion del amor en sus diversas
formulaciones, como el romantico, el familiar o la amistad, posibilita
retornar hermenéuticamente a la vida con una mirada paraddjicamente
tan vulnerable como valiente y revalorizarla o redignificarla. No ha de
desenvolverse en base a un temor a la muerte, sino que ha de
responder al agradecimiento de un vinculo vivido. Asi, la mecanica
combinada de una pasion afectiva y una conciencia de muerte, puede
hacer que el amor calme la muerte, tanto como la muerte intensifique

el amor.

Bibliografia

Ballester Corres, R. (2022). El fendmeno del duelo como experiencia
hermenéutica de la muerte propia y de la pérdida del otro desde
Heidegger y Ricceur. Studia Heideggeriana, XI: 53-66.

Bataille, G. (1997). El erotismo. Barcelona: Tusquets.

Bataille, G. (2003). La conjuracion sagrada. Ensayos 1929-1939.
Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

Kristeva, J. (1991). Sol negro. Depresion y melancolia. Caracas: Monte
Avila.

Ricoeur, P. (1996). Tiempo y narracion: Vol. 3. El tiempo narrado.
México: Siglo veintiuno.

Ricoeur, P. (2003). La memoria, la historia, el olvido. Madrid: Trotta.
Schopenhauer, A. (2002). El amor, las mujeres y la muerte. Alianza,
ebook.

Trias, E. (1979). Tratado de la pasién. Madrid: Taurus.

38



