
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  31/08/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  29/10/2025  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026  
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6727 

 

  

 

Ricœur y Ortega y Gasset: en qué lugar se da la 

metáfora. De la palabra al ejemplo como figuras de 

comprensión 

 

(Ricœur and Ortega y Gasset: Where Does Metaphor Come 

into Play? From Word to Example as Figures of 

Understanding) 

 

Josu Rodríguez 

National University of Distance Education - ES 

 

 

 

Abstract 

This paper examines the place of metaphor within philosophical and 

hermeneutical thought, focusing on the contributions of José Ortega y 

Gasset and Paul Ricoeur. Through a comparative reading of Las dos 

grandes metáforas and La métaphore vive, it argues that metaphor 

should not be regarded as a rhetorical ornament, but rather as a 

constitutive operation of human understanding. The study traces the 

shift of metaphor’s location – from the word and the sentence to 

discourse – in order to highlight its cognitive and ontological tension as 

a means of opening new modes of access to truth. Finally, it proposes 

an expansion of metaphor beyond language, by considering 

exemplarity as a form of lived metaphor that connects hermeneutical 

reflection with practical life, within the horizon of a renewed 



Josu Rodríguez, Ricoeur y Ortega y Gasset 

 

304 

philosophical anthropology. 

Keywords: metaphor, consciousness, Ricoeur, Ortega y Gasset, 

philosophical anthropology, exemplarity, hermeneutics 

 

Resumen 

Este trabajo examina el lugar que ocupa la metáfora en el pensamiento 

filosófico y hermenéutico, tomando como ejes de análisis las 

propuestas de José Ortega y Gasset y Paul Ricœur. A través de la 

confrontación entre Las dos grandes metáforas y La métaphore vive, 

se muestra cómo la metáfora no debe ser entendida como ornamento 

retórico, sino como una operación constitutiva de la comprensión. El 

estudio recorre el desplazamiento de su ubicación, desde la palabra y 

la frase hasta el discurso, para poner de relieve que la metáfora 

encarna una tensión cognoscitiva y ontológica que abre nuevos modos 

de acceso a la verdad. Finalmente, se plantea una ampliación de su 

alcance más allá del lenguaje, al considerar la ejemplaridad como 

forma de metáfora vivida que conecta el plano hermenéutico con la 

vida práctica, en el horizonte de una antropología filosófica renovada. 

Palabras clave: metáfora, conciencia, Ricœur, Ortega y Gasset, 

antropología filosófica, ejemplaridad, hermenéutica 

 

1. Introducción 

La presente investigación se inscribe en un proyecto más amplio de 

antropología filosófica concebida como filosofía primera, que supone 

tomar la pregunta ¿qué somos los seres humanos? como punto de 

partida de la filosofía. Situar la metáfora en el centro de la antropología 

filosófica exige responder a una pregunta elemental: ¿en qué lugar se 

da la metáfora? La respuesta a esta cuestión ha variado según las 

tradiciones: para la retórica clásica, se localiza en la palabra; para la 

semántica estructural, en la frase; para la hermenéutica 

contemporánea, en el discurso. Pero, como intentaremos mostrar, es 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

305 

posible dar un paso más y situar la metáfora también fuera del 

lenguaje, en el terreno de la vida y de la ejemplaridad. 

Para comenzar, vamos a tratar de hilar tres cuestiones: la 

antropología filosófica, la teoría de la metáfora y al filósofo español 

Ortega y Gasset. ¿Cómo podemos hacerlo? Vamos a centrarnos en uno 

de los ensayos de Ortega, llamado Las dos grandes metáforas, donde 

intenta construir un guion sobre cómo el pasado filosófico ha entendido 

la conciencia, eso que llamamos fenómeno universal de relación entre 

sujeto y objeto. Partir filosofando desde la pregunta por la conciencia, 

preguntándonos por la estructura de nuestra comprensión, es lo que 

nos acerca a concebir la antropología filosófica como una filosofía 

primera. En palabras de Tugendhat, esto significa entender la pregunta 

¿qué somos cómo seres humanos? como la base de todas las demás, 

ya que «tanto el ser como el deber ser son algo que parecen remitir a 

nuestra comprensión» (Tugendhat 2008: 18). Este punto de partida 

que formula Tugendhat tan acertadamente es el mismo al que, con 

otras palabras, se había referido Ortega cuando formula el lugar de la 

vida humana como punto de partida de la filosofía, «cuando considera 

que la vida humana es la vida radical en la que todo se da» (San Martín 

2013: 390).  

Ahora bien, mi tesis defiende, y aquí es donde vamos a conversar 

con Ricœur, que para elaborar una antropología filosófica no tenemos 

más remedio que acudir a la metáfora. Para pensar objetos tan difíciles, 

abstractos y constantes como la conciencia – eso que llamamos el 

fenómeno universal de relación entre sujeto y objeto – la metáfora se 

convierte en un instrumento ineludible. Por tanto, para poder 

reflexionar al respecto, tenemos que acercarnos a la teoría de la 

metáfora. En ese sentido, acudimos a su libro La metáfora viva, una 

de las más importantes reflexiones que se han escrito sobre el tema 

que – aunque hayan pasado ya casi cincuenta años desde su 

publicación – no ha perdido ni un ápice de actualidad. También, aunque 



Josu Rodríguez, Ricoeur y Ortega y Gasset 

 

306 

en el libro no cite a Ortega, veo muchísimas reflexiones que podrían 

compartir ambos filósofos, o al menos, complementarse. 

Ahora bien, situar la metáfora en el centro de la antropología 

filosófica exige responder a una pregunta elemental: ¿en qué lugar se 

da la metáfora? La respuesta a esta cuestión ha variado según las 

tradiciones: para la retórica clásica, se localiza en la palabra; para la 

semántica estructural, en la frase; para la hermenéutica 

contemporánea, en el discurso. Pero, como intentaremos mostrar, es 

posible dar un paso más y situar la metáfora también fuera del lenguaje, 

en el terreno de la vida y de la ejemplaridad. 

¿Por qué poner en diálogo a Ortega y a Ricœur? En primer lugar, 

porque ambos coinciden en situar la metáfora en el núcleo de la 

comprensión. En segundo lugar, porque ambos comparten la intuición 

de que la metáfora tiene un poder cognoscitivo y no solo ornamental. 

Y, en tercer lugar, porque sus teorías, al complementarse, permiten 

proponer un desplazamiento ulterior: de la metáfora lingüística a la 

metáfora vivida. El valor de esta comparación radica también en su 

contribución a la antropología filosófica. En un momento en que la 

filosofía tiende a fragmentarse en especialidades técnicas, recuperar la 

metáfora como figura de comprensión transversal permite articular un 

discurso unitario sobre lo humano. La metáfora es, en este sentido, un 

punto de cruce entre lenguaje, pensamiento y vida.  

Para ello se perseguirán tres objetivos específicos: en primer lugar, 

reconstruir el itinerario de la pregunta «¿en qué lugar se da la 

metáfora?» desde Aristóteles hasta Ricœur y Ortega; en segundo lugar, 

analizar el potencial cognoscitivo y ontológico de la metáfora en la obra 

de ambos autores; y, finalmente, ampliar la teoría de la metáfora más 

allá del lenguaje, proponiendo la noción de ejemplaridad como 

metáfora vivida. La metodología adoptada es hermenéutica en un 

doble sentido. Por un lado, consiste en la interpretación de textos 

filosóficos y literarios. Por otro, se concibe como una reflexión sobre la 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

307 

comprensión misma, en diálogo con la pregunta antropológica 

fundamental. El método no es meramente filológico, sino 

reconstructivo y proyectivo: busca articular una propuesta filosófica a 

partir de la lectura de Ortega y Ricœur. 

El trabajo se organiza en cuatro secciones principales. En la 

primera (Introducción) se contextualiza el problema y se justifica su 

pertinencia. En la segunda, se analiza el desplazamiento del lugar de 

la metáfora desde la palabra hasta la cópula del ser, poniendo en 

diálogo a Ortega y Ricœur. En la tercera, se propone una ampliación 

del concepto de metáfora hacia la ejemplaridad, mostrando cómo la 

metáfora puede operar fuera del lenguaje en la vida vivida. Finalmente, 

en las conclusiones se extraen las implicaciones para una antropología 

filosófica renovada. 

 

2. El lugar de la metáfora 

La pregunta «¿en qué lugar se da la metáfora?» atraviesa la historia 

de la filosofía y de la retórica desde Aristóteles hasta la hermenéutica 

contemporánea. No se trata de una cuestión meramente técnica, sino 

de un problema estructural que afecta a la concepción misma del 

lenguaje y del pensamiento. La metáfora es un fenómeno fronterizo: 

oscila entre la palabra y la frase, entre el discurso y la vida, entre la 

estética y la epistemología. Explorar su lugar significa, en última 

instancia, interrogarse por el modo en que los seres humanos 

comprenden el mundo y se comprenden a sí mismos. Como nos 

recuerda el profesor De Bustos (De Bustos 2000: 11), en el último siglo 

las reflexiones sobre la metáfora han adquirido una importancia 

espectacular, no solo en cuanto a número de publicaciones sino en 

cuanto a la variedad de su procedencia en ámbitos más allá de la 

retórica o la filosofía, tales como la psicología, la sociología, la 

antropología, la teoría de la ciencia e incluso la inteligencia artificial. La 

metáfora ha dejado de considerarse un mero recurso literario para 



Josu Rodríguez, Ricoeur y Ortega y Gasset 

 

308 

constituirse como un instrumento psicológico mediante el cual se 

amplia y se estructura nuestro conocimiento del mundo. Por tanto, la 

captación de la esencia metafórica y su explicación psicológica se han 

convertido en un asunto central. 

Ahora bien, si la metáfora no es solo un mero recurso literario 

¿qué es lo que sucede? ¿dónde se da? ¿se da en la palabra? ¿se da en 

la frase? ¿se da en el discurso? ¿se da en nuestra mente? En su libro 

La metáfora viva, Ricœur empieza analizando las teorías retóricas que 

vienen de la definición aristotélica de la metáfora, que dicen que la 

metáfora se da en la palabra: toman la palabra como unidad de base. 

En la Poética, Aristóteles define la metáfora como una trasposición de 

nombre. Este desplazamiento puede producirse de cuatro maneras: 

por género a especie, de especie a género, de especie a especie, o por 

analogía. El rasgo común es que un término se aplica fuera de su 

campo habitual, generando un sentido figurado. La definición 

aristotélica se sitúa en la encrucijada de dos disciplinas: la retórica y 

la poética. En la primera, la metáfora es un recurso de persuasión; en 

la segunda, un medio de mímesis de las acciones humanas. Así, 

Aristóteles reconoce en la metáfora un valor cognoscitivo incipiente: 

permite «ver lo semejante en lo diferente» (Poética 1.459a, 5-7). No 

obstante, el marco conceptual sigue siendo el de la sustitución: la 

metáfora se entiende como un nombre trasladado. 

Vamos a poner un ejemplo de una transposición de nombre: si 

tenemos la metáfora el tiempo es oro y tomamos la palabra como 

unidad de base, lo que vamos a hacer es poner el foco en la palabra 

transpuesta, que es oro. Lo que queremos decir es algo así como que 

el tiempo es valioso. Como vemos que podemos entablar una relación 

de semejanza entre el valor del oro y del tiempo, trasponemos el 

nombre, colocamos la palabra oro fuera de su lugar convencional y la 

ponemos al lado de tiempo. Esta transposición de nombre es la 

metáfora. ¿Ahora bien cualquier transposición de nombre es una 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

309 

metáfora? Para ello, vamos a añadir un matiz importante que nos da 

Ortega: «la metáfora es una transposición de nombre sin pérdida de 

su significado antiguo» (OC II: 507). Es decir, si yo digo, por ejemplo, 

que tengo mariposas en el estómago, en primer lugar, estoy viendo 

una semejanza entre lo que me está pasando en las tripas y el aleteo 

de una mariposa. Transpongo la palabra mariposa desde su lugar 

convencional y la coloco en un nuevo lugar, pero, por mucho que la 

transponga, sigue habiendo algo de la mariposa original, de su 

significado antiguo o convencional. No se pierde su significado antiguo, 

sino que se genera una tensión entre el significado convencional y el 

significado que toma al trasponerse. Aquí empieza a pasar algo, 

empieza a ser importante no solo la palara sino la frase, para entender 

esa tensión entre el significado antiguo y el transpuesto necesito 

atender no solo a la palabra, sino a la oración. Este hecho hace que la 

unidad de referencia, el lugar de la metáfora pase a la frase. Como dice 

Max Black, la palabra es el foco, pero se enmarca en la frase (Black 

1962: 39). Y esto es lo que nos hace salir del enfoque retórico para 

internarnos en la semántica. Dice Ricœur: 

 

El punto de vista semántico y retórico sólo comienzan a 

diferenciarse cuando la metáfora se sitúa de nuevo en el 

marco de la frase y se trata como un caso no de denominación 

desviante, sino de predicación no pertinente (Ricœur 1975: 

10). 

 

Black distingue entre foco y marco. Y esta tensión entre el 

significado convencional y el significado transpuesto que 

comentábamos antes genera una tensión entre dos polos, que han de 

ser concebidos como sistemas. ¿Qué quiere decir esto? Que lo que 

tensiona no es el significado de “diccionario” de la palabra “oro”, sino 

el producido por un sistema de tópicos compartidos que le acompañan 



Josu Rodríguez, Ricoeur y Ortega y Gasset 

 

310 

(Black 1962: 49). El significado de la metáfora es producto de 

interrelación entre los polos, es irreductible y tiene contenido cognitivo 

(Ib.).  

En resumen, pasamos de una teoría de la sustitución a una teoría 

de la tensión, pero como nos dice Ricœur en el estudio sexto, el juego 

de la semejanza no es menos necesario en una teoría de la tensión. 

Así, cito: «la propia semejanza debe entenderse como una tensión 

entre la identidad y la diferencia en la operación predicativa 

desencadenada por la innovación semántica» (Ricœur 1975: 12).  

Ricœur no se conforma con detenerse en el plano semántico. Su 

pregunta es inmediata: ¿cómo pasamos de la semántica a la 

hermenéutica? La respuesta consiste, una vez más, en desplazar el 

lugar donde se da la metáfora. Ya no se trata de la palabra aislada ni 

de la frase, sino del discurso: el poema, el relato, el ensayo, cualquier 

forma textual que contenga expresión metafórica. 

Este tránsito corresponde a un cambio de nivel: de la frase al 

discurso propiamente dicho. Desde esta nueva perspectiva, lo decisivo 

no es únicamente el sentido, entendido como organización interna del 

enunciado, sino su referencia, es decir, el poder de la metáfora para 

redescribir la realidad. Ricœur subraya que en todo discurso se da una 

conexión esencial entre sentido y referencia; por ello, la metáfora se 

convierte en una estrategia discursiva que, al conservar el poder 

creativo del lenguaje, despliega también un poder heurístico 

inseparable de la ficción (Ib.).  

Algo semejante encontramos en Ortega. En su Ensayo de estética 

a manera de prólogo, sostiene que la metafora consiste en fingir una 

identidad total entre dos cosas. Si yo digo que el amor es el agua: no 

es verdad. El amor no es el agua. Pero en cambio si finjo que lo es, si 

finjo que el amor es el agua, que esas dos cosas son idénticas, 

redescribo la realidad a través de la ficción y esa ficción tiene potencia 

cognoscitiva (13). Y esto funciona tanto en las artes, como en filosofía 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

311 

como en las ciencias. Esta función vale tanto para las artes como para 

la filosofía y las ciencias. No en vano, el célebre artículo de Max Black 

se titula precisamente Metáforas y modelos, mostrando la afinidad 

entre el funcionamiento de la metáfora en el arte y el papel de los 

modelos en la investigación científica. 

Black comparó las metáforas con modelos de todo tipo – mapas, 

planos, reproducciones a escala –, subrayando que no cabe decir de 

ellos que sean verdaderos o falsos, sino que resultan más o menos 

apropiados, correctos o detallados. Su propiedad epistémica más 

relevante es, por tanto, la pertinencia, en la medida en que todos los 

modelos son objetos intencionales (Bustos 2000: 144). Ricœur, por su 

parte, concluye: 

 

La metáfora es el proceso retórico por el que el discurso libera 

el poder que tienen ciertas ficciones de redescribir la realidad. 

Al unir ficción y redescripción, restituimos su plenitud de 

sentido al descubrimiento de Aristóteles en La poética: lo 

poiesis del lenguaje procede de la conexión entre mythos y 

mimesis (Ricœur 1975: 13). 

 

Tras situar la metáfora sucesivamente en la palabra, en la frase y 

en el discurso, Ricœur sostiene que su lugar último no se encuentra en 

ninguno de esos niveles, sino en la cópula del verbo ser. El es 

metafórico significa al mismo tiempo no es y es como. Solo desde esta 

tensión puede hablarse propiamente de una verdad metafórica. Como 

escribe el propio Ricœur: 

 

De esta conclusión entre ficción y redescripción concluimos 

que el lugar de la metáfora, su lugar más íntimo y último, no 

es ni el nombre ni la frase ni siquiera el discurso, sino la 

cópula del verbo ser. El es metafórico significa a la vez “no 



Josu Rodríguez, Ricoeur y Ortega y Gasset 

 

312 

es” y “es como”. Si esto es así podemos hablar con toda razón 

de verdad metafórica, pero en un sentido igualmente 

tensional de la palabra verdad. (Ib.) 

 

Se puede observar que el verbo ser puede actuar de diversas 

maneras, no es lo mismo el es de equivalencia que el es de 

determinación. Como señala Ricœur: 

 

La paradoja consiste en que no hay otra forma de hacer 

justicia a la noción de verdad metafórica sino incluir el 

aspecto crítico del no es (literalmente) en la vehemencia 

ontológica del es (metafóricamente). (336) 

 

En esta dirección, Ortega ofrece una observación paralela (OC II: 

511). Señala que en antiguas formas de pensamiento los poetas 

explicitaban la doble operación de afirmar y negar al construir la 

metáfora. Así, el poeta védico que quiere decir «firme como una roca» 

precisa inmediatamente: «es firme, pero no de roca». La tensión se 

produce también en expresiones como «la ribera avanza mugiendo, 

pero no es un toro» o «el rey es bueno, pero no es un padre». Estos 

ejemplos muestran de manera transparente la misma estructura 

tensional que Ricœur identifica en el núcleo de la verdad metafórica. A 

pesar de sus diferencias, Ortega y Ricœur coinciden en subrayar que 

la metáfora es, ante todo, un fenómeno de tensión más que un simple 

recurso de sustitución; que posee un auténtico valor cognoscitivo, pues 

no se reduce a embellecer el lenguaje sino que abre la posibilidad de 

producir conocimiento; y que, finalmente, establece un vínculo decisivo 

entre lenguaje y realidad al redescribir el mundo y hacerlo 

comprensible de maneras nuevas. 

 

 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

313 

3. Más allá del lenguaje: metáfora y ejemplaridad 

Hasta ahora hemos seguido el itinerario que va de la metáfora en la 

palabra a la metáfora en la frase, de allí a la metáfora en el discurso, 

y finalmente a la metáfora en la cópula del ser (la tensión ontológica 

entre el es y el no es). Sin embargo, este recorrido no tiene por qué 

detenerse en el lenguaje. Es posible – y aquí se formula la hipótesis 

principal de este trabajo – pensar un desplazamiento ulterior: la 

metáfora puede darse también fuera del lenguaje, en la vida misma. 

Hay experiencias en las que la estructura de la metáfora (transposición, 

tensión, innovación) se realiza en la existencia. Así como en el plano 

lingüístico la metáfora consiste en aplicar un término a un contexto 

nuevo sin anular su sentido original, en el plano vital la ejemplaridad 

consiste en trasponer el modo de vida de otro a la propia circunstancia, 

sin que por ello desaparezca la singularidad del modelo. 

Preguntarse ¿qué haría A en mi lugar? es un acto metafórico: 

coloca a A en una circunstancia diferente de la suya, generando una 

trasposición vital que produce orientación y sentido. Ortega ofrece las 

bases para esta ampliación en su idea de la vida como realidad radical. 

La vida no es algo entre otras cosas, sino el ámbito en el que todo se 

da. En ella, el ser humano se encuentra arrojado a unas circunstancias 

que no elige, pero que debe asumir como propias. Vivir es siempre 

quehacer: proyectar posibilidades en el horizonte de esas 

circunstancias. La metáfora vital aparece cuando en este quehacer se 

toma como referencia la vida de otro. Así como la palabra metafórica 

mantiene su sentido original al tiempo que adquiere uno nuevo, la vida 

ejemplar mantiene su singularidad al tiempo que se traslada a nuevas 

circunstancias. La metáfora revela aquí su poder para articular 

continuidad y novedad, tradición y creatividad. 

Pongamos un ejemplo. Si yo tengo un referente vital, alguien que 

para mí es un ejemplo a la hora de vivir, lo que sucede es lo siguiente: 

Yo intuyo como el referente – al que llamaremos A – se enfrenta a su 



Josu Rodríguez, Ricoeur y Ortega y Gasset 

 

314 

destino desde su circunstancia. Pero ni yo soy A, ni tenemos la misma 

circunstancia, ni el mismo destino. Sin embargo, como para mí es un 

referente, lo que hago es una trasposición. Surge en mí la pregunta: 

¿qué haría A si fuera yo y mi circunstancia? De esta manera A se coloca 

en un nuevo lugar, traspongo a A en mi propia vida, pero sin perder el 

significado antiguo de lo que significa ser A en la suya. Exactamente lo 

mismo que sucede en las metáforas. Tener como referente a A significa 

que voy a entablar con A una relación de identidad, voy a experimentar 

trasponiendo A en mi vida y voy a generar una ficción que tiene 

potencia cognoscitiva. Sin embargo, no es A el que opera en mi vida, 

soy yo mismo; llevo a cabo una trasfiguración de mi realidad 

sirviéndome de la interpretación que hago de la suya y trasponiéndola. 

Se dice que lo genial no es copiar, sino robar. Si yo simplemente copio 

lo que A hace o dice desde su destino, estaría equivocándome, pues no 

estaría atendiendo a mi propio destino. Por el contrario, si yo robo de 

su actitud vital y la traspongo en mi propia vida, aquí encontramos un 

acto creador por mi parte, es una imitación creativa, una trasposición. 

Esto se combina con que no solo tenemos un referente vital, sino que 

tenemos varios. Generalmente lo que hacemos es un coctel en el que 

no imitamos creativamente a una persona, sino a muchas. Sumergidos 

en la vida llevamos a cabo un ejercicio de trasposición de dimensiones 

intangibles, generando nuestro propio refrito vital. 

El poeta Luis Rosales, en su libro La casa encendida, utiliza la 

imagen de la casa para hacer una exploración poética de la vida 

humana. La casa comienza apagada, «cuando todo es igual y tú lo 

sabes» (Rosales 1979: 144), pero esa casa se va encendiendo cuando 

la vida es auténtica, personal, «cuando todo es distinto y tú lo sabes» 

(151). La casa comienza a iluminarse cuando «se siente de pronto, 

ahogada en la espesura de silencio que me rodea, como una vibración 

mínima y persuasiva de algo que se mueve para nacer» (149). El libro 

va avanzando poéticamente en esa dialéctica de luz y oscuridad, 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

315 

atravesando numerosos episodios, sin embargo, quiero hacer hincapié 

en uno de ellos. En el segundo capítulo aparece de pronto Juan Panero, 

alguien que, en vida real, además de amigo, dejó en Luis Rosales una 

honda huella; fue más que eso, fue un referente. Fijémonos lo que dice 

sobre Juan Panero en una de las estrofas (159): 

 

porque tú tienes una luz; tú si la tienes; tu siempre la tuviste, 

una luz que era la que alumbraba esta habitación cuando yo la miré 

desde mi cuarto, 

una luz que era una de las cosas que tú ya estabas siendo […] 

y era una luz que tú podías vivir, que tú podías hablar, que tú decías, 

que tu decías, 

con una voz tan quieta que se iba haciendo igual que un árbol, 

para repartirse de rama en rama entre aquellos que la escuchábamos, 

y a cada uno nos hablaba de manera distinta 

nos hablaba quedándose en nosotros 

como si no supiera ya volver contigo, 

como si no siguiera siendo tuya, caritativamente tuya, 

como si hubieras olvidado que vivías mientras que nos hablabas, 

como si hubieras olvidado que nosotros te llamábamos Juan. 

 

4. Conclusiones 

El recorrido emprendido en este trabajo nos ha permitido responder, 

de forma argumentada y sistemática, a la pregunta central: ¿en qué 

lugar se da la metáfora? Hemos visto cómo la tradición filosófica y 

hermenéutica ha ido desplazando la localización de la metáfora desde 

la palabra hasta el discurso, y cómo tanto José Ortega y Gasset como 

Paul Ricœur han contribuido, cada uno desde su horizonte intelectual, 

a reformular la naturaleza de este fenómeno, ampliando nuestro modo 

de comprenderlo. 

La reconstrucción del itinerario histórico y conceptual ha 

mostrado, en primer lugar, que la definición aristotélica de la metáfora 



Josu Rodríguez, Ricoeur y Ortega y Gasset 

 

316 

como trasposición de nombre inauguró una reflexión en torno al 

traslado de nombres que dominó la retórica durante siglos. Esa 

concepción fue útil para describir los mecanismos lingüísticos de 

sustitución, pero permanecía limitada al nivel léxico. 

Ortega, al plantear que la metáfora es una trasposición de nombre 

sin pérdida de su significado antiguo, anticipó la idea de la tensión 

semántica: el nuevo sentido no elimina el anterior, sino que ambos 

coexisten en una relación de fricción. Esta aportación resulta decisiva 

porque rompe con la visión reductiva de la metáfora como simple 

ornamento, situándola en el corazón mismo de la conciencia y de la 

vida. 

El paso ulterior se consolidó con la teoría de la interacción de Max 

Black y con los desarrollos de la lingüística cognitiva. Gracias a estas 

perspectivas, quedó claro que la metáfora no puede entenderse de 

manera aislada en la palabra, sino como un proceso de interacción 

entre sistemas de significados, con implicaciones epistemológicas que 

alcanzan a las ciencias, las artes y la vida práctica. 

Paul Ricœur, por su parte, llevó este itinerario hasta sus 

consecuencias hermenéuticas. En La metáfora viva propuso que la 

metáfora constituye una innovación semántica y no una mera 

sustitución. De este modo, la metáfora produce un significado nuevo, 

irreductible a la literalidad. Más aún: al situarla en el ámbito del 

discurso, Ricœur la concibe como estrategia de redescripción de la 

realidad. La metáfora no se limita a embellecer la expresión; despliega 

un poder heurístico que abre mundos posibles y amplía la comprensión.  

El análisis Ricœuriano culmina en una tesis de gran calado: el lugar 

último de la metáfora no se encuentra ni en la palabra ni en la frase ni 

en el discurso, sino en la cópula del verbo ser. El es metafórico, que 

significa al mismo tiempo no es y es como, encarna la tensión 

constitutiva de la verdad metafórica. Solo desde esta tensión es posible 

hablar de verdad en sentido propio, aunque sea en un sentido distinto 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

317 

al de la verdad literal. 

A lo largo del trabajo se ha destacado también cómo Ortega 

coincide con Ricœur en esta perspectiva tensional. Los ejemplos de 

metáforas arcaicas que explicitan la doble operación de afirmar y negar 

confirman que la metáfora comporta siempre un movimiento oscilante 

entre identidad y diferencia. Este reconocimiento sitúa la metáfora en 

el núcleo de la experiencia humana del lenguaje y de la comprensión. 

La coincidencia entre Ortega y Ricœur se articula en tres puntos 

esenciales. Primero, la metáfora no es un fenómeno de sustitución sino 

de tensión. Segundo, posee valor cognoscitivo: abre un acceso 

privilegiado al conocimiento, permitiendo redescribir lo real. Y tercero, 

constituye un nexo decisivo entre lenguaje y mundo: en tanto que 

redescripción, la metáfora revela la dimensión productiva del discurso 

y la función configuradora del lenguaje. 

Sobre esta base, hemos podido proponer un desplazamiento 

adicional: la metáfora no se agota en el lenguaje, sino que puede 

extenderse a la vida misma en forma de ejemplaridad. El mecanismo 

es paralelo al lingüístico: así como la metáfora traslada un término a 

un contexto nuevo sin perder su sentido original, la ejemplaridad 

traslada un modo de vida a nuevas circunstancias sin anular la 

singularidad del modelo. Preguntarse ¿qué haría A en mi lugar? 

equivale a realizar una operación metafórica en el plano vital. 

Este hallazgo confirma la tesis central de la antropología filosófica: 

que la comprensión de lo humano no puede reducirse a esquemas 

conceptuales abstractos, sino que requiere figuras, relatos y ejemplos. 

La metáfora se revela, así, como una figura de comprensión radical que 

articula lenguaje y vida, teoría y praxis. El paso hacia la ejemplaridad 

abre una dimensión propositiva. La metáfora no se limita a decir, sino 

que también orienta la acción. Al trasladar la lógica de la metáfora al 

plano de la vida, hemos visto cómo la figura de un modelo vital puede 

funcionar como metáfora encarnada, ofreciendo orientación práctica y 



Josu Rodríguez, Ricoeur y Ortega y Gasset 

 

318 

respondiendo, de forma concreta, a la pregunta ética fundamental: 

¿cómo hay que vivir? 

 

 

 

Referencias 

Aristóteles. (2020). Poética. T. Martínez & L. Rodríguez, trad. Madrid: 

Editorial Gredos. 

Aristóteles. (2022). Retórica. Trad. de Q. Racionero. Madrid: Editorial 

Gredos. 

Black, M. (1977). More about metaphor. Dialéctica, 31, reimpreso en 

A. Ortony (Ed.), Metaphor and thought (2.ª ed., 1979). 

Black, M. (1962). Models and metaphors. Ithaca, NY: Cornell University 

Press. (Versión en español: Modelos y metáforas. Madrid: Tecnos, 

1966). 

De Bustos, E. (2000). La metáfora: Ensayos transdisciplinares. Madrid: 

Fondo de Cultura Económica de España S.L. 

Hausman, C. (1989). Metaphor and art. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Kittay, E. F. (1987). Metaphor. Oxford: Clarendon Press. 

Lakoff, G., & Johnson, M. (1980). Metaphors we live by. Chicago: 

University of Chicago Press. 

Lakoff, G., & Johnson, M. (1981). The metaphorical nature of the 

human conceptual system. En D. Norman (Ed.), Perspectives on 

Cognitive Science. New Jersey: Ablex, 179–202. 

Maillard, C. (1992). La creación por la metáfora: Introducción a la 

razón-poética. Barcelona: Ediciones Anthropos. 

Ortega y Gasset, J. (2004-2010). Obras completas (10 vols.). Madrid: 

Fundación Ortega y Gasset / Taurus. 

Ricœur, P. (1975). La métaphore vive. París: Éditions de Seuil. (Versión 

en español: La metáfora viva. Madrid: Ediciones Cristiandad, 2001). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

319 

Rosales, L. (1979), Rimas y La Casa Encendida, Madrid. Espasa-Calpe, 

S.A. 

San Martín, J. (2013). Antropología filosófica I: De la antropología 

científica a la filosófica. Madrid: UNED. 

Tugendhat, E. (2008). Antropología en vez de metafísica. Barcelona: 

Gedisa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Josu Rodríguez, Ricoeur y Ortega y Gasset 

 

320 

 

 


