Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 Received: 31/08/2025
Biannual International Journal of Philosophy Accepted: 29/10/2025
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index Published: 20/01/2026
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6727

Ricoeur y Ortega y Gasset: en qué lugar se da la
metafora. De la palabra al ejemplo como figuras de

comprension

(Ricceur and Ortega y Gasset: Where Does Metaphor Come
into Play? From Word to Example as Figures of

Understanding)

Josu Rodriguez

National University of Distance Education - ES

Abstract

This paper examines the place of metaphor within philosophical and
hermeneutical thought, focusing on the contributions of José Ortega y
Gasset and Paul Ricoeur. Through a comparative reading of Las dos
grandes metaforas and La métaphore vive, it argues that metaphor
should not be regarded as a rhetorical ornament, but rather as a
constitutive operation of human understanding. The study traces the
shift of metaphor’s location - from the word and the sentence to
discourse - in order to highlight its cognitive and ontological tension as
a means of opening new modes of access to truth. Finally, it proposes
an expansion of metaphor beyond language, by considering
exemplarity as a form of lived metaphor that connects hermeneutical

reflection with practical life, within the horizon of a renewed



Josu Rodriguez, Ricoeur y Ortega y Gasset

philosophical anthropology.
Keywords: metaphor, consciousness, Ricoeur, Ortega y Gasset,

philosophical anthropology, exemplarity, hermeneutics

Resumen

Este trabajo examina el lugar que ocupa la metafora en el pensamiento
filosofico y hermenéutico, tomando como ejes de analisis las
propuestas de José Ortega y Gasset y Paul Ricceur. A través de la
confrontacion entre Las dos grandes metaforas y La métaphore vive,
se muestra cdmo la metafora no debe ser entendida como ornamento
retorico, sino como una operacion constitutiva de la comprension. El
estudio recorre el desplazamiento de su ubicacion, desde la palabra y
la frase hasta el discurso, para poner de relieve que la metafora
encarna una tension cognoscitiva y ontoldgica que abre nuevos modos
de acceso a la verdad. Finalmente, se plantea una ampliacion de su
alcance mas alla del lenguaje, al considerar la ejemplaridad como
forma de metafora vivida que conecta el plano hermenéutico con la
vida practica, en el horizonte de una antropologia filosofica renovada.
Palabras clave: metafora, conciencia, Ricoeur, Ortega y Gasset,

antropologia filosdéfica, ejemplaridad, hermenéutica

1. Introduccion

La presente investigacién se inscribe en un proyecto mas amplio de
antropologia filosoéfica concebida como filosofia primera, que supone
tomar la pregunta équé somos los seres humanos? como punto de
partida de la filosofia. Situar la metafora en el centro de la antropologia
filoséfica exige responder a una pregunta elemental: é¢en qué lugar se
da la metafora? La respuesta a esta cuestion ha variado seguln las
tradiciones: para la retdrica clasica, se localiza en la palabra; para la
semantica estructural, en la frase; para la hermenéutica

contemporanea, en el discurso. Pero, como intentaremos mostrar, es

304



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

posible dar un paso mas y situar la metafora también fuera del
lenguaje, en el terreno de la vida y de la ejemplaridad.

Para comenzar, vamos a tratar de hilar tres cuestiones: la
antropologia filoséfica, la teoria de la metafora y al filésofo espanol
Ortega y Gasset. ¢COmo podemos hacerlo? Vamos a centrarnos en uno
de los ensayos de Ortega, llamado Las dos grandes metaforas, donde
intenta construir un guion sobre como el pasado filoséfico ha entendido
la conciencia, eso que llamamos fendmeno universal de relacidn entre
sujeto y objeto. Partir filosofando desde la pregunta por la conciencia,
preguntandonos por la estructura de nuestra comprension, es lo que
nos acerca a concebir la antropologia filosofica como una filosofia
primera. En palabras de Tugendhat, esto significa entender la pregunta
équé somos como seres humanos? como la base de todas las demas,
ya que «tanto el ser como el deber ser son algo que parecen remitir a
nuestra comprension» (Tugendhat 2008: 18). Este punto de partida
que formula Tugendhat tan acertadamente es el mismo al que, con
otras palabras, se habia referido Ortega cuando formula el lugar de la
vida humana como punto de partida de la filosofia, «cuando considera
que la vida humana es la vida radical en la que todo se da» (San Martin
2013: 390).

Ahora bien, mi tesis defiende, y aqui es donde vamos a conversar
con Ricoeur, que para elaborar una antropologia filoséfica no tenemos
mas remedio que acudir a la metafora. Para pensar objetos tan dificiles,
abstractos y constantes como la conciencia - eso que llamamos el
fendmeno universal de relacién entre sujeto y objeto - la metafora se
convierte en un instrumento ineludible. Por tanto, para poder
reflexionar al respecto, tenemos que acercarnos a la teoria de la
metafora. En ese sentido, acudimos a su libro La metafora viva, una
de las mas importantes reflexiones que se han escrito sobre el tema
gue - aunque hayan pasado ya casi cincuenta anos desde su

publicacion - no ha perdido ni un apice de actualidad. También, aunque

305



Josu Rodriguez, Ricoeur y Ortega y Gasset

en el libro no cite a Ortega, veo muchisimas reflexiones que podrian
compartir ambos filésofos, o al menos, complementarse.

Ahora bien, situar la metafora en el centro de la antropologia
filosofica exige responder a una pregunta elemental: éen qué lugar se
da la metafora? La respuesta a esta cuestiéon ha variado segun las
tradiciones: para la retérica clasica, se localiza en la palabra; para la
semantica estructural, en la frase; para la hermenéutica
contemporanea, en el discurso. Pero, como intentaremos mostrar, es
posible dar un paso mas y situar la metafora también fuera del lenguaje,
en el terreno de la vida y de la ejemplaridad.

éPor qué poner en didlogo a Ortega y a Ricoeur? En primer lugar,
porque ambos coinciden en situar la metafora en el ndcleo de la
comprensiéon. En segundo lugar, porque ambos comparten la intuicién
de que la metafora tiene un poder cognoscitivo y no solo ornamental.
Y, en tercer lugar, porque sus teorias, al complementarse, permiten
proponer un desplazamiento ulterior: de la metafora linglistica a la
metafora vivida. El valor de esta comparacidon radica también en su
contribucion a la antropologia filoso6fica. En un momento en que la
filosofia tiende a fragmentarse en especialidades técnicas, recuperar la
metafora como figura de comprensién transversal permite articular un
discurso unitario sobre lo humano. La metafora es, en este sentido, un
punto de cruce entre lenguaje, pensamiento y vida.

Para ello se perseguiran tres objetivos especificos: en primer lugar,
reconstruir el itinerario de la pregunta «éen qué lugar se da la
metafora?» desde Aristételes hasta Ricceur y Ortega; en segundo lugar,
analizar el potencial cognoscitivo y ontoldgico de la metafora en la obra
de ambos autores; vy, finalmente, ampliar la teoria de la metafora mas
alld del lenguaje, proponiendo la nocién de ejemplaridad como
metafora vivida. La metodologia adoptada es hermenéutica en un
doble sentido. Por un lado, consiste en la interpretacion de textos

filosoficos y literarios. Por otro, se concibe como una reflexién sobre la

306



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

comprensiéon misma, en didlogo con la pregunta antropoldgica
fundamental. El método no es meramente filoldgico, sino
reconstructivo y proyectivo: busca articular una propuesta filosofica a
partir de la lectura de Ortega y Ricceur.

El trabajo se organiza en cuatro secciones principales. En la
primera (Introduccion) se contextualiza el problema y se justifica su
pertinencia. En la segunda, se analiza el desplazamiento del lugar de
la metafora desde la palabra hasta la cépula del ser, poniendo en
didlogo a Ortega y Ricceur. En la tercera, se propone una ampliacién
del concepto de metafora hacia la ejemplaridad, mostrando cémo la
metafora puede operar fuera del lenguaje en la vida vivida. Finalmente,
en las conclusiones se extraen las implicaciones para una antropologia

filosofica renovada.

2. El lugar de la metafora

La pregunta «éen qué lugar se da la metafora?» atraviesa la historia
de la filosofia y de la retérica desde Aristoteles hasta la hermenéutica
contemporanea. No se trata de una cuestion meramente técnica, sino
de un problema estructural que afecta a la concepcidn misma del
lenguaje y del pensamiento. La metafora es un fendmeno fronterizo:
oscila entre la palabra y la frase, entre el discurso y la vida, entre la
estética y la epistemologia. Explorar su lugar significa, en ultima
instancia, interrogarse por el modo en que los seres humanos
comprenden el mundo y se comprenden a si mismos. Como nos
recuerda el profesor De Bustos (De Bustos 2000: 11), en el ultimo siglo
las reflexiones sobre la metafora han adquirido una importancia
espectacular, no solo en cuanto a numero de publicaciones sino en
cuanto a la variedad de su procedencia en ambitos mas alld de la
retérica o la filosofia, tales como la psicologia, la sociologia, la
antropologia, la teoria de la ciencia e incluso la inteligencia artificial. La

metafora ha dejado de considerarse un mero recurso literario para

307



Josu Rodriguez, Ricoeur y Ortega y Gasset

constituirse como un instrumento psicoldgico mediante el cual se
amplia y se estructura nuestro conocimiento del mundo. Por tanto, la
captacion de la esencia metafdrica y su explicacion psicoldgica se han
convertido en un asunto central.

Ahora bien, si la metafora no es solo un mero recurso literario
équé es lo que sucede? idonde se da? ése da en la palabra? ése da en
la frase? ése da en el discurso? ése da en nuestra mente? En su libro
La metafora viva, Ricceur empieza analizando las teorias retoricas que
vienen de la definicién aristotélica de la metafora, que dicen que la
metafora se da en la palabra: toman la palabra como unidad de base.
En la Poética, Aristételes define la metafora como una trasposicion de
nombre. Este desplazamiento puede producirse de cuatro maneras:
por género a especie, de especie a género, de especie a especie, o por
analogia. El rasgo comun es que un término se aplica fuera de su
campo habitual, generando un sentido figurado. La definicidén
aristotélica se sitla en la encrucijada de dos disciplinas: la retérica y
la poética. En la primera, la metafora es un recurso de persuasion; en
la segunda, un medio de mimesis de las acciones humanas. Asi,
Aristoteles reconoce en la metafora un valor cognoscitivo incipiente:
permite «ver lo semejante en lo diferente» (Poética 1.459a, 5-7). No
obstante, el marco conceptual sigue siendo el de la sustituciéon: la
metafora se entiende como un nombre trasladado.

Vamos a poner un ejemplo de una transposicion de nombre: si
tenemos la metafora el tiempo es oro y tomamos la palabra como
unidad de base, lo que vamos a hacer es poner el foco en la palabra
transpuesta, que es oro. Lo que queremos decir es algo asi como que
el tiempo es valioso. Como vemos que podemos entablar una relacién
de semejanza entre el valor del oro y del tiempo, trasponemos el
nombre, colocamos la palabra oro fuera de su lugar convencional y la
ponemos al lado de tiempo. Esta transposicién de nombre es la

metafora. ¢Ahora bien cualquier transposicion de nombre es una

308



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

metafora? Para ello, vamos a afadir un matiz importante que nos da
Ortega: «la metafora es una transposiciéon de nombre sin pérdida de
su significado antiguo» (OC II: 507). Es decir, si yo digo, por ejemplo,
que tengo mariposas en el estémago, en primer lugar, estoy viendo
una semejanza entre lo que me esta pasando en las tripas y el aleteo
de una mariposa. Transpongo la palabra mariposa desde su lugar
convencional y la coloco en un nuevo lugar, pero, por mucho que la
transponga, sigue habiendo algo de la mariposa original, de su
significado antiguo o convencional. No se pierde su significado antiguo,
sino que se genera una tensidén entre el significado convencional y el
significado que toma al trasponerse. Aqui empieza a pasar algo,
empieza a ser importante no solo la palara sino la frase, para entender
esa tension entre el significado antiguo y el transpuesto necesito
atender no solo a la palabra, sino a la oracion. Este hecho hace que la
unidad de referencia, el lugar de la metafora pase a la frase. Como dice
Max Black, la palabra es el foco, pero se enmarca en la frase (Black
1962: 39). Y esto es lo que nos hace salir del enfoque retoérico para

internarnos en la semantica. Dice Ricoeur:

El punto de vista semantico y retdrico sd6lo comienzan a
diferenciarse cuando la metafora se sitla de nuevo en el
marco de la frase y se trata como un caso no de denominacion
desviante, sino de predicacion no pertinente (Ricoeur 1975:
10).

Black distingue entre foco y marco. Y esta tensidon entre el
significado convencional y el significado transpuesto que
comentdbamos antes genera una tension entre dos polos, que han de
ser concebidos como sistemas. ¢Qué quiere decir esto? Que lo que
tensiona no es el significado de “diccionario” de la palabra “oro”, sino

el producido por un sistema de topicos compartidos que le acompafian

309



Josu Rodriguez, Ricoeur y Ortega y Gasset

(Black 1962: 49). El significado de la metafora es producto de
interrelacién entre los polos, es irreductible y tiene contenido cognitivo
(Ib.).

En resumen, pasamos de una teoria de la sustitucidon a una teoria
de la tension, pero como nos dice Ricceur en el estudio sexto, el juego
de la semejanza no es menos necesario en una teoria de la tensién.
Asi, cito: «la propia semejanza debe entenderse como una tension
entre la identidad y la diferencia en la operacidon predicativa
desencadenada por la innovaciéon semantica» (Ricoeur 1975: 12).

Ricceur no se conforma con detenerse en el plano semantico. Su
pregunta es inmediata: {cdmo pasamos de la semantica a la
hermenéutica? La respuesta consiste, una vez mas, en desplazar el
lugar donde se da la metafora. Ya no se trata de la palabra aislada ni
de la frase, sino del discurso: el poema, el relato, el ensayo, cualquier
forma textual que contenga expresién metaférica.

Este transito corresponde a un cambio de nivel: de la frase al
discurso propiamente dicho. Desde esta nueva perspectiva, lo decisivo
no es Unicamente el sentido, entendido como organizacion interna del
enunciado, sino su referencia, es decir, el poder de la metafora para
redescribir la realidad. Ricceur subraya que en todo discurso se da una
conexion esencial entre sentido y referencia; por ello, la metafora se
convierte en una estrategia discursiva que, al conservar el poder
creativo del lenguaje, despliega también un poder heuristico
inseparable de la ficcion (Ib.).

Algo semejante encontramos en Ortega. En su Ensayo de estética
a manera de prologo, sostiene que la metafora consiste en fingir una
identidad total entre dos cosas. Si yo digo que el amor es el agua: no
es verdad. El amor no es el agua. Pero en cambio si finjo que lo es, si
finjo que el amor es el agua, que esas dos cosas son idénticas,
redescribo la realidad a través de la ficcion y esa ficcion tiene potencia

cognoscitiva (13). Y esto funciona tanto en las artes, como en filosofia

310



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

como en las ciencias. Esta funcion vale tanto para las artes como para
la filosofia y las ciencias. No en vano, el célebre articulo de Max Black
se titula precisamente Metaforas y modelos, mostrando la afinidad
entre el funcionamiento de la metafora en el arte y el papel de los
modelos en la investigacién cientifica.

Black compard las metaforas con modelos de todo tipo - mapas,
planos, reproducciones a escala —, subrayando que no cabe decir de
ellos que sean verdaderos o falsos, sino que resultan mas o menos
apropiados, correctos o detallados. Su propiedad epistémica mas
relevante es, por tanto, la pertinencia, en la medida en que todos los
modelos son objetos intencionales (Bustos 2000: 144). Ricceur, por su

parte, concluye:

La metafora es el proceso retérico por el que el discurso libera
el poder que tienen ciertas ficciones de redescribir |la realidad.
Al unir ficciédn y redescripcidon, restituimos su plenitud de
sentido al descubrimiento de Aristoteles en La poética: lo
poiesis del lenguaje procede de la conexidon entre mythos y

mimesis (Ricceur 1975: 13).

Tras situar la metafora sucesivamente en la palabra, en la frase y
en el discurso, Ricoeur sostiene que su lugar ultimo no se encuentra en
ninguno de esos niveles, sino en la copula del verbo ser. El es
metafdrico significa al mismo tiempo no es y es como. Solo desde esta
tensidon puede hablarse propiamente de una verdad metaférica. Como

escribe el propio Ricceur:

De esta conclusidn entre ficcion y redescripcién concluimos
que el lugar de la metéfora, su lugar mas intimo y ultimo, no
es ni el nombre ni la frase ni siquiera el discurso, sino la

copula del verbo ser. El es metafdrico significa a la vez “no

311



Josu Rodriguez, Ricoeur y Ortega y Gasset

es” y “es como”. Si esto es asi podemos hablar con toda razén
de verdad metafdrica, pero en un sentido igualmente

tensional de la palabra verdad. (Ib.)

Se puede observar que el verbo ser puede actuar de diversas
maneras, no es lo mismo el es de equivalencia que el es de

determinacion. Como sefala Ricoeur:

La paradoja consiste en que no hay otra forma de hacer
justicia a la nocidon de verdad metaférica sino incluir el
aspecto critico del no es (literalmente) en la vehemencia

ontoldgica del es (metaféricamente). (336)

En esta direccion, Ortega ofrece una observacién paralela (OC II:
511). Senala que en antiguas formas de pensamiento los poetas
explicitaban la doble operacién de afirmar y negar al construir la
metafora. Asi, el poeta védico que quiere decir «firme como una roca»
precisa inmediatamente: «es firme, pero no de roca». La tensién se
produce también en expresiones como «la ribera avanza mugiendo,
pero no es un toro» o «el rey es bueno, pero no es un padre». Estos
ejemplos muestran de manera transparente la misma estructura
tensional que Ricceur identifica en el nucleo de la verdad metaférica. A
pesar de sus diferencias, Ortega y Ricoeur coinciden en subrayar que
la metafora es, ante todo, un fendmeno de tensién mas que un simple
recurso de sustitucion; que posee un auténtico valor cognoscitivo, pues
no se reduce a embellecer el lenguaje sino que abre la posibilidad de
producir conocimiento; y que, finalmente, establece un vinculo decisivo
entre lenguaje y realidad al redescribir el mundo y hacerlo

comprensible de maneras nuevas.

312



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

3. Mas alla del lenguaje: metafora y ejemplaridad

Hasta ahora hemos seguido el itinerario que va de la metafora en la
palabra a la metafora en la frase, de alli a la metafora en el discurso,
y finalmente a la metafora en la cépula del ser (la tensidon ontoldgica
entre el es y el no es). Sin embargo, este recorrido no tiene por qué
detenerse en el lenguaje. Es posible - y aqui se formula la hipdtesis
principal de este trabajo - pensar un desplazamiento ulterior: la
metafora puede darse también fuera del lenguaje, en la vida misma.
Hay experiencias en las que la estructura de la metafora (transposicion,
tension, innovacion) se realiza en la existencia. Asi como en el plano
linglistico la metafora consiste en aplicar un término a un contexto
nuevo sin anular su sentido original, en el plano vital la ejemplaridad
consiste en trasponer el modo de vida de otro a la propia circunstancia,
sin que por ello desaparezca la singularidad del modelo.

Preguntarse équé haria A en mi lugar? es un acto metafdrico:
coloca a A en una circunstancia diferente de la suya, generando una
trasposicién vital que produce orientacion y sentido. Ortega ofrece las
bases para esta ampliacidén en su idea de la vida como realidad radical.
La vida no es algo entre otras cosas, sino el ambito en el que todo se
da. En ella, el ser humano se encuentra arrojado a unas circunstancias
que no elige, pero que debe asumir como propias. Vivir es siempre
quehacer: proyectar posibilidades en el horizonte de esas
circunstancias. La metafora vital aparece cuando en este quehacer se
toma como referencia la vida de otro. Asi como la palabra metaférica
mantiene su sentido original al tiempo que adquiere uno nuevo, la vida
ejemplar mantiene su singularidad al tiempo que se traslada a nuevas
circunstancias. La metafora revela aqui su poder para articular
continuidad y novedad, tradicidn y creatividad.

Pongamos un ejemplo. Si yo tengo un referente vital, alguien que
para mi es un ejemplo a la hora de vivir, lo que sucede es lo siguiente:

Yo intuyo como el referente - al que llamaremos A - se enfrenta a su

313



Josu Rodriguez, Ricoeur y Ortega y Gasset

destino desde su circunstancia. Pero ni yo soy A, ni tenemos la misma
circunstancia, ni el mismo destino. Sin embargo, como para mi es un
referente, lo que hago es una trasposicion. Surge en mi la pregunta:
équé haria A si fuera yo y mi circunstancia? De esta manera A se coloca
en un nuevo lugar, traspongo a A en mi propia vida, pero sin perder el
significado antiguo de lo que significa ser A en la suya. Exactamente lo
mismo que sucede en las metaforas. Tener como referente a A significa
gue voy a entablar con A una relacion de identidad, voy a experimentar
trasponiendo A en mi vida y voy a generar una ficcion que tiene
potencia cognoscitiva. Sin embargo, no es A el que opera en mi vida,
soy yo mismo; llevo a cabo una trasfiguracion de mi realidad
sirviendome de la interpretacion que hago de la suya y trasponiéndola.
Se dice que lo genial no es copiar, sino robar. Si yo simplemente copio
lo que A hace o dice desde su destino, estaria equivocandome, pues no
estaria atendiendo a mi propio destino. Por el contrario, si yo robo de
su actitud vital y la traspongo en mi propia vida, aqui encontramos un
acto creador por mi parte, es una imitacion creativa, una trasposicion.
Esto se combina con que no solo tenemos un referente vital, sino que
tenemos varios. Generalmente lo que hacemos es un coctel en el que
no imitamos creativamente a una persona, sino a muchas. Sumergidos
en la vida llevamos a cabo un ejercicio de trasposicion de dimensiones
intangibles, generando nuestro propio refrito vital.

El poeta Luis Rosales, en su libro La casa encendida, utiliza la
imagen de la casa para hacer una exploracion poética de la vida
humana. La casa comienza apagada, «cuando todo es igual y tu lo
sabes» (Rosales 1979: 144), pero esa casa se va encendiendo cuando
la vida es auténtica, personal, «cuando todo es distinto y tu lo sabes»
(151). La casa comienza a iluminarse cuando «se siente de pronto,
ahogada en la espesura de silencio que me rodea, como una vibracién
minima y persuasiva de algo que se mueve para nacer» (149). El libro

va avanzando poéticamente en esa dialéctica de luz y oscuridad,

314



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

atravesando numerosos episodios, sin embargo, quiero hacer hincapié
en uno de ellos. En el segundo capitulo aparece de pronto Juan Panero,
alguien que, en vida real, ademas de amigo, dejo en Luis Rosales una
honda huella; fue mas que eso, fue un referente. Fijémonos lo que dice

sobre Juan Panero en una de las estrofas (159):

porque tu tienes una luz; tu si la tienes; tu siempre la tuviste,

una luz que era la que alumbraba esta habitacién cuando yo la miré
desde mi cuarto,

una luz que era una de las cosas que tu ya estabas siendo [...]

y era una luz que tu podias vivir, que tu podias hablar, que tu decias,
que tu decias,

con una voz tan quieta que se iba haciendo igual que un arbol,

para repartirse de rama en rama entre aquellos que la escuchabamos,
y a cada uno nos hablaba de manera distinta

nos hablaba quedandose en nosotros

como si no supiera ya volver contigo,

como si no siguiera siendo tuya, caritativamente tuya,

como si hubieras olvidado que vivias mientras que nos hablabas,

como si hubieras olvidado que nosotros te llamabamos Juan.

4. Conclusiones
El recorrido emprendido en este trabajo nos ha permitido responder,
de forma argumentada y sistematica, a la pregunta central: ien qué
lugar se da la metafora? Hemos visto codmo la tradicidn filoséfica y
hermenéutica ha ido desplazando la localizacidon de la metafora desde
la palabra hasta el discurso, y como tanto José Ortega y Gasset como
Paul Ricceur han contribuido, cada uno desde su horizonte intelectual,
a reformular la naturaleza de este fendomeno, ampliando nuestro modo
de comprenderlo.

La reconstrucciéon del itinerario histérico y conceptual ha

mostrado, en primer lugar, que la definicion aristotélica de la metafora

315



Josu Rodriguez, Ricoeur y Ortega y Gasset

como trasposicion de nombre inauguré una reflexion en torno al
traslado de nombres que domind la retérica durante siglos. Esa
concepcion fue Util para describir los mecanismos linglisticos de
sustitucién, pero permanecia limitada al nivel Iéxico.

Ortega, al plantear que la metafora es una trasposicion de nombre
sin pérdida de su significado antiguo, anticipé la idea de la tensién
semantica: el nuevo sentido no elimina el anterior, sino que ambos
coexisten en una relacion de friccién. Esta aportacion resulta decisiva
porque rompe con la visién reductiva de la metafora como simple
ornamento, situandola en el corazén mismo de la conciencia y de la
vida.

El paso ulterior se consolidé con la teoria de la interaccién de Max
Black y con los desarrollos de la linglistica cognitiva. Gracias a estas
perspectivas, quedd claro que la metafora no puede entenderse de
manera aislada en la palabra, sino como un proceso de interaccién
entre sistemas de significados, con implicaciones epistemoldgicas que
alcanzan a las ciencias, las artes y la vida practica.

Paul Ricceur, por su parte, llevd este itinerario hasta sus
consecuencias hermenéuticas. En La metafora viva propuso que la
metafora constituye una innovacion semantica y no una mera
sustitucién. De este modo, la metafora produce un significado nuevo,
irreductible a la literalidad. Mas aun: al situarla en el ambito del
discurso, Ricceur la concibe como estrategia de redescripcién de la
realidad. La metafora no se limita a embellecer la expresién; despliega
un poder heuristico que abre mundos posibles y amplia la comprension.

El analisis Ricceuriano culmina en una tesis de gran calado: el lugar
ultimo de la metafora no se encuentra ni en la palabra ni en la frase ni
en el discurso, sino en la copula del verbo ser. El es metaférico, que
significa al mismo tiempo no es y es como, encarna la tension
constitutiva de la verdad metaférica. Solo desde esta tension es posible

hablar de verdad en sentido propio, aunque sea en un sentido distinto

316



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

al de la verdad literal.

A lo largo del trabajo se ha destacado también como Ortega
coincide con Ricceur en esta perspectiva tensional. Los ejemplos de
metaforas arcaicas que explicitan la doble operacidon de afirmar y negar
confirman que la metafora comporta siempre un movimiento oscilante
entre identidad y diferencia. Este reconocimiento situa la metafora en
el nucleo de la experiencia humana del lenguaje y de la comprensién.

La coincidencia entre Ortega y Ricoeur se articula en tres puntos
esenciales. Primero, la metafora no es un fendmeno de sustitucién sino
de tensién. Segundo, posee valor cognoscitivo: abre un acceso
privilegiado al conocimiento, permitiendo redescribir lo real. Y tercero,
constituye un nexo decisivo entre lenguaje y mundo: en tanto que
redescripcidon, la metafora revela la dimension productiva del discurso
y la funcion configuradora del lenguaje.

Sobre esta base, hemos podido proponer un desplazamiento
adicional: la metafora no se agota en el lenguaje, sino que puede
extenderse a la vida misma en forma de ejemplaridad. El mecanismo
es paralelo al linguistico: asi como la metafora traslada un término a
un contexto nuevo sin perder su sentido original, la ejemplaridad
traslada un modo de vida a nuevas circunstancias sin anular la
singularidad del modelo. Preguntarse dqué haria A en mi lugar?
equivale a realizar una operacién metaférica en el plano vital.

Este hallazgo confirma la tesis central de la antropologia filosdfica:
que la comprension de lo humano no puede reducirse a esquemas
conceptuales abstractos, sino que requiere figuras, relatos y ejemplos.
La metafora se revela, asi, como una figura de comprension radical que
articula lenguaje y vida, teoria y praxis. El paso hacia la ejemplaridad
abre una dimensién propositiva. La metafora no se limita a decir, sino
que también orienta la accion. Al trasladar la légica de la metafora al
plano de la vida, hemos visto como la figura de un modelo vital puede

funcionar como metafora encarnada, ofreciendo orientacion practica y

317



Josu Rodriguez, Ricoeur y Ortega y Gasset

respondiendo, de forma concreta, a la pregunta ética fundamental:

écomo hay que vivir?

Referencias

Aristételes. (2020). Poética. T. Martinez & L. Rodriguez, trad. Madrid:
Editorial Gredos.

Aristételes. (2022). Retorica. Trad. de Q. Racionero. Madrid: Editorial
Gredos.

Black, M. (1977). More about metaphor. Dialéctica, 31, reimpreso en
A. Ortony (Ed.), Metaphor and thought (2.2 ed., 1979).

Black, M. (1962). Models and metaphors. Ithaca, NY: Cornell University
Press. (Versién en espaifol: Modelos y metaforas. Madrid: Tecnos,
1966).

De Bustos, E. (2000). La metafora: Ensayos transdisciplinares. Madrid:
Fondo de Cultura Econdmica de Espafia S.L.

Hausman, C. (1989). Metaphor and art. Cambridge: Cambridge
University Press.

Kittay, E. F. (1987). Metaphor. Oxford: Clarendon Press.

Lakoff, G., & Johnson, M. (1980). Metaphors we live by. Chicago:
University of Chicago Press.

Lakoff, G., & Johnson, M. (1981). The metaphorical nature of the
human conceptual system. En D. Norman (Ed.), Perspectives on
Cognitive Science. New Jersey: Ablex, 179-202.

Maillard, C. (1992). La creacién por la metafora: Introduccion a la
razén-poética. Barcelona: Ediciones Anthropos.

Ortega y Gasset, J. (2004-2010). Obras completas (10 vols.). Madrid:
Fundacion Ortega y Gasset / Taurus.

Ricoeur, P. (1975). La métaphore vive. Paris: Editions de Seuil. (Versién

en espanol: La metafora viva. Madrid: Ediciones Cristiandad, 2001).

318



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Rosales, L. (1979), Rimas y La Casa Encendida, Madrid. Espasa-Calpe,
S.A.

San Martin, J. (2013). Antropologia filosdfica I: De la antropologia
cientifica a la filosofica. Madrid: UNED.

Tugendhat, E. (2008). Antropologia en vez de metafisica. Barcelona:

Gedisa.

319



Josu Rodriguez, Ricoeur y Ortega y Gasset

320



