
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  29/08/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  02/01/2026  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026  
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6726 

 

  

 

Gadamer en el debate iusnaturalista: una disputa 

entre el racionalismo y la historicidad  

del derecho natural 

 

(Gadamer and the Natural Law Debate: Between 

Rationalism and the Historicity of Natural Law) 

 

Alex Duque 

University of Valladolid - ES 

 

 

Abstract 

This article addresses the tension between classical natural law theory 

and modern rationalist natural law, based on Gadamer's legal 

hermeneutics and Massini's critique. It argues that Gadamerian 

philosophy, by vindicating tradition and practical rationality, offers keys 

to reinterpreting classical natural law and differentiating it from the 

rationalist formulations that have predominated in modernity. This 

reading allows us to recover the historical, prudential, and practical 

character of natural law, as opposed to its rationalist tendency. 

Keywords: Gadamer, legal hermeneutics, classical natural law, 

rationalist natural law, historicity 

 

Resumen  

Este artículo aborda la tensión entre el iusnaturalismo clásico y el 

derecho natural racionalista moderno, a partir de la hermenéutica 



Alex Duque, Gadamer en el debate iusnaturalista 

156 

jurídica de Gadamer y la crítica de Massini. Se sostiene que la filosofía 

gadameriana, al reivindicar la tradición y la racionalidad práctica, 

ofrece claves para reinterpretar el derecho natural clásico y 

diferenciarlo de las formulaciones racionalistas que han predominado 

en la Modernidad. Esta lectura permite recuperar el carácter histórico, 

prudencial y práctico del iusnaturalismo, frente a su tendencia 

racionalista. 

Palabras clave: Gadamer, hermenéutica jurídica, derecho natural 

clásico, derecho natural racionalista, historicidad 

 

El iusnaturalismo no ha tenido un desarrollo monolítico y uniforme, sino 

que ha tenido cambios y discontinuidades importantes que han 

modificado su propuesta ontológica, su comprensión de qué es el 

derecho. Son palpables las diferencias que existen entre la visión 

clásica del derecho natural y su versión moderna, diferencias que los 

críticos de la doctrina del derecho natural no siempre han logrado 

vislumbrar. La concepción clásica entiende el derecho como praxis o 

acción, mientras que la concepción moderna introduce una noción más 

técnica y logicista de la razón jurídica. Por esto, en primer lugar (1), se 

abordará la pertinencia del tratamiento que hace Gadamer de la 

phrónesis aristotélica y la hermenéutica jurídica para el derecho natural 

clásico, y se hará un ejercicio dialéctico entre el pensamiento 

gadameriano y el de Carlos Ignacio Massini. Por último (2), recogiendo 

las claves hermenéuticas de Gadamer, se pondrán en relieve los 

presupuestos que subyacen a la crítica del pensamiento gadameriano 

en relación al derecho natural. 

 

1. La revitalización de la phrónesis en Gadamer: hermenéutica 

y derecho natural clásico 

El encuentro entre el iusnaturalismo y el programa político de la 

Ilustración dio como resultado un iusracionalismo (Delgado 2021: 208), 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

157 

una tendencia juridificadora de lo social que se basaba en la 

conformación del derecho en normas que podían asegurar respuestas 

precisas en escenarios prácticos. La intención racionalista de deducir 

apriorísticamente los principios del derecho, sumado a la noción de 

código, inició en la Modernidad una forma de comprender el derecho 

natural basado en normas y sistemas, donde la distinción entre lo 

jurídico y lo normativo se hace difusa, hasta llegar al movimiento 

positivista que establece la sinonimia entre derecho y norma. 

Este iusnaturalismo abandona la noción del derecho como una 

praxis o acción, guiada por una familia de virtudes, lo que implicaba 

que el jurista debía tener cierto carácter, estar entrenado en ciertos 

hábitos y costumbres (ἦθος) que le dieran el tino necesario para 

realizar su labor. El derecho natural moderno se erige como una ciencia 

cuyo objeto son las normas, un tipo de conocimiento especulativo y 

objetivo accesible por medio de la razón pura y al margen de la persona 

que es el jurista. Aquí es cuando la hermenéutica jurídica gadameriana 

es valiosa para el debate iusnaturalista, no sólo porque rescata la 

noción fundamental de la phrónesis aristotélica que es imprescindible 

para la razón práctica, sino porque contribuye a la comprensión de la 

tradición clásica del iusnaturalismo. 

 

1.1. Hermenéutica jurídica gadameriana 

La hermenéutica jurídica en la obra de Gadamer es bastante acotada. 

Es desarrollada por el autor en su obra Verdad y Método I1  y no 

pretende ser una exposición exhaustiva de la hermenéutica jurídica. 

En este capítulo, la intención de Gadamer no es fijar los cánones 

hermenéuticos que deben seguir los juristas en la praxis de su oficio, 

sino que utiliza la hermenéutica jurídica como medio para explicar el 

fenómeno hermenéutico y de la razón práctica en general. 

 
1 Específicamente, el capítulo 10. 



Alex Duque, Gadamer en el debate iusnaturalista 

158 

Gadamer empieza por establecer la distinción aristotélica entre la 

physis y el ethos, como la diferencia que hay entre la naturaleza y la 

moralidad (Gadamer 1999: 384). El autor empieza con esta disyuntiva 

para establecer la diferencia entre el tipo de conocimiento que 

suministra la naturaleza y el que suministra la acción. Como lo 

establece Aristóteles en su Ética a Nicómaco,2 el conocimiento práctico 

no es igual que otros tipos de conocimientos, con razonamientos 

deductivos y rigurosos. Lo propio del hombre instruido es buscar la 

exactitud del conocimiento que la naturaleza del mismo objeto le 

permite, porque sería tan absurdo pedirle al matemático que utilice la 

persuasión, como pedirle al retórico que haga demostraciones (EN, I, 

1094b 23-27).  

A lo que se refiere Aristóteles, y lo que pretende traer a colación 

Gadamer en este punto, es que las cuestiones prácticas difieren de las 

teóricas porque las primeras tienen un alto grado de contingencia y, las 

segundas, de necesidad. Con esto establecido, surge la tesis 

fundamental de Gadamer en esta sección: y es que el problema 

hermenéutico se aparta de un saber teorético, así como se aparta de 

dicho carácter el saber moral (Gadamer 1999: 385). Lo que sostiene 

Gadamer es que el saber moral no puede ser objetivo, en el sentido de 

que el sujeto queda anulado en la conformación de dicho conocimiento. 

Al contrario, el agente no se limita a constatar las situaciones que su 

vida práctica le presenta y extrae de ellas una teoría, sino que es 

afectado por dichas situaciones, ellas repercuten en su ethos, su forma 

de ser. El conocimiento resultante no es algo que simplemente sabe de 

forma abstracta y definida, sino que es un conocimiento prudencial y 

aproximativo, le ayuda a saber qué debe hacer según las exigencias de 

cada momento. Y este es el caso de la interpretación jurídica como 

asunto ético y práctico. 

 
2 En adelante, Ética. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

159 

Esta es la diferencia crucial entre el conocimiento de una ciencia 

como episteme y el conocimiento moral como phrónesis, esto es, el 

conocimiento prudencial. Este último se caracteriza por tratar sobre 

objetos que son de una manera, pero que pueden llegar a ser de otra, 

como lo es el ser humano (386), mientras que el conocimiento propio 

de la episteme es exacto y necesario, sufre poca o nula mutabilidad. 

Así, Gadamer nos remite al sentido original de la jurisprudencia, de la 

labor propia del jurista: dar con lo justo3. Y todo ello nos sitúa en la 

discusión sobre cuál es la relación del juez con la ley, si acaso su 

aproximación a la ley es técnica o prudencial, si su objeto es el derecho 

como lo justo, o lo es la norma. 

Su forma de abordarlo es reflexionar el conocimiento del artesano. 

Gadamer afirma que el oficio propio del artesano implica el 

conocimiento de unas reglas de ejecución concernientes a su labor. 

Puede pasarle al artesano que, según las circunstancias, deba dejar de 

lado alguna directriz de la disciplina, pero apartarse de dicha regla no 

agrega más conocimiento sobre la materia, e incluso puede percibirse 

para el artesano como una imperfección en la ejecución. Pero el defecto 

en la aplicación de la regla no tiene los mismos efectos en el juez. 

Siguiendo la tesis del derecho natural clásico, el que aplica la norma 

puede -y debe- renunciar a la directriz, a la norma, si con ello es capaz 

de dar con la solución justa (389). Y es que para Gadamer resulta 

evidente que pueden existir casos donde no haya otra forma de hallar 

el derecho, lo justo. 

Al contrario del artesano, lo que quiere explicar Gadamer es que, 

para el jurista, apartarse de las normas es una exigencia propia del 

oficio, pues esta flexibilización sí añade para él un aumento en su 

conocimiento del derecho. Haciéndolo, Gadamer afirma, «encuentra un 

 
3 En el derecho natural clásico, derecho es una expresión que designa lo justo, o lo 

propio de cada uno. De ahí el famoso aforismo que describe la justicia como el arte 

de dar a cada uno lo suyo.  



Alex Duque, Gadamer en el debate iusnaturalista 

160 

mejor derecho» (389). Esto es, en el lenguaje realista de los clásicos, 

encontrar el derecho natural que no se haya en las leyes, sino en la 

naturaleza de las cosas. Este derecho no lo encuentra el juez en un 

ejercicio de la razón teórica, abstraído de la situación que exige justicia, 

sino que es en medio de la situación donde el juez debe hallar lo que 

es justo. Gadamer está afirmando que la solución justa no siempre está 

en la aplicación de una norma al caso concreto, lo que nos arroja a una 

concepción moral del derecho que implica cierto carácter en el operador 

jurisdiccional. Ese mejor derecho que encuentra el juez no es otra cosa 

que lo justo concreto natural, por lo que la ley tiene un papel 

instrumental de cara al derecho. 

A continuación, Gadamer introduce la epiqueya aristotélica, como 

un ejemplo de justicia que corrige la justicia legal, propia de las normas. 

Esta justicia, la equidad, es de un tipo que resuelve la inevitable tensión 

entre lo general de las normas y lo particular del caso concreto. Este 

es el punto central de la hermenéutica jurídica según Gadamer, que 

identifica bien que esta doctrina del derecho natural no es la misma de 

las edades posteriores (390). Precisamente, porque el iusnaturalismo 

clásico afirma que lo justo natural está por fuera de las normas, su 

concepción es abiertamente antipositivista, pero también 

antirracionalista. Al menos, esto último, es posible de deducir en la 

crítica que hacer Gadamer a la idea de que los derechos naturales son 

absolutos e inmutables, y la falsa imputación de esta idea a Aristóteles. 

Aquí podemos ver la gran diferencia que hay en el paradigma 

clásico y aristotélico respecto del derecho natural moderno. Gadamer 

no pasa por alto este punto central del debate, y establece que, en 

Aristóteles, el carácter de natural del derecho no rivaliza con su 

mutabilidad. En un claro lenguaje iusnaturalista clásico, Gadamer 

afirma que hay cosas que no se imponen por convención, sino por la 

naturaleza misma de esas cosas (391). Pero ello no lleva a concluir que 

ese derecho sea análogo a las leyes de la naturaleza, cuya necesidad 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

161 

y universalidad es incontestable. De ahí que Gadamer afirme que, la 

equidad como justicia crítica de la justicia legal, no puede tener un uso 

dogmático (390). 

Esto se explica en razón de que, al hallar el juez el derecho fuera 

de la ley, en la naturaleza de las cosas, no existe algo así como un 

código del derecho natural donde estén previstos dichos casos que 

muestran la insuficiencia de las normas jurídicas. Tal pensamiento 

resulta un absurdo par Gadamer, ya que es el derecho natural, 

precisamente, el que demuestra que es imposible codificar los derechos 

de forma absoluta y necesaria, al margen de la situación que exige 

justicia. Tal esfuerzo es inevitable y Aristóteles no denigra las leyes que 

son producto de la convención, puesto que resulta natural que la polis 

desarrolle sus propias leyes positivas. Pero el esfuerzo de Aristóteles 

en estos pasajes es explicar el carácter prudencial de la justicia en la 

determinación de lo justo, donde la ley no es el objeto de la justicia, 

sino el derecho. 

Gadamer recalca el carácter moral de la justicia al establecer que, 

a diferencia del saber técnico, la justicia implica buscar consejo en uno 

mismo, es decir, es un saber moral. El carácter de disponible del saber 

técnico hace innecesario que el sujeto se repliegue sobre sí mismo para 

hallar lo correcto. El saber moral se caracterizaría, en cambio, por su 

concreción práctica, ya que la orientación de lo que es correcto hacer 

no es una determinación a priori (393). Gadamer establece que el error 

en la concreción de lo correcto, lo justo en términos jurídicos, no es el 

error, sino la ceguera (394). En efecto, Gadamer afirma que, una 

persona dominada por sus pasiones, se encuentra en la situación en la 

que ya no es capaz de ver qué es lo correcto (Ib.). 

Es así como la justicia implica un carácter, ser cierto tipo de 

persona, una con el carácter suficiente para hallar la solución correcta 

al caso incluso si ello implica apartarse de la ley. El conocimiento del 

derecho natural no es, pues, una deducción a priori a partir de una 



Alex Duque, Gadamer en el debate iusnaturalista 

162 

noción metafísica de la naturaleza, sino un ejercicio prudente que 

implica pensar en el telos de las normas, y una correcta interpretación 

de la situación que exige solución. 

Dicho ejercicio prudencial no encuentra lo justo natural en las 

realidades inmutables, sino en la realidad social y en la naturaleza de 

esas cosas que componen la vida común. Pero para hallar ese derecho 

natural, es preciso que el juez no esté enceguecido por los malos 

hábitos, sino que, siguiendo la línea de Santo Tomás, tenga la virtud 

suficiente para que dicha respuesta le aparezca habitual o 

connaturalmente (Santo Tomás de Aquino 1989: 728). Como bien lo 

dijo Gadamer refiriéndose al conocimiento moral por excelencia que es 

la prudencia, la «tarea de la decisión moral es acertar con lo adecuado 

en una situación concreta, ver lo que en ella es correcto y hacerlo» 

(Gadamer 1999: 388). Y dicha decisión no puede hacerse al margen 

del carácter del juez. 

 

1.2. Críticas a Gadamer desde el Realismo Jurídico Clásico: Historicidad 

e Indisponibilidad del Derecho 

El realismo jurídico clásico es la moderna opción y actualización de la 

escuela iusnaturalista clásica. Si bien Gadamer ha sido reconocido por 

sus contribuciones a la revitalización de la concepción clásica del 

derecho natural, no son pocas las críticas que ha recibido. No hay 

dudas de que su incursión en la phrónesis aristotélica ha servido para 

recuperar la idea de la justicia como una cuestión ética de la virtud y 

el autor resume bien en qué consiste la prudencia jurídica: 

 

Acoger y dominar éticamente una situación concreta requiere 

subsumir lo dado bajo lo general, esto es, bajo el objetivo que 

se persigue: que se produzca lo correcto. Presupone por lo 

tanto una orientación de la voluntad, y esto quiere decir un 

ser ético (51). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

163 

 

Gadamer, desde la hermenéutica filosófica, ha logrado establecer 

lo que la rica tradición clásica del derecho natural reconocía desde 

Aristóteles: que la búsqueda de lo justo, la interpretación de las leyes 

y de las situaciones que exigen justicia, son un problema ético que 

implican una familia de virtudes, siendo la principal la prudencia. Y es 

que la distinción entre lo correcto y lo incorrecto, lo justo y lo injusto, 

no es una destreza de mera viveza práctica o especulación teórica, sino 

una distinción que implica un ethos, una forma de ser. 

Sin embargo, también se ha tachado a la hermenéutica 

gadameriana de ser un relativismo epistemológico y de no poder 

fundamentar de forma indisponible los derechos. No es materia de este 

artículo tratar el relativismo general que se le imputa a Gadamer,4 sino 

abordar el aspecto relevante sobre la indisponibilidad de los derechos. 

Sobre este punto se centra la crítica de Massini, el cual, aun 

reconociendo los valiosos aportes de Gadamer en la rehabilitación de 

la razón práctica, hace crítica de su hermenéutica de cara a la 

fundamentación de los derechos. Se usará a Massini como eje principal 

de la crítica a Gadamer ya que en él están recogidas distintas 

objeciones a la hermenéutica gadameriana.  

La primera crítica de Massini a Gadamer es que su pensamiento 

es tendencialmente subjetivista, en el sentido de que da gran 

prevalencia al sujeto y la situación en la que se encuentra (Massini 

2006: 125). Massini se refiere a la propuesta gadameriana como 

hermenéutica de la situación, una forma de fundamentación ética que 

tiene como punto de partida el caso concreto. La crítica se encamina a 

poner en cuestión la ética situacionista gadameriana, que, en su 

concepto, implica una pérdida de la objetividad moral, resultante de la 

comprensión histórica del sujeto. El relativismo moral y jurídico sería 

 
4 Valenzuela 2002. 



Alex Duque, Gadamer en el debate iusnaturalista 

164 

palpable en Gadamer al tratar de forma absoluta algo que, por 

naturaleza, es un particularismo: la pura casuística no puede ser el 

fundamento del derecho natural. Y es que Massini reclama de Gadamer 

una instancia de objetividad moral que no dependa ni del sujeto ni de 

la situación, una forma de fundamentación del derecho natural que 

pueda afirmar, de forma segura, tener una fórmula deóntica de 

carácter universal (126). La hermenéutica de Gadamer sólo podría dar 

una precaria y frágil fundamentación de todo principio jurídico y un 

tratamiento relativo de las materias de las que se ocupa el derecho, 

incluido el mismo ser humano. 

Otra de sus críticas se refiere a la conceptualización que hace 

Gadamer de la equidad. Y es que Gadamer identifica en este recurso 

hermenéutico con la función crítica del derecho natural respecto del 

derecho positivo. Según Massini, esta reducción del derecho natural a 

mera critica socavaría toda intención de fundamentar bienes humanos 

básicos. Y es que, según el argumento, no hay posibilidad de tal función 

crítica sin una referencia a un cierto modelo de perfección humana 

(127). Lo que se echaría en falta en Gadamer es la presencia de un 

estándar desde el cual la crítica equitativa tiene algún sentido, una 

medida que permita establecer la injusticia en las normas positivas. 

Las siguientes críticas a Gadamer por parte del jurista se 

condensan en dos elementos deficitarios de la hermenéutica que 

propone Gadamer. 

Por una parte, la falta en el pensamiento gadameriano de una 

noción fuerte de persona. Para Gadamer, el ser del individuo vendría 

definido por su pertenencia a un proceso histórico. La autorreflexión 

que hace el sujeto presupone una serie de niveles de pertenencia como 

la familia o el Estado, que constituyen la base de todo juicio del sujeto 

sobre sí mismo. Por eso dirá Gadamer que la lente de la subjetividad 

es un «espejo deformante», porque no da cuenta de la pertenencia del 

sujeto a una historia en movimiento, un trasegar histórico-social que 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

165 

le da las herramientas de comprensión al individuo: los prejuicios con 

los que puede comprenderse a sí mismo y al mundo (Gadamer 1999: 

344). Esto haría que la persona humana se diluyera en los procesos 

históricos, siendo dependiente de la tradición en la que es participante 

para determinarse ética y jurídicamente.  

Esta disolución del sujeto en un mero componente histórico, 

vendría aparejado del segundo elemento deficitario, según Massini, y 

es su concepto de lingüisticidad como elemento constitutivo del ente 

(Massini 2006: 128). Esta reducción del ente a lenguaje imposibilita la 

comprensión del ente como algo dado, y da paso a la idea de que todo 

lo real y que puede ser pensado no escapa del horizonte del lenguaje, 

provocando que el intérprete, el usuario del lenguaje, constituya la 

realidad como tal, pues sería un texto sobre el cual el sujeto vuelca su 

ejercicio hermenéutico. 

En último término, lo que no permite la hermenéutica 

gadameriana, según la crítica de Massini, es una teoría de la 

interpretación que permita salvaguardar ciertos derechos 

fundamentales de carácter inalienables. Esto es, desde Gadamer no es 

posible fundamentar unos derechos que no sean disponibles ni por su 

titular ni por el orden político. Dichos derechos, por el hecho de ser 

inalienables, preceden incluso a la sociedad (Gordillo et al. 2007: V-4), 

y que al ser universales protegen el halo de dignidad que acompaña a 

todos los individuos humanos (Ramírez & Pallares 2011: 30).  

Gadamer, al no tener un concepto fuerte de persona, y al ver en 

la hermenéutica un ejercicio prudencial de la situación, no elucida una 

serie de atributos humanos que escapen a toda determinación de la 

voluntad, sea particular o general, histórica o social. Su visión del 

derecho natural como crítica del derecho positivo no permite la 

conclusión de una serie de facultades morales inherentes de la persona, 

que le garanticen un conjunto de bienes básicos, en razón de su 

condición humana y no por su condición histórica y social. 



Alex Duque, Gadamer en el debate iusnaturalista 

166 

Massini pretende la fundamentación de un conjunto de derechos 

que no dependan de recursos dialogales, discursivos y procedimentales. 

Su intención no es otra que la justificación de realidades jurídicas de 

forma objetiva (Massini 2006: 130), una forma de captación racional 

de los derechos inherentes a la persona humana, derechos dados, no 

puestos por nadie. Massini se incorpora a la clásica discusión entre Betti 

y Gadamer: una concepción de la hermenéutica como ciencia de la 

historia con un cuerpo metodológico aplicable a toda interpretación, o 

como medio de exploración filosófica que atiende a las condiciones para 

toda comprensión (Mataix 2018: 577). 

Massini sitúa el momento hermenéutico en la aprehensión de la 

formalidad del ente, una abstracción del elemento inmaterial de las 

cosas que permite su articulación lingüística, y sin la cual las palabras 

no son más que vibraciones de membranas auditivas (Massini 2006: 

136). La comprensión de dichas palabras se da en la captación de la 

forma, en el concepto directamente abstraído de los entes reales. Esta 

referencia al conocimiento del ente como punto de partida de la 

interpretación, muestra claramente la orientación objetiva-realista del 

derecho que tiene Massini. 

 

2. Disputa dentro del iusnaturalismo clásico 

Al tenor de todo lo dicho, resulta plausible afirmar que, si bien Massini 

es un representante del iusnaturalismo clásico, hay en sus postulados 

hermenéuticos una clara tendencia racionalista, propia del derecho 

natural moderno, que quiere alcanzar derechos subjetivos universales, 

absolutos y necesarios. Gadamer, al afirmar que es absurdo el uso 

dogmático del derecho natural porque es absurdo el uso dogmático de 

la ética, se encuentra en el polo opuesto del argentino, que está en 

búsqueda de absolutos jurídicos (137), que, fundamentalmente, son 

también absolutos morales. 

 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

167 

Massini no se equivoca cuando afirma que, al menos desde cierta 

perspectiva realista, el lenguaje debe remitir a los entes. Las 

expresiones jurídicas no son vacías, remiten a realidades, designan el 

significado de dichas realidades y establecen la obligación jurídica en 

base a una relación normativa real (138). Sin embargo, el realismo 

jurídico clásico, si bien parte de los entes o cosas, es siempre un 

derecho cuya fundación está en las cosas mismas, no en los atributos 

de los sujetos de derechos. El derecho natural clásico nunca llegó a la 

construcción de una lista de derechos subjetivos inherentes, ni 

comprendía los derechos naturales como facultades propias de la 

persona, en razón de una naturaleza humana metafísicamente definida. 

En ese sentido, el derecho natural clásico tampoco tiene un concepto 

fuerte de persona, que articule las obligaciones jurídicas en torno a un 

concepto universal de humanidad. 

Para que Massini llegue a estos postulados hermenéuticos, y 

admita la existencia de tales derechos, debe tener, al menos, dos 

presupuestos: que existe un concepto de persona humana 

metafísicamente definido, al margen de toda composición social, y que 

los textos jurídicos que remiten a la realidad de las cosas tienen un 

significado esencial que no depende del intérprete. 

 

2.1. Sobre la naturaleza humana 

La concepción de Massini es la del paradigma moderno: la existencia 

de los derechos naturales es anterior a toda sociabilidad. Dichos 

derechos naturales serían la realidad jurídica originaria, que prevalece 

ante toda determinación jurídica positiva, que, como producto del 

hombre, no es natural, sino artificial, puesta. Para Massini el derecho 

natural, antes que ser una reflexión ética de la situación, es una 

deducción a priori de bienes básicos humanos y exigencias deónticas 

basadas en una realidad dada: la humana. Desde el pensamiento de 

Gadamer el derecho natural no se entiende como un conjunto de 



Alex Duque, Gadamer en el debate iusnaturalista 

168 

principios, normas o leyes eternas, sino como un ejercicio ético de la 

justicia que atiende a lo fáctico. Debido a que los derechos naturales 

en la tendencia racionalista son derivados de los atributos del ente, 

estos comienzan a entenderse como derechos subjetivos, propios del 

individuo, que se fundan en el sujeto. 

Pero el derecho en la tradición clásica es una deuda en justicia que 

siempre remite a la alteridad, no al sujeto como poseedor de atributos 

inalienables. Tener un derecho es tener una deuda a favor, pero no 

como un derecho subjetivo inherente a la propia naturaleza del agente, 

sino como participante de un acervo común donde políticamente se 

han reconocido deudas mutuas. Esto arroja un derecho natural 

politizado, no al margen de la sociedad. Es por esto que Aristóteles 

engloba a lo justo legal y a lo justo natural en la justicia política, la 

justicia que se da en la polis (EN, V, 1134). 

El derecho natural aristotélico es esencialmente societario, por 

natural que sea, es siempre un derecho político, que sólo la comunidad 

política le puede suministrar y reconocer como deuda al sujeto. Pero 

dicho derecho natural que se distribuye no se hace en razón de la 

humanidad del agente, sino en tanto miembro de una comunidad 

donde los bienes son distribuidos. Dichos bienes hacen parte del 

contenido de lo común del que el sujeto particular es partícipe. Los 

derechos, en definitiva, están ligados a ciertos bienes, pero dichos 

bienes son comunes y políticos, no individuales y universales. 

En el terreno de la razón práctica, sólo se logra consistencia si la 

acción está subordinada su fin último que es el bien común (Santo 

Tomás de Aquino 1989: 706), y es más perfecto salvaguardar el bien 

de la ciudad que el de un solo hombre (Santo Tomás de Aquino 2010: 

69). No porque el sujeto quede diluido en el cuerpo social, sino porque 

el bien de la ciudad es el bien del sujeto particular. Como bien lo 

expresa Vermeule, los ciudadanos sabían que sus bienes particulares 

estaban comprendidos en el bien común, donde eran superados y 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

169 

trascendidos. No es que los individuos fueran absorbidos en un 

«colectivismo» impersonal, sino que reconocían en el bien común una 

realidad superior a sus bienes como individuos (Vermeule 2022: 28–

29). La constante referencia del iusnaturalismo clásico hacia la 

alteridad y externalidad chocan con la intención de fundamentar, desde 

esta misma escuela, una concepción de los derechos subjetivos y 

basados en una naturaleza humana metafísicamente considerada. 

En Massini se encuentra la intención de fundamentar el derecho 

en algo objetivo e impersonal, pero aquello que toma como realidad es 

el ser humano, acompañado de una visión metafísica de la humanidad, 

no una comprensión política. Los derechos naturales que busca Massini 

son, en realidad, los derechos humanos, derechos basados en la vía de 

perfección propia del ser del humano, de su condición de existencia. 

Massini cree encontrar estos derechos en el modo de ser del hombre 

que es común a todos, por medio de unas notas o propiedades que 

corresponden al humano en cualquier mundo posible (Massini 2005: 

163–167).  

Massini, al justificar este objetivismo realista por medio de ir a la 

naturaleza humana, no hace suficiente énfasis en que dicha naturaleza 

es mutable. Las cosas que distribuye la justicia desde el paradigma 

clásico, son siempre cosas que integran un mundo social, no son cosas 

«puras» en sentido bruto. Son deudas reconocidas dentro de un mundo 

compartido, donde se distribuyen desde penas hasta honores. Por lo 

anterior, dice Hervada, lo justo natural o derecho natural no es 

escindible de la historicidad, porque el derecho al ser una cosa 

realmente existente y concreta no se puede concebir de forma 

supratemporal o intemporal, sino de forma histórica, ya que la persona 

humana se sitúa en la historia (Hervada 2011: 99). El derecho emerge 

en la alteridad y en la relación con las cosas externas, por lo que un 

cambio en dichas cosas y en la relación con los demás implica también 

un cambio en la forma de dar a cada uno su derecho. 



Alex Duque, Gadamer en el debate iusnaturalista 

170 

La hipótesis de una naturaleza humana que puede ser definida de 

forma universal y abstracta, no tiene en cuenta esta mutabilidad, ya 

que ella se hace verdaderamente práctica en su despliegue ético-

político. Los principios que rigen la naturaleza humana, desde esta 

tradición clásica, se describen como tendencias, inclinaciones, 

actividades que pueden ser de una manera, pero también de otra. No 

tienen como propósito la descripción fijista del ser humano, sino 

describir su naturaleza a partir de las inclinaciones que dicha 

naturaleza imprime, sin que ello signifique que no puede ser de otra 

manera. 

Esta constatación de la contingencia en la configuración de lo 

humano, implica que aquello que es natural al hombre se desarrolla de 

muchas maneras y no de una sola. Esto impide un listado exhaustivo 

de bienes-derechos que harían parte de la naturaleza humana, en favor 

de la conformación de unos derechos históricamente situados, a partir 

de unos bienes humanos más o menos definidos. Para el Aquinate, 

aquello que es común en la naturaleza humana y, podría decirse, 

«inmutable» es la razón, así como los principios básicos de la ley 

natural a los que la razón puede acceder: la búsqueda del bien y la 

evitación del mal, la conservación del propio ser, la unión sexual, la 

búsqueda de la verdad y la vida justa comunitaria (Santo Tomás de 

Aquino 1989: 732–733).  

En la Ética, Aristóteles nota cómo en su tiempo algunos creían que, 

al existir una justicia natural, esta debía ser inmutable y necesaria. 

Pero como realidad humana y no divina que es el derecho, sea legal o 

natural, es mutable (EN, V, 1134b).  Para Santo Tomás si algo se reputa 

inmutable, lo es en tanto subsiste en un algo que es inmutable. De ahí 

que, al responder por qué aquello que es justo y bueno varía según el 

tiempo y lugar, afirme que ello es consecuencia de que la naturaleza 

humana es mutable y la diversidad de cosas que componen su vida 

social están siempre en movimiento (Santo Tomás de Aquino 2015: 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

171 

101).5 

Gadamer sigue los pasos de la tradición aristotélico-tomista 

cuando afirma que, como objeto del saber ético que es el ser humano, 

este debe ser tomado como ser actuante. Esto quiere decir que, a 

diferencia de otros entes, el ser humano no es siempre tal y como es, 

y puede llegar a ser de otro modo (Gadamer 1993: 85). Villey, por su 

parte, sigue a los clásicos en la constatación de que todo está en 

movimiento y que, al ser el hombre una realidad cambiante, el mundo 

social que resulta de su naturaleza también lo está (Villey 1996: 452). 

El método propio del derecho natural clásico es aproximativo, dialéctico 

y prudencial. A esto se refiere Rabbi-Baldi cuando dice que el ser del 

hombre no es una realidad concluida, sino que es una realidad vital en 

permanente desarrollo. Metafísicamente hablando, la persona día a día 

colma su naturaleza (Rabbi-Baldi 2021: 203), esto es, se actualiza en 

sociedad. 

Massini también admite que ese es el proceder del derecho natural 

clásico (Massini 1978: 48), pero a la hora de analizar la naturaleza 

humana su proceder es racionalista. Su forma de concebir la naturaleza 

humana es adánica, previa a toda configuración social de lo humano y 

sin considerar cómo esa naturaleza se hace verdaderamente práctica 

en la vida política. Esta idea viene incluso desde la especulación de una 

edad de oro por parte de la Antigüedad pagana, se trasladó al mundo 

cristiano como el estado de inocencia, hasta llegar al contractualismo 

moderno en la forma secularizada del estado de naturaleza (Cruz 

2021a: 251).  

Cuando Aristóteles y Santo Tomás quieren describir lo propio del 

ser humano, no extraen al hombre de la sociedad, sino que lo describen 

a partir de lo que es el hombre en sociedad. Su referencia no es lo que 

la naturaleza del hombre es aisladamente, sino que el orden común es 

 
5 También, STh II-II, q.57, a.2 



Alex Duque, Gadamer en el debate iusnaturalista 

172 

el punto de referencia de la investigación. Esto corresponde a la 

definición del hombre como animal político, cuya naturaleza solo puede 

ser comprendida correctamente si se atiende a lo que hace este ser en 

sociedad. El error del iusnaturalismo racionalista es concebir 

presocialmente al ser humano, y a partir de allí, deducir una serie de 

bienes-derechos del puro concepto de hombre. Cuando, por ejemplo, 

Hervada dice que el derecho natural clásico entendía la naturaleza 

humana en sentido metafísico (Hervada 2000: 262), y que el derecho 

natural se refiere a aquello que es justo en todas partes, de forma 

permanente y universal (490), está introduciendo una tendencia 

racionalista dentro del iusnaturalismo. Esta concepción metafísica del 

hombre y del derecho arroja, como resultado, un derecho despolitizado, 

unos derechos naturales que sólo vienen a ser reconocidos y regulados 

por el orden político, pero que no son constituidos por éste. 

 

2.2. Sobre el método hermenéutico 

El objetivismo de la postura de Massini ve en la hermenéutica 

gadameriana una suerte de relativismo epistémico, no sólo en lo que 

atañe a los derechos indisponibles, sino también en el ejercicio 

hermenéutico de los textos jurídicos. En esta línea, el problema de la 

hermenéutica contemporánea radicaría en que glorifica la historicidad, 

una forma de perspectivismo que abandonaría la objetividad del texto 

(Grondin 2011: 16). Siguiendo a Betti, Massini incide en la necesidad 

del ejercicio hermenéutico de remitirse a la realidad de las cosas 

designadas por el lenguaje, donde no prima la precomprensión 

histórica, sino la captación del conocimiento que da el texto (Massini 

2006: 131–137). 

Pero sería un error imputarle un vulgar subjetivismo a la 

hermenéutica gadameriana. Para Gadamer, la comprensión es siempre 

un diálogo con el texto, con la tradición y con los propios prejuicios, 

existiendo un claro nexo entre el objeto interpretado y el intérprete. A 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

173 

este proceso comprensivo del texto Gadamer lo llama «fusión de 

horizontes», que es el encuentro entre la consciencia histórica y la 

tradición, la tensión entre el intérprete consciente de su situación 

histórica y el peso del pasado. La consciencia histórica, alerta de su 

alteridad respecto de la tradición, hace una proyección que, si bien se 

destaca de la tradición, también es deudora de la misma (Gadamer 

1999: 377). Este subjetivismo relativista es dudoso, si se tiene en 

cuenta que Gadamer adopta un grado de realismo no despreciable 

cuando se refiere a la naturaleza de las cosas como la fuente del 

derecho natural. Para Wachterhauser, sólo es posible entender 

correctamente la posición que Gadamer le da al lenguaje en un marco 

realista, pues él no postula que el lenguaje constituya el ser de las 

cosas, sino que el lenguaje nos da una comprensión aumentada de la 

realidad, nos permite crecer en el mundo (Gadamer 2002: 52–78). 

Además, en Gadamer encontramos una clara referencia a la escucha, 

al dejar hablar de las cosas y de la tradición misma, por lo que la 

linguisticidad no constituye al ente, sino a la comprensión del ente. En 

Gadamer la escucha es apertura a la realidad, al logos (Gadamer 1999: 

376, 554). 

Lo que quiere resaltar Gadamer es que en todo ejercicio 

hermenéutico hay una tensión entre lo particular y lo general. Entre la 

condición histórica y particular del intérprete y el conocimiento general 

de la tradición, pero también entre lo particular del caso concreto y la 

generalidad de la ley. En esta superposición de horizontes de sentido, 

el intérprete no está anulado, sino que se proyecta, es un sujeto activo. 

Todo ello apunta al irreductible elemento subjetivo de todo ejercicio 

hermenéutico: el intérprete debe conocer su posición social y su 

vinculación a un proceso histórico que le precede. 

La tarea del jurista, por tanto, no es simplemente conocer el 

sentido originario de un texto, sino reconducir dicho sentido hacia el 

presente. Como bien lo expresa Gadamer, es natural que frente a la 



Alex Duque, Gadamer en el debate iusnaturalista 

174 

ley vigente se piense que su sentido jurídico es unívoco y que la praxis 

del derecho tiene como objetivo asegurar dicho sentido originario. Pero 

entonces la tarea hermenéutica no sería más que la subsunción de 

dicha norma al caso concreto. Tal cosa es simplemente una ficción 

jurídica insostenible (395).  

El significado del texto, para Massini, debe gozar de una 

objetividad tal, que bien puede ser comprendido al margen de las 

intenciones del mismo legislador. La objetividad de la norma radica en 

que tiene una función designativa respecto de una proposición deóntica 

o juicio normativo. Es la realidad designada la que dota de objetividad 

a la norma, no las intenciones de su creador ni del intérprete (Massini 

2006: 139). Sin embargo, tal hipótesis supone que las realidades 

designadas por las normas son inmutables. Tal hipótesis está en 

consonancia con la hermenéutica de la objetividad que Betti (2021) 

propuso contra Gadamer, pero al coste de eliminar el elemento 

prudencial, siempre abierto e indeterminado, que exige el derecho 

como acción. También supone un grado alto de perspicuidad de los 

textos jurídicos, una claridad designativa absolutamente evidente para 

cualquiera que aplique el método. Pretender que el lenguaje legal fije 

de una vez y por todas la comprensión del derecho es, de hecho, 

hipostasiar las normas. 

Por eso es que la ley tiene que ir determinándose (Gadamer 1999: 

399), porque la realidad de las cosas humanas se caracteriza por su 

movimiento, y el conocimiento de las cosas humanas no es un 

momento definitivo y cerrado, sino que se llega a un conocimiento más 

perfecto de dichas cosas en la constante actualización de lo que es el 

hombre en sociedad. La naturaleza humana y el derecho se conocen 

de forma narrativa e histórica, a modo de un conocimiento acumulado 

y discutido. No es un tipo de intelección del significado último de la 

norma, sino una captación que debe tener siempre como referencia las 

situaciones concretas. Es en la aplicación de la norma donde mejor se 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

175 

devela su significado, por lo que, más que un texto que designa 

entidades y obligaciones de forma definitiva, es un proyecto destinado 

a ser cumplido paulatinamente por medio de su aplicación (Cruz 2021a: 

349). 

Para que el derecho sea verdaderamente una praxis, y no una 

mera técnica lógico-deductiva, debe ser entendido como acción y, 

como tal, exige que el agente tenga virtudes, un tipo de conocimiento 

que no se adquiere en el ejercicio de la razón teórica. Por esto 

MacIntyre advierte cómo los juicios prácticos, cuando provienen de los 

jóvenes, no son un ejercicio ético en sentido estricto. Debido a su falta 

de experiencia, empiezan con el cultivo de los buenos hábitos y la 

disciplina de las pasiones. Al contrario, el juez experto, ya versado en 

la virtud, es capaz de captar el logos de la justicia, incluso al margen 

de la regla (MacIntyre 1994: 124).  

Es inevitable que el juez introduzca su subjetividad en la decisión. 

La captación del logos no es tanto la captación especulativa con base 

en realidades a priori, sino la captación de un contenido de justicia con 

base en la realidad de los casos concretos, mediado por el carácter. 

Bajo este presupuesto, lo que garantiza la objetividad es, de hecho, el 

sujeto (Habermas 1990: 188). Sus virtudes y experticia le permiten 

llegar a una correcta interpretación de los hechos y de las normas. En 

materia de justicia, la dicotomía objetividad-subjetividad colapsa, ya 

que la objetividad no sólo radica en la naturaleza de las cosas, sino que 

es asegurada por un jurista virtuoso, capacitado para llegar a la 

decisión justa sin depender de las reglas. 

Todo ello está en consonancia con Gadamer, cuando postula que 

la interpretación no es un momento posterior y complementario de la 

comprensión del texto, sino que comprender es siempre interpretar y 

aplicar (Gadamer 1999: 378–380). A lo que se refiere Gadamer es que 

hay una constante dialéctica entre la realidad o la naturaleza de las 

cosas y el sujeto intérprete. El juez no sólo interpreta la norma, sino 



Alex Duque, Gadamer en el debate iusnaturalista 

176 

que lo hace después de interpretar la situación práctica, el caso 

concreto le dice algo al juez. La determinación del sentido de una 

norma se hace teniendo a la vista el caso concreto. Comprensión, 

interpretación y aplicación no son momentos autónomos en el 

razonamiento hermenéutico. La objetividad de la interpretación no la 

da un conocimiento puro y limpio del texto donde el sujeto está anulado, 

sino el constante examen de los hechos particulares que enfrenta el 

juez y su carácter para determinar el derecho. 

Cobra, de esta manera, una importancia fundamental el concepto 

que Gadamer rescata del sensus communis. La dimensión ético-política 

que precede a la concreción del derecho sitúa al juez en un mundo de 

bienes, una vida social que lo hace partícipe de un lenguaje, unos 

símbolos y unas autoridades comunes. Este mundo compartido 

constituye para el juez el sentido común: el sentido y dirección de una 

comunidad, aquello que ayuda a orientar la razón práctica en un marco 

de costumbres compartidas donde dichas acciones tienen un 

significado. Esta es la visión, según Gadamer, que la tradición estoico-

romana sostenía sobre la justicia: la producción de lo correcto y del 

bien común, un «momento del ser ciudadano y ético» (Gadamer 1999: 

51–63). El denominado sentido común no es simplemente lo que 

cualquier juez piensa sobre cualquier asunto, sino lo que un sujeto 

politizado piensa sobre el bien comunitario. El mismo Habermas 

reconoce críticamente la importancia de la tradición en la formación de 

la subjetividad, como expresión de una praxis vital que es la 

hermenéutica (Habermas 1990: 187). Y el objetivo de Gadamer es 

recuperar la noción de una razón práctica correctamente incrustada en 

las prácticas sociales y comunidades de vida. 

El ser parte de una tradición le da al juez una serie de expectativas, 

intereses y orientaciones con los que se acerca al texto. Gadamer es 

consciente de que las tradiciones, como presupuestos epistemológicos 

de la interpretación, puede conllevar un conjunto de prejuicios 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

177 

problemáticos. En la formación de esa conciencia histórica, el sujeto 

puede, de hecho, elevarse por encima de los prejuicios del presente 

(Gadamer 1999: 292). El estar imbuido de un mundo de significados, 

el saber que nuestra conciencia no es neutral, sino que está situada, 

es la puerta de entrada para la mirada crítica de la propia tradición. En 

suma, el sujeto formado hermenéuticamente, es capaz de distinguir 

los prejuicios verdaderos de los falsos, lo que permite que aflore dentro 

de la tradición otra forma de pensar (Gadamer 1998: 69). 

Por todo ello, Cruz afirma que toda norma presupone un trasfondo 

común regular, una normalidad existencial que posibilita una 

normalidad prescriptiva (Cruz 2021b: 478). En términos de Schmitt, 

es necesario una situación de normalidad definida en común que hace 

posible la praxis del derecho (Schmitt 1996: 9). Esto hace que el 

derecho, como área de la razón práctica, tenga un alto grado de 

contextualismo, ya que toda interpretación y argumentación se dan en 

un mundo compartido, en un contexto práctico donde es posible la 

comunicación y la comprensión. La tradición es, pues, para el 

conocimiento y aplicación del derecho, un presupuesto indispensable. 

La tradición, como patrimonio histórico y moral, ayuda a 

conformar tantos los bienes que se deben procurar, como la 

comprensión de los derechos que se desprenden de estos bienes.  

La tendencia racionalista de deducir postulados prácticos desde 

una naturaleza metafísica termina, inevitablemente, en la 

emancipación de la razón práctica de la tradición. Esto puede 

desarrollar cierta esclerotización de la deliberación sobre los derechos 

ya emancipados de la tradición, pues no son susceptibles de discusión 

alguna. Como bien lo expresó MacIntyre, una tradición es una discusión 

históricamente desarrollada y socialmente incorporada (MacIntyre 

2013: 293), una revisión abierta de las valoraciones, al punto de que 

los sujetos entienden las modificaciones a la tradición como el prólogo 

de las nuevas valoraciones (MacIntyre 2022: 193). 



Alex Duque, Gadamer en el debate iusnaturalista 

178 

Muestra de la racionalidad que provee la tradición se logra 

vislumbrar en la discusión sobre el origen de los derechos humanos. 

En 1947, la UNESCO creó un comité liderado por intelectuales, filósofos 

y politólogos con el propósito de estudiar los fundamentos de éstos. 

Debido a su pretensión universal, el comité fue integrado por miembros 

de diversas tradiciones, por lo que el diálogo y el contraste entre 

culturas se hizo inevitable. El fruto de dicho diálogo fue un texto 

dirigido por Maritain, donde se puede leer en la introducción su célebre 

frase: «Sí, estamos de acuerdo con los derechos humanos, con la 

condición de que no se nos pregunte por qué» (Maritain 1949: 9).  

Este consenso en los principios se da por la universalidad de dichos 

bienes, que permite una comprensión mutua más o menos general. 

Pero ese logos con el que todos «están de acuerdo» no se traduce en 

la misma comprensión de dichos derechos humanos. Esta diversidad 

de consideraciones arroja un resultado incómodo para el 

iusnaturalismo racionalista. Y es que, si bien por medio de la razón se 

pueden captar directrices básicas de la ley natural, su articulación 

práctica en las sociedades políticas da como resultado, tanto un 

número distinto de derechos, como una concepción distinta de los 

mismos. Como afirma Yarza, aunque los principios generales de la 

razón práctica son universales, el conocimiento moral se desarrolla a 

través de las generaciones y tradiciones (Yarza 2017: 37). 

 

3. Conclusiones 

El pensamiento gadameriano es una valiosa rehabilitación de la razón 

práctica postulada por la tradición clásica de corte aristotélica. Si bien 

su enfoque se da desde la hermenéutica, las conexiones de dichas 

áreas de la razón práctica permiten trasladar esas reflexiones a otros 

campos como el derecho. Las reflexiones jurídicas gadamerianas están 

enmarcadas en la escuela clásica del derecho natural, siendo Verdad y 

Método una obra importante para la correcta profundización del 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

179 

paradigma iusnaturalista clásico. 

En este ejercicio hermenéutico, Gadamer establece distancias con 

el marcado acento racionalista de algunos autores que se inscriben en 

la escuela del derecho natural. Gadamer permite identificar estas 

tendencias al interior de una misma tradición jurídica, poniendo en 

relieve el tipo de racionalidades que se están enfrentando: la razón 

pura contra la razón histórica, entre el derecho racionalmente deducido 

y el derecho históricamente realizado. El iusracionalismo de Massini y 

otros iusnaturalistas, supone una concepción metafísica de la 

naturaleza humana con unos atributos necesarios, universales y 

absolutos, convirtiendo el derecho natural en una investigación teórica 

antes que ética, en una técnica logicista antes que una praxis 

prudencial. 

 

Bibliografía 

Aristóteles. (1985). Ética Nicomaquea. Ética Eudemia. Madrid: Gredos. 

Cruz, A. (2021a). Sobre la realidad del derecho. Navarra: EUNSA. 

Cruz, A. (2021b). Deseo y verificación: La estructura fundamental de 

la ética. Navarra: EUNSA. 

Delgado, J. (2021). El iusnaturalismo racionalista de los siglos XVII y 

XVIII y el primer movimiento codificador europeo. Persona y Derecho, 

85: 203–247.  

Gadamer, H.-G. (1993). El problema de la conciencia histórica. Madrid: 

Tecnos. 

Gadamer, H.-G. (1998). Verdad y método II. Salamanca: Ediciones 

Sígueme. 

Gadamer, H.-G. (1999). Verdad y método I. Salamanca: Ediciones 

Sígueme. 

Gordillo, A., et al. (2007). Derechos humanos (6.ª ed.). Fundación de 

Derecho Administrativo. 

Grondin, J. (2011). La hermenéutica como ciencia rigurosa según 



Alex Duque, Gadamer en el debate iusnaturalista 

180 

Emilio Betti (1890–1968). Revista Co-herencia, 8(15): 15–44.  

Habermas, J. (1990). Conocimiento e interés. Madrid: Taurus. 

Hervada, J. (2000). Lecciones propedéuticas de filosofía del derecho 

(3.ª ed.). Navarra: EUNSA. 

Hervada, J. (2011). Introducción crítica al derecho natural (11.ª ed.). 

Navarra: EUNSA. 

MacIntyre, A. (1994). Justicia y racionalidad. Barcelona: EIUNSA. 

MacIntyre, A. (2013). Tras la virtud. Barcelona: Austral. 

MacIntyre, A. (2022). Tres versiones rivales de la ética: Enciclopedia, 

genealogía y tradición (2.ª ed.). Rialp. 

Maritain, J. (1949). Introduction. In UNESCO (Ed.), Human rights: 

Comments and interpretations (pp. 9–17). New York: Columbia 

University Press. 

Massini, C. (1978). Sobre el realismo jurídico. Buenos Aires: Abeledo-

Perrot. 

Massini, C. (2005). Filosofía del derecho. Tomo I: El derecho, los 

derechos humanos y el derecho natural. Buenos Aires: Abeledo-Perrot. 

Massini, C. (2006). La ley natural y su interpretación contemporánea. 

Navarra: EUNSA. 

Mataix Ferrándiz, E. (2018). Betti vs. Gadamer: El debate acerca de 

método y verdad en la hermenéutica jurídica. En Antologia giuridica 

romanistica ed antiquaria II. Milano: Giuffrè Editore, 575–610. 

Rabbi-Baldi, R. (2021). Teoría del derecho (6.ª ed.). Ábaco. 

Ramírez, H., & Pallares, P. (2011). Derechos humanos. Oxford: Oxford 

University Press. 

Santo Tomás de Aquino. (1989). Suma de teología II: Parte I-II. 

Biblioteca de Autores Cristianos. 

Santo Tomás de Aquino. (1990). Suma de teología III: Parte II-II (a). 

Biblioteca de Autores Cristianos. 

Santo Tomás de Aquino. (2010). Comentario a la Ética a Nicómaco de 

Aristóteles (3.ª ed.). Navarra: EUNSA. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

181 

Santo Tomás de Aquino. (2015). Cuestiones disputadas sobre el mal. 

Navarra: EUNSA. 

Schmitt, C. (1996). Sobre los tres modos de pensar la ciencia jurídica. 

Madrid: Tecnos. 

Valenzuela, H. (2002). Neorromanticismo posmoderno o “Adiós a la 

razón”. Los frutos amargos del relativismo a ultranza. Gazeta de 

Antropología, 18(3).  

Vermeule, A. (2022). Common good constitutionalism. Cambridge 

(UK)/ Medford (US): Polity. 

Villey, M. (1996). La naturaleza de las cosas. En Massini, I. (Comp.), 

El iusnaturalismo actual. Abeledo-Perrot, 436–463. 

Wachterhauser, B. (2002). Getting it right: Relativism, realism and 

truth. In R. Dostal (Ed.), The Cambridge companion to Gadamer (pp. 

52–78). Cambridge (Mass.): Cambridge University Press. 

Yarza, F. (2017). Entre el deseo y la razón. Los derechos humanos en 

la encrucijada. Madrid: CEPC. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Alex Duque, Gadamer en el debate iusnaturalista 

182 

 

 

 

 

 

 

 


