
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  28/08/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  29/10/2025  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026 
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6725 

 

 

Una visión del sufrimiento desde la ética 

 hermenéutica de Paul Ricœur. Para una ética de los 

cuidados a la altura de nuestro tiempo 

 

(A Vision of Suffering from the Hermeneutic Ethics of  

Paul Ricoeur: Towards an Ethics of Care That Is Up  

to Date with Our Time) 

 

M. Begoña Collantes Sampedro  

National University of Distance Education (UNED) - ES 

 

 

Abstract 

Paul Ricoeur's hermeneutic ethics goes beyond simple epistemological 

critique and language analysis. His "conciliatory" thinking brings 

together different perspectives in the field of action, combining content 

from different fields from a practical perspective. The scope of this work 

is to show how, through Ricoeur's approach, an ethics of care that can 

be set up from different spheres of suffering. We will see that we are 

all agents and sufferers; we act and suffer involving what to do and 

what to say, but we also appeal to compassion or esteem. From this 

research we will argue, through suffering, that we are all vulnerable, 

and facing the suffering, cares updated to our times are needed. 

Keywords: ethics of care, suffering, hermeneutic ethics, Ricoeur  

 

 

 



M. Begoña Collantes Sampedro, Una visión del sufrimiento desde la ética hermenéutica… 

94 

Resumen 

La ética hermenéutica de Paul Ricœur va más allá de una simple crítica 

epistemológica y del análisis del lenguaje. Su pensamiento 

«conciliador» reúne en el campo de la acción distintas perspectivas, 

conjugando contenidos de distintos ámbitos desde una orientación en 

su vocación práctica. El objetivo de este trabajo es señalar cómo desde 

su pensamiento se puede configurar una ética de los cuidados desde 

distintas esferas del sufrimiento. Veremos que todos somos agentes y 

sufrientes, hacemos y padecemos involucrando el hacer y el decir, pero 

también apelamos a la compasión o a la estima. Desde la presente 

investigación se defenderá que todos somos vulnerables, y ante el 

sufrimiento, se necesitan cuidados a la altura de nuestro tiempo.  

Palabras clave: ética del cuidado, sufrimiento, ética hermenéutica, 

Ricœur 

 

 

1. Introducción 

Esta investigación abordará ciertas cuestiones de la dimensión del 

sufrimiento desde la valentía y pasión de un filósofo que supo pensar 

su época. Y dada la necesidad de pensar la nuestra, el cuidado se nos 

presenta como tema capital y urgente a reflexionar en nuestro tiempo 

desde dimensiones que plantea el sentido actual de la ética y su poder 

transformador, pues las nuevas regiones de fragilidad – y de 

sufrimiento – piden nuevas formas de responsabilidad y acción1. Hablar 

de cuidados puede resultar un tema complejo, como es a su vez el 

pensamiento de Ricœur. Pero a través de sus reflexiones y su estilo 

filosófico conciliador, quizá podamos ayudar en su articulación 

ampliando el campo de visión del cuidado. La ética del cuidado que 

 
1  Con Han Jonas, Ricœur dice en una conferencia dada en la Asociación de 

Estudiantes Protestantes de París, 24 de marzo de 1992, que la responsabilidad tiene 

por vis a vis específico lo frágil (Moratalla 2020: 106-107). 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

95 

Ricœur nos plantea desde la antropología filosófica (ver Ricœur 2020) 

y el recurso instrumental de la fenomenología hermenéutica, consigue 

poner en relación el comprender, interpretar, sentir y actuar, pero 

además, nos permite considerar la imaginación o la creatividad como 

dimensiones de ésta. A su vez, su ética hermenéutica nos ofrece una 

ética de la responsabilidad exigida desde uno mismo, de los otros y de 

la vida en sociedad2 y sus instituciones. Solo mencionar el «triángulo 

original de la ética» ricœuriana3 nos basta para intuir su complejidad. 

Del mismo modo nos ofrece un punto de apoyo para señalar que el 

«cuidado» que aquí atenderemos a través de Ricœur, será abordado en 

este trabajo de forma rigurosa aunque exploratoria.  

A su vez hemos de convenir junto a nuestro filósofo, que el 

cuidado debería atenderse desde sus diferentes órdenes – cuidar se-

nos-algo –, teniendo en cuenta, por supuesto, la aceptación de la 

pluralidad, la fragilidad y la exigencia – y valga la redundancia – de 

atención cuidadosa. Podemos situar en esa consideración al ser 

humano y sus acciones 4 , pues para Ricœur algo que se puede 

deteriorar con facilidad puede considerarse frágil. Y aunque es difícil 

establecer los niveles de acción implicados en un buen cuidado, parece 

evidente pensar que solo aproximándonos desde el reconocimiento del 

propio valor de los cuidados podremos situar la esfera del cuidado en 

su «justo lugar». En este sentido, nuestra reflexión intentará acortar 

una mínima distancia como base a futuros trabajos.  

 
2 Un enfoque interesante es el aportado desde el feminismo por Carol Gilligan (2025) 

o por Joan Tronto en su obra Democracia y cuidados (2024). 
3 Esta original presentación del «cuidado» que nos ofrece Ricœur refiere a entender 

la ética centrado en tres elementos interconectados: deseo de una vida buena, con 

y para los otros, en instituciones justas, o dicho de otro modo: «el cuidado de sí», 

«cuidado del otro» y «cuidado de la institución» (aconsejamos la lectura de la anterior 

cita referenciada). Un enfoque triple, que retocará y albergará diferencias a lo largo 

de sus obras en diálogo con Hans Jonas o Lévinas y que se puede apreciar en su obra 

«Sí mismo como otro» (1989). 
4 Ello se puede apreciar claramente en su texto «Vosotros sois la sal de la tierra» 

(1956) o «La duda y la sospecha» (1996) donde además, habla de la necesidad de 

responsabilidad. 



M. Begoña Collantes Sampedro, Una visión del sufrimiento desde la ética hermenéutica… 

96 

 

2. Para una fusión de horizontes en la esfera del cuidado 

Para Ricœur el cuidado del otro está relacionado con la estima de mí 

mismo y con la dimensión ética de ser autor de nuestros propios actos. 

Pero como decía Domingo Moratalla (2011: 20), una cosa es responder 

a una pregunta, y otra, es responder a una llamada (Ricœur 2011b: 

56). En ese horizonte, a raíz del cuidado y su compresión (ver Grondin 

2008), narración y acción pueden ir de la mano en un proceso creativo 

de conocimiento en el cuidar desde un carácter práctico que apela a la 

responsabilidad de ofrecer un buen cuidado. En tal entramado, la 

responsabilidad se nos muestra como paradigma ético emplazándonos 

hacia una respuesta o hacia la escucha filosófica, pero también a 

tomarla como algo previo y una tarea5 que nos corresponde a todos.  

Una primera idea que queremos resaltar aquí es la posibilidad que 

nos ofrece nuestro filósofo para pensar la relación hermenéutica que 

se establece entre ética y cuidado desde el sentido práctico que supone 

«cuidar bien» (Ricœur 1989; 2011a: 21-151; 2013). Una perspectiva 

que resulta fértil, y un pensamiento en continua búsqueda que puede 

habilitar a un sí para acudir a una llamada, un sí que acepta ser 

responsable. Desde La hermenéutica del sí podemos encontrar algunas 

claves para posibilitar a ese ser capaz no solo de responder (2020: 

318–425), sino de llamar o responder en vista a una vida buena. Para 

ello, creemos obligado posicionar al «cuidado» entre el amor y una 

ética entrecruzada por mediaciones prácticas (Ricœur 2011b) – 

prácticas sociales, símbolos o relatos – en el cuidado. Pero teniendo en 

cuenta que esa llamada o pregunta adquiere un sentido bidireccional 

si es en la otredad donde llegamos a ser responsables (Ricœur 2020: 

107). Así pues, nos encontramos un ser que es necesario ayudar a 

 
5  Ver a este respecto sus artículos: Responsabilidad: ¿limitada o ilimitada? o 

Responsabilidad y fragilidad. Conferencias dadas a la Asociación de estudiantes 

protestantes (1992). Sugerimos su lectura en Moratalla 2020. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

97 

sobrevivir, a crecer (106), y por otro, que en ese crecer, crecemos. 

Cuidar conlleva pues cuidar de nosotros mismos. Por lo tanto, hemos 

de tener cuenta que ese crecimiento es recíproco e implica mutualidad 

de cuidados, tanto en las llamadas como en las respuestas. Hemos de 

pensar por tanto, que existe una manera mejorable en el obrar y de 

reapropiarnos de un «cuidado bueno» si se pretende «crecer» en este 

sentido. Dar al cuidado «su justo lugar» puede incluir, por tanto, ser 

guiado en lo posible por lo bello y perfecto, supone situarlo en relación 

con mi propio cuidado como acabamos de señalar. Si como decía Platón 

en su Timeo «el movimiento óptimo es el que el cuerpo mismo hace en 

sí» (Plat. Ti. 89a), convendría ser capaz de evaluar el cuidado desde 

nuestro propio sufrimiento y nuestra propia forma de afrontarlo, para 

poner en perspectiva mis acciones conmigo mismo, proyectarlas al 

futuro con el sentimiento de nuestras propias aspiraciones de cuidarnos, 

cuidar y ser cuidados por otros.  

Para perfilar esta idea, es decir, el buen cuidado visto en sentido 

práctico bidireccional, hemos visto necesario dar saltos teóricos en el 

pensamiento de Ricœur, pues el horizonte temporal y con él, la 

tradición, nos permite discutir sobre el sufrimiento colocando al 

cuidado de forma transversal. Desde esta consideración, rozamos el 

aspecto del imperativo griego «conócete a ti mismo» donde vemos una 

ética del cuidar de uno mismo – διαπαιδαγωγούμενος ὑφʼ αὑτοῦ – (89c) 

que el pensamiento platónico-socrático no desatiende (86b). Un 

pensamiento que relaciona el cuidado del cuerpo y el cuidado del alma, 

que vincula la ética al cuerpo aceptando lo sensible. Por otro lado, la 

tan conocida frase «no hagas a otros lo que no quieres que te hagan a 

ti» que propone la ética confuciana, pone de relieve la reciprocidad y 

la capacidad de intercambio que entorpece la visión parcial. Una visión 

parcial que puede dificultar la fusión del amor por uno mismo y el amor 

al otro en vistas a ofrecer una visión conjunta del cuidado. Ante tal 

afirmación, parece razonable pensar que la posibilidad del sufrimiento 



M. Begoña Collantes Sampedro, Una visión del sufrimiento desde la ética hermenéutica… 

98 

puede generar un vínculo a través del cuidado, pero a su vez, una 

ruptura si pensamos en la irresponsabilidad que supone no tratar de 

buscar cuidar y cuidar-se bien poniéndolo en relación con la búsqueda 

de una buena vida.  

Una cuestión hermenéutica que nos parece muy relevante y una 

llamada ética a la que hemos de ser capaces de responder a la altura 

de nuestro tiempo y circunstancias, para dar al cuidado su justo lugar. 

Asimismo, al interrogarnos de manera reflexiva y crítica a través de 

estas cuestiones, tanteamos la posibilidad de nuevas interpretaciones 

para adecuar los interrogantes presentes a la compresión profunda del 

ser humano (Gadamer 1999; Ricœur 2011a: 485). 

 

3. Apuntes para el cuidado desde la hermenéutica del sufrir 

Hemos procurado divisar que en torno al cuidar en el sufrir se 

encuentran varias dimensiones circulando hermenéuticamente. Ello 

nos conduce a pensar que podemos aspirar a modelar algunas 

reflexiones en torno al cuidar que nos sirvan de base para una ética de 

los cuidados desde la hermenéutica, como puede ser la mutualidad o 

la vulnerabilidad. Para ello, tomaremos a Ricœur como baliza en 

nuestro camino. El filósofo francés nos hablaba de dos ejes que 

ordenan los fenómenos del sufrir: la relación sí-mismo-otro y la 

relación hacer-padecer (2019: 94). Ambos apuntarán que todos somos 

agentes y sufrientes, hacemos y padecemos involucrando el hacer y el 

decir, pero también se advierte la compasión o la estima. Reunirlos en 

un mismo discurso ante la perspectiva del cuidado, nos puede llevar 

como venimos pensando, a enlazar nuestro cuidado en un diálogo 

constante con lo «otro» para su compresión. 

Ricœur quizá nos aconsejaría asumir la vulnerabilidad tanto en el 

narrar como en la estima de sí inherente al ser humano, algo que 

parece repercutir también en el cuidar. Siendo vulnerables, tal vez se 

haya de considerar que el sufrimiento propio y el ajeno pueda 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

99 

«reunirse». Y como ocurre con el amor, distingamos otros aspectos del 

cuidado en la experiencia de vivir el sufrimiento o vivir la muerte 

(Collantes Sampedro, 2025). Afrontar el sufrimiento sabiéndose 

«herida viva» (ver Ricœur 2019) – sabe que su herida afecta al poder 

hacer, al poder decir y al poder estimarse –, puede incluir pensar que 

ésta puede abrirse en cualquier momento, y que la acción del cuidado 

ha de permanecer también abierta. Pero para proporcionar un buen 

cuidado se hace necesario desplegar un determinado estado de 

escucha, de compresión y acción que se completa en la mutualidad. Un 

proceso que no puede olvidar que ésta no se da espontáneamente 

(Ricœur 2020: 422). El cuidado emplazado en su tiempo pasa por 

reclamarse, y para ser un estado solicitado desde un vínculo común, 

ha de ser valorado. Así nos topamos con una hermenéutica que puede 

hacer frente a su valoración al posibilitar la resignificación social desde 

el pasado, vigilar los conceptos y la compresión del cuidado en el 

presente, actualizando las nuevas y menos nuevas formas de 

vulnerabilidad, e interrogar al sufrimiento asociado a ellas.  

A su vez, cabe suponer que el cuidado conlleva un dinamismo de 

mutua creación de sentido al querer «lo mejor» para otra persona 

porque lo hemos constatado, y por ello mismo, creemos saber que es 

bueno. Aquí encontramos de nuevo que cuidar a/de nosotros mismos 

conlleva un sentido recíproco que actúa tanto desde la palabra como 

desde la experiencia vivida. Aunque no podemos ignorar que «cuidar» 

por ejemplo en el ámbito médico, conlleva un lugar específico y un 

cierto sentido del cuidado que cabría pensarse como «unidireccional». 

Ello quizá se entenderá mejor desde la palabra francesa «soigner» – 

curar a un enfermo – en lugar de «prendre soin de» o simplemente 

«soin» – cuidar o cuidado «delicado» que se aprecia mejor en 

castellano desde los «cuidados intensivos» del ámbito hospitalario. 

Este sentido que hemos llamado unidireccional se aprecia también en 

el ambiente educativo, pero en ambos casos cabría preguntar a 



M. Begoña Collantes Sampedro, Una visión del sufrimiento desde la ética hermenéutica… 

100 

profesionales de la salud o responsables de la educación, si el cuidado 

dado no revierte a su vez, en un cuidado hacia sí mismo.  

Por otro lado, si como decía Ricœur, el sufrimiento no es el dolor 

(ver Ricœur 2019), el cuidado no puede ser definido sólo como curación 

del dolor físico-biológico, sino que tendrá que atender a un sufrimiento 

que es biográfico y tendrá también que ser interrogado en su 

dinamismo. Ante tal afirmación, no cabe duda de la importancia de la 

perspectiva narrativa que nos propone el filósofo francés. Percibirse a 

través de una historia de vida que tiene valor, puede influir en el mismo 

ámbito del cuidado ante la aspiración de cuidar(-se), pues «la persona 

es su historia» (Ricœur 2020: 420). Cuidar, por tanto, implica 

comprender el sentido del sufrimiento en la vida concreta de cada uno 

para ajustar las propias capacidades y llamar al orden al propio poder 

que a su vez se verá interpelado para «poder» cuidar a otros en su 

sufrimiento.  

Domingo Moratalla junto al filósofo francés, reivindican la 

importancia de prestar atención a las situaciones concretas (ver 

Moratalla 2017). Nos invitan a vernos como agentes de sufrimiento y 

productores de sufrimiento, por ello, sería conveniente considerar el 

movimiento de los cuidados sin desatender su aplicación en la vida 

cotidiana y reparando en los pequeños gestos. Estas situaciones 

podrían proporcionar un andamiaje para evaluar la intersubjetividad 

sufriente, y desde ahí, considerar lo que representa un «buen cuidado». 

Por otro lado, ello nos puede llevar a detectar y afrontar problemas 

sobre el terreno, a percibir el cuidado no como una acción meramente 

metódica, técnica o referida únicamente a profesionales sanitarios (ver 

Ricœur 2019); de este modo, cabe la posibilidad no solo a tratar de 

mitigar el sufrimiento fuera del ámbito sanitario, sino también a 

asumirlo desde el punto de vista de los valores y de los principios 

morales. Desde esta perspectiva y como advierte Ricœur, asumir no 

conlleva necesariamente inactividad, puede implicar una cierta 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

101 

búsqueda profunda en movimiento perpetuo formando parte de la 

imagen frágil del ser humano (2020: 61). Un escenario que podría 

ampliar el marco global del sufrimiento y las posibilidades del cuidado 

(ver Ricœur 2019), asumiendo ciertas acciones más ajustadas a la 

realidad. Considerar seriamente explorar la capacidad para cuidar, 

quizá no evite el sufrimiento, pero podrá ser afrontado en su 

comprensión mutua y desde ahí, proporcionar un cuidado siempre 

«actualizado». 

Una última consideración que proponemos pensar junto a Ricœur 

nos lleva a concebir el sufrimiento en términos de «pérdida» o 

«ganancia». Si hemos de pensar en el cuidar como deriva de quien ha 

perdido algo o puede llegar a perderlo, también se puede llegar a 

pensar en su opuesto, es decir, en términos de «ganancia». Ejemplo 

de ello sería considerar hablar en términos de pérdida de poder (Ricœur 

2020: 420–421). Es decir, el poder perdido de un ser sufriente, 

dependiente y vulnerable, y el poder recobrado de quien devino 

dependiente y vulnerable. Una situación y un momento custodiado por 

el cuidado que podría, a través de éste, ser percibido como privilegiado, 

pues a través de aquello perdido como pueden ser esas capacidades 

del obrar y narrar, se lleva a cabo la adquisición de nuevas acciones – 

éticas –, algo más de aquello perdido que probablemente ocasionará 

un cambio de actitud (Ricœur 2019). Como podría ser el papel de 

víctima en el sufrir.  

 

4. El cuidado como encrucijada de caminos 

¿Es posible hacer valer los sentimientos como mediadores de nuestras 

acciones? Si esto es así, cuidar requerirá de unos quehaceres que se 

han de configurar tanto desde la razón como desde «la lógica del 

corazón» (Ricœur 2008). Una reflexión que entraña considerar aquello 



M. Begoña Collantes Sampedro, Una visión del sufrimiento desde la ética hermenéutica… 

102 

que sentimos en medio del sufrimiento6 , e implica un sentimiento 

proporcional entre el cuidarnos y cuidar a otros (ver Ricœur 2008; 

2011a: 99–142). No podemos ignorar que éstas son preguntas que 

necesariamente quedan abiertas, pero su continua puesta en cuestión 

es una exigencia para poder transformar la realidad de los cuidados, al 

considerar acciones desde sentimientos como puede ser la compasión. 

Si pensamos que es legítimo frecuentar esto en un diálogo sobre el 

cuidado (Plat. Phdr 237c), parece razonable buscar también en el 

sentimiento el testimonio último de la fragilidad de la realidad humana 

(ver Ricœur 2020: 58–64), y por tanto ¿no habría de buscarse también 

su cuidado? 

Veamos primero someramente junto a Ricœur algunas cuestiones 

relativas a la acción y sus intersecciones. Al hablar de la implicación 

ética de la teoría de la acción, en lugar de hablar de acción, el filósofo 

francés nos habla de praxis. Y no es casual, pues con ello él mismo nos 

dice que quiere restituir a la acción humana la complejidad y sus 

alcances (2018: 319; 2017: 51). Y dentro de esa complejidad, Ricœur 

nos ofrece un marco de pensamiento a la manera aristotélica y 

kantiana, teleológica y deontológica de la vida moral (2018). Una 

praxis en sentido aristotélico que conlleva la virtud en sentido de 

excelencia, preguntándose en qué punto ambos modelos son 

complementarios o se pueden dar el relevo desde la transición de la 

teoría a la acción en dirección a la teoría moral. La teoría de la acción 

y la teoría de la moralidad entran en intersección al acordar una 

extensión suplementaria a la noción de prácticas más allá de la 

destreza (ver Ricœur 2018) – y por tanto, más allá de los cuidados 

científico-técnicos como deber. A partir de ahí sería posible pensar que 

cuidar es también una aspiración a la buena vida, e incluye tanto las 

 
6 También Gadamer habla de ponerse de acuerdo acerca de aquello que somos en 

medio de nuestros dolores y las restricciones que éstos nos imponen (Gadamer 

2020).  



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

103 

acciones benévolas como aquellas en las que quizá no se puede 

mandar como los sentimientos – al menos directamente. Pero habría 

que tener en cuenta, que la acción en el cuidar no siempre es algo que 

simplemente ocurre sabiendo qué-hacer, sino que se hace que ocurra 

y por tanto, se ha de saber cómo-hacer. Todo ello nos lleva a pensar 

que no parece haber una línea divisoria en la acción del cuidar, tampoco 

en el tipo de conocimiento que incluye motivos e intenciones (ver 

Ricœur 2017: 41). En tal entramado Tronto nos señala la amplitud de 

la actividad del cuidado desde un plano genérico – y común:  

 

En el nivel más general, proponemos que el cuidado se 

conciba como una actividad de nuestra especie que 

comprende todo lo que hacemos para mantener, continuar y 

reparar nuestro «mundo» de forma que podamos vivir en él 

de la mejor manera posible. Ese mundo incluye nuestros 

cuerpos, a nosotros mismos y nuestro entorno, todo lo cual 

intentamos entrelazar en una compleja red que sustenta la 

vida (Tronto 2024: 61). 

 

La definición de cuidado de la teórica política estadounidense nos 

hace pensar en la necesidad de encontrar elementos comunes, pero 

también deja abierta la posibilidad de establecer escenarios específicos 

para resolver los posibles conflictos. Unos conflictos que no deben 

eliminarse de la esfera práctica, pues «existe ahí un importante límite 

del racionalismo moral y un argumento a favor de la invención moral y 

la improvisación» gadameriana (Ricœur 2017: 66–67). En este 

escenario pensamos que los sentimientos cobran un importante papel 

en el cuidado que es preciso explorar pues forman parte de ese plano 

común que sustenta la vida.  

Remitamos ahora a la idea Platónica del thymós para ver a Ricœur 

exponer algunos detalles en que los sentimientos se ven implicados. El 



M. Begoña Collantes Sampedro, Una visión del sufrimiento desde la ética hermenéutica… 

104 

thymós posee «la función medial por excelencia: el sentimiento es, por 

privilegio, la región media, la zona de transición entre la simple 

vitalidad y la pura espiritualidad» (Ricœur 2020: 59), «entre la humana 

sensatez y la divina locura» (Plat. Phdr. 256b). La noción de Platón 

incluye vérselas tanto con la razón de la que es la energía o el coraje, 

como con el deseo, asiento de la irritación o la cólera (Ricœur 2020: 

60). Para Ricœur, la vía del thymós platónico invita a discernir ante una 

búsqueda infinita que pertenece a la constitución primordial del ser 

humano. Una búsqueda que incluye la apropiación, la dominación o la 

opinión, poniendo en evidencia la fragilidad de un sí inseguro ante un 

sentimiento de no coincidencia o «diferencia» interior. Un intercambio 

entre lo vital y lo espiritual que se proyecta en las acciones. La 

fragilidad específica del sentimiento humano es por tanto, el conflicto: 

 

El conflicto está inscrito en la desproporción misma de la 

felicidad y del placer, y en la fragilidad del corazón humano. 

[…] Todo nuestro análisis tiende […], a buscar el origen 

primero de los «conflictos» en la intimidad misma del thymós 

humano, dividido entre lo vital y lo espiritual, y polarizado por 

el principio del placer y el principio de la felicidad (63). 

 

Ricœur analiza así la fragilidad afectiva (58–64) desde un análisis 

de la imaginación trascendental del alma humana al thymós, con sus 

tensiones y su fragilidad, para mostrarnos la idea de sentimiento como 

«intermediario» proyectado en las acciones. El plano de la praxis y el 

plano de los sentimientos ante una encrucijada de caminos, donde 

cuidar a los otros como te gustaría ser cuidado, no parece tan sencillo 

si consideramos la idea de conflicto que acabamos advertir. Y, sin 

embargo, el cuidado no se puede dejar fuera ni de las acciones ni de 

los sentimientos, pues concerniendo a lo más profundo e íntimo de las 

personas, alcanza el punto de culminación e intensidad de la falibilidad 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

105 

humana. 

 

5. A modo de conclusión 

Partir del pensamiento ricœuriano en una reflexión sobre el sufrimiento 

que en última instancia precisa el cuidado durante la muerte, nos ha 

llevado a pensar en la importancia de articular una ética de los cuidados 

con la razón y junto al corazón. Pues el cuidado va más allá del plano 

mental, de la eficiencia, análisis, método u ornamento retórico, y en 

este sentido permite acoger otras formas de cuidar sin grandes 

pretensiones, como puede ser la compañía, una sonrisa o una caricia. 

Por otro lado, el agente humano puede ser eventualmente tanto 

«cuidado» como «cuidador», ello implica considerar el cuidar reuniendo 

ambas «posiciones». Dos caras de la misma moneda que obliga a 

tomar en serio el cuidado desde una vida común. Por ello, se ha 

subrayado la importancia de colocar al cuidado en su justo lugar, 

porque en este sentido, el cuidar involucra la interdependencia dentro 

del horizonte compartido que incluye un pensamiento hermenéutico de 

gran importancia: el cuidar es un círculo lleno de vida que ha de ser 

continuamente interpretado. 

En segundo lugar, la vulnerabilidad o la fragilidad desde la óptica 

hermenéutica del cuidado, posibilita la resignificación social desde el 

pasado, vigila los conceptos y su compresión en el presente, 

actualizando nuevas formas para interrogar el sufrimiento. Desde este 

esfuerzo crítico llevado a cabo por la filosofía, se exige una implicación 

responsable, tanto colectiva como personal. Ello no solo nos puede 

permitir transformar la realidad de los cuidados, permitiría también su 

dinamismo al desanclar ciertos procesos culturales y existenciales. Pero 

a su vez, el cuidado alcanza un plano ontológico, pues interviene entre 

el deseo de ser y el esfuerzo por existir en el sufrimiento, su significado 

va más allá de una narración y unas acciones determinadas.  

Se ha señalado por último, la necesaria ampliación de la dimensión 



M. Begoña Collantes Sampedro, Una visión del sufrimiento desde la ética hermenéutica… 

106 

del cuidado hacia narrativas más compasivas y creativas que alcanzan 

el plano intersubjetivo. Una forma de pensar la naturaleza del cuidado 

más solícita y delicada que apela a los sentimientos. Con este trabajo 

se ha querido enfatizar la enorme labor que está aún por hacer, un 

esfuerzo que no puede llevarse a cabo sin una colaboración 

interdisciplinar que nos recuerde el nexo entre todo el mundo de la 

vida.  

 

Bibliografía 

Collantes Sampedro, M. B. (2025). “Un bel morir” de la mano de María 

Zambrano y Sócrates. Aprender a morir desde el amor por la vida. 

Madrid: Dykinson (en prensa). 

Domingo Moratalla, T. (2020). P. Ricœur: voluntad de responsabilidad. 

Cuidar la vida, cuidar la ciudad. 10 textos de Paul Ricœur sobre ética, 

política y responsabilidad. Madrid: Dykinson. 

Domingo Moratalla, T. (2017). De la exigencia de lo cotidiano al gesto 

imperfecto. La vía hermenéutica de las éticas aplicadas. Dókos. Revista 

filosófica, 19-20: 37–69. 

Gadamer, H.-G. (1999). Verdad y Método I. Salamanca: Biblioteca 

Universidad de Monterrey. 

Gadamer, H.-G. (2010). Dolor. Consideraciones para una visión médica, 

filosófica y terapéutica. México: Paradiso. 

Gilligan, C. (2025). En una voz humana. Barcelona: Taurus. 

Grondin, J. (2008). ¿Qué es la hermenéutica? Barcelona: Trotta. 

Platón (1992). Diálogos VI. Timeo. Trad. de Mª Á. Durán Y F. Lisi. 

Madrid: Gredos. 

Platón (1988). Diálogos III. Fedro. Trad. de E. Lledó Íñigo. Madrid: 

Gredos. 

Platón (2011). Timeo. Trad. de J. M. Pérez Martel. Madrid: Alianza. 

Ricœur P. (2020). Antropología Filosófica. Madrid: Biblioteca de Autores 

Cristianos. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

107 

Ricœur, P. (2019). El sufrimiento no es el dolor. ISEGORÍA, 60: 93–102. 

Versión Castellana de Tomás Domingo Moratalla.  

Ricœur P. (2017). Escritos y conferencias 2. Hermenéutica. Madrid: 

Trotta. 

Ricœur P. (2018). Hermenéutica y Acción. De la hermenéutica del texto 

a la hermenéutica de la acción. Buenos Aires: Docencia. 

Ricœur, P. (2011a). Finitud y culpabilidad. Madrid: Trotta. 

Ricœur, P. (2011b). Amor y justicia. Madrid: Trotta. 

Ricœur, P. (2006). Accompagner la vie jusqu’à la mort. Esprit, 3-4: 

316–320. 

Ricœur, P. (1989). La ética, la moral y la regla. Autres Temps, febrero, 

1990: 52–59. 

Tronto, J. (2024). Democracia y cuidados. Barcelona: Rayo Verde. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



M. Begoña Collantes Sampedro, Una visión del sufrimiento desde la ética hermenéutica… 

108 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


