Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 Received: 28/08/2025
Biannual International Journal of Philosophy Accepted: 29/10/2025
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index Published: 20/01/2026
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6725

Una vision del sufrimiento desde la ética
hermenéutica de Paul Ricoeur. Para una ética de los

cuidados a la altura de nuestro tiempo

(A Vision of Suffering from the Hermeneutic Ethics of
Paul Ricoeur: Towards an Ethics of Care That Is Up
to Date with Our Time)

M. Begoia Collantes Sampedro
National University of Distance Education (UNED) - ES

Abstract

Paul Ricoeur's hermeneutic ethics goes beyond simple epistemological
critique and language analysis. His "conciliatory" thinking brings
together different perspectives in the field of action, combining content
from different fields from a practical perspective. The scope of this work
is to show how, through Ricoeur's approach, an ethics of care that can
be set up from different spheres of suffering. We will see that we are
all agents and sufferers; we act and suffer involving what to do and
what to say, but we also appeal to compassion or esteem. From this
research we will argue, through suffering, that we are all vulnerable,
and facing the suffering, cares updated to our times are needed.

Keywords: ethics of care, suffering, hermeneutic ethics, Ricoeur



M. Begoiia Collantes Sampedro, Una visidn del sufrimiento desde la ética hermenédutica...

Resumen

La ética hermenéutica de Paul Ricceur va mas alla de una simple critica
epistemoldgica y del analisis del lenguaje. Su pensamiento
«conciliador» reune en el campo de la accidn distintas perspectivas,
conjugando contenidos de distintos ambitos desde una orientacion en
Su vocacion practica. El objetivo de este trabajo es sefialar como desde
su pensamiento se puede configurar una ética de los cuidados desde
distintas esferas del sufrimiento. Veremos que todos somos agentes y
sufrientes, hacemos y padecemos involucrando el hacer y el decir, pero
también apelamos a la compasion o a la estima. Desde la presente
investigacion se defendera que todos somos vulnerables, y ante el
sufrimiento, se necesitan cuidados a la altura de nuestro tiempo.
Palabras clave: ética del cuidado, sufrimiento, ética hermenéutica,

Ricosur

1. Introduccion

Esta investigacion abordara ciertas cuestiones de la dimension del
sufrimiento desde la valentia y pasién de un fildsofo que supo pensar
su época. Y dada la necesidad de pensar la nuestra, el cuidado se nos
presenta como tema capital y urgente a reflexionar en nuestro tiempo
desde dimensiones que plantea el sentido actual de la ética y su poder
transformador, pues las nuevas regiones de fragilidad - y de
sufrimiento — piden nuevas formas de responsabilidad y accion'. Hablar
de cuidados puede resultar un tema complejo, como es a su vez el
pensamiento de Ricceur. Pero a través de sus reflexiones y su estilo
filoséfico conciliador, quizd podamos ayudar en su articulacion

ampliando el campo de vision del cuidado. La ética del cuidado que

1 Con Han Jonas, Ricoeur dice en una conferencia dada en la Asociaciéon de
Estudiantes Protestantes de Paris, 24 de marzo de 1992, que /a responsabilidad tiene
por vis a vis especifico lo fragil (Moratalla 2020: 106-107).

94



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Ricceur nos plantea desde la antropologia filosdfica (ver Ricceur 2020)
y el recurso instrumental de la fenomenologia hermenéutica, consigue
poner en relacién el comprender, interpretar, sentir y actuar, pero
ademas, nos permite considerar la imaginacion o la creatividad como
dimensiones de ésta. A su vez, su ética hermenéutica nos ofrece una
ética de la responsabilidad exigida desde uno mismo, de los otros y de
la vida en sociedad? y sus instituciones. Solo mencionar el «tridngulo
original de la ética» ricceuriana3 nos basta para intuir su complejidad.
Del mismo modo nos ofrece un punto de apoyo para senalar que el
«cuidado» que aqui atenderemos a través de Ricoeur, sera abordado en
este trabajo de forma rigurosa aunque exploratoria.

A su vez hemos de convenir junto a nuestro fildsofo, que el
cuidado deberia atenderse desde sus diferentes érdenes - cuidar se-
nos-algo -, teniendo en cuenta, por supuesto, la aceptacion de la
pluralidad, la fragilidad y la exigencia - y valga la redundancia - de
atencion cuidadosa. Podemos situar en esa consideracién al ser
humano y sus acciones4, pues para Ricoeur algo que se puede
deteriorar con facilidad puede considerarse fragil. Y aunque es dificil
establecer los niveles de accidon implicados en un buen cuidado, parece
evidente pensar que solo aproximandonos desde el reconocimiento del
propio valor de los cuidados podremos situar la esfera del cuidado en
su «justo lugar». En este sentido, nuestra reflexion intentara acortar

una minima distancia como base a futuros trabajos.

2 Un enfoque interesante es el aportado desde el feminismo por Carol Gilligan (2025)
o por Joan Tronto en su obra Democracia y cuidados (2024).

3 Esta original presentacion del «cuidado» que nos ofrece Ricceur refiere a entender
la ética centrado en tres elementos interconectados: deseo de una vida buena, con
y para los otros, en instituciones justas, o dicho de otro modo: «el cuidado de si»,
«cuidado del otro» y «cuidado de la institucion» (aconsejamos la lectura de la anterior
cita referenciada). Un enfoque triple, que retocara y albergara diferencias a lo largo
de sus obras en didlogo con Hans Jonas o Lévinas y que se puede apreciar en su obra
«Si mismo como otro» (1989).

4 Ello se puede apreciar claramente en su texto «Vosotros sois la sal de la tierra»
(1956) o «La duda y la sospecha» (1996) donde ademas, habla de la necesidad de
responsabilidad.

95



M. Begoiia Collantes Sampedro, Una visidn del sufrimiento desde la ética hermenédutica...

2. Para una fusion de horizontes en la esfera del cuidado
Para Ricceur el cuidado del otro esta relacionado con la estima de mi
mismo y con la dimensidn ética de ser autor de nuestros propios actos.
Pero como decia Domingo Moratalla (2011: 20), una cosa es responder
a una pregunta, y otra, es responder a una /lamada (Ricoeur 2011b:
56). En ese horizonte, a raiz del cuidado y su compresion (ver Grondin
2008), narracion y accion pueden ir de la mano en un proceso creativo
de conocimiento en el cuidar desde un caracter practico que apela a la
responsabilidad de ofrecer un buen cuidado. En tal entramado, la
responsabilidad se nos muestra como paradigma ético emplazandonos
hacia una respuesta o hacia la escucha filoséfica, pero también a
tomarla como algo previo y una tarea® que nos corresponde a todos.
Una primera idea que queremos resaltar aqui es la posibilidad que
nos ofrece nuestro fildsofo para pensar la relacién hermenéutica que
se establece entre ética y cuidado desde el sentido practico que supone
«cuidar bien» (Ricceur 1989; 2011a: 21-151; 2013). Una perspectiva
gue resulta fértil, y un pensamiento en continua busqueda que puede
habilitar a un s/ para acudir a una /lamada, un si que acepta ser
responsable. Desde La hermenéutica del si podemos encontrar algunas
claves para posibilitar a ese ser capaz no solo de responder (2020:
318-425), sino de /lamar o responder en vista a una vida buena. Para
ello, creemos obligado posicionar al «cuidado» entre el amor y una
ética entrecruzada por mediaciones practicas (Ricoeur 2011b) -
practicas sociales, simbolos o relatos - en el cuidado. Pero teniendo en
cuenta que esa llamada o pregunta adquiere un sentido bidireccional
si es en la otredad donde llegamos a ser responsables (Ricceur 2020:

107). Asi pues, nos encontramos un ser que es necesario ayudar a

5> Ver a este respecto sus articulos: Responsabilidad: ¢limitada o ilimitada? o
Responsabilidad y fragilidad. Conferencias dadas a la Asociacion de estudiantes
protestantes (1992). Sugerimos su lectura en Moratalla 2020.

96



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

sobrevivir, a crecer (106), y por otro, que en ese crecer, crecemos.
Cuidar conlleva pues cuidar de nosotros mismos. Por lo tanto, hemos
de tener cuenta que ese crecimiento es reciproco e implica mutualidad
de cuidados, tanto en las llamadas como en las respuestas. Hemos de
pensar por tanto, que existe una manera mejorable en el obrar y de
reapropiarnos de un «cuidado bueno>» si se pretende «crecer» en este
sentido. Dar al cuidado «su justo lugar» puede incluir, por tanto, ser
guiado en lo posible por lo bello y perfecto, supone situarlo en relacion
con mi propio cuidado como acabamos de sefialar. Si como decia Platén
en su Timeo «el movimiento 6ptimo es el que el cuerpo mismo hace en
si» (Plat. Ti. 89a), convendria ser capaz de evaluar el cuidado desde
nuestro propio sufrimiento y nuestra propia forma de afrontarlo, para
poner en perspectiva mis acciones conmigo mismo, proyectarlas al
futuro con el sentimiento de nuestras propias aspiraciones de cuidarnos,
cuidar y ser cuidados por otros.

Para perfilar esta idea, es decir, el buen cuidado visto en sentido
practico bidireccional, hemos visto necesario dar saltos teoricos en el
pensamiento de Ricoeur, pues el horizonte temporal y con él, la
tradicion, nos permite discutir sobre el sufrimiento colocando al
cuidado de forma transversal. Desde esta consideracion, rozamos el
aspecto del imperativo griego «condcete a ti mismo» donde vemos una
ética del cuidar de uno mismo - dianaidaywyouuevoc up’ auTod — (89c¢)
que el pensamiento platénico-socratico no desatiende (86b). Un
pensamiento que relaciona el cuidado del cuerpo y el cuidado del alma,
que vincula la ética al cuerpo aceptando lo sensible. Por otro lado, la
tan conocida frase «no hagas a otros lo que no quieres que te hagan a
ti» que propone la ética confuciana, pone de relieve la reciprocidad y
la capacidad de intercambio que entorpece la vision parcial. Una visién
parcial que puede dificultar la fusidon del amor por uno mismo y el amor
al otro en vistas a ofrecer una visidon conjunta del cuidado. Ante tal

afirmacion, parece razonable pensar que la posibilidad del sufrimiento

97



M. Begoiia Collantes Sampedro, Una visidn del sufrimiento desde la ética hermenédutica...

puede generar un vinculo a través del cuidado, pero a su vez, una
ruptura si pensamos en la irresponsabilidad que supone no tratar de
buscar cuidar y cuidar-se bien poniéndolo en relacidén con la busqueda
de una buena vida.

Una cuestiéon hermenéutica que nos parece muy relevante y una
llamada ética a la que hemos de ser capaces de responder a la altura
de nuestro tiempo y circunstancias, para dar al cuidado su justo lugar.
Asimismo, al interrogarnos de manera reflexiva y critica a través de
estas cuestiones, tanteamos la posibilidad de nuevas interpretaciones
para adecuar los interrogantes presentes a la compresion profunda del
ser humano (Gadamer 1999; Ricceur 2011a: 485).

3. Apuntes para el cuidado desde la hermenéutica del sufrir
Hemos procurado divisar que en torno al cuidar en el sufrir se
encuentran varias dimensiones circulando hermenéuticamente. Ello
nos conduce a pensar que podemos aspirar a modelar algunas
reflexiones en torno al cuidar que nos sirvan de base para una ética de
los cuidados desde la hermenéutica, como puede ser la mutualidad o
la vulnerabilidad. Para ello, tomaremos a Ricceur como baliza en
nuestro camino. El filésofo francés nos hablaba de dos ejes que
ordenan los fendmenos del sufrir: la relacidon si-mismo-otro y la
relacion hacer-padecer (2019: 94). Ambos apuntaran que todos somos
agentes y sufrientes, hacemos y padecemos involucrando el hacer y el
decir, pero también se advierte la compasién o la estima. Reunirlos en
un mismo discurso ante la perspectiva del cuidado, nos puede llevar
como venimos pensando, a enlazar nuestro cuidado en un dialogo
constante con lo «otro» para su compresion.

Ricoeur quiza nos aconsejaria asumir la vulnerabilidad tanto en el
narrar como en la estima de si inherente al ser humano, algo que
parece repercutir también en el cuidar. Siendo vulnerables, tal vez se

haya de considerar que el sufrimiento propio y el ajeno pueda

98



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

«reunirse». Y como ocurre con el amor, distingamos otros aspectos del
cuidado en la experiencia de vivir el sufrimiento o vivir la muerte
(Collantes Sampedro, 2025). Afrontar el sufrimiento sabiéndose
«herida viva» (ver Ricceur 2019) - sabe que su herida afecta al poder
hacer, al poder decir y al poder estimarse —, puede incluir pensar que
ésta puede abrirse en cualquier momento, y que la accién del cuidado
ha de permanecer también abierta. Pero para proporcionar un buen
cuidado se hace necesario desplegar un determinado estado de
escucha, de compresion y accién que se completa en la mutualidad. Un
proceso que no puede olvidar que ésta no se da espontdaneamente
(Ricceur 2020: 422). El cuidado emplazado en su tiempo pasa por
reclamarse, y para ser un estado solicitado desde un vinculo comun,
ha de ser valorado. Asi nos topamos con una hermenéutica que puede
hacer frente a su valoracién al posibilitar la resignificacion social desde
el pasado, vigilar los conceptos y la compresion del cuidado en el
presente, actualizando las nuevas y menos nuevas formas de
vulnerabilidad, e interrogar al sufrimiento asociado a ellas.

A su vez, cabe suponer que el cuidado conlleva un dinamismo de
mutua creacién de sentido al querer «lo mejor» para otra persona
porque lo hemos constatado, y por ello mismo, creemos saber que es
bueno. Aqui encontramos de nuevo que cuidar a/de nosotros mismos
conlleva un sentido reciproco que actua tanto desde la palabra como
desde la experiencia vivida. Aunque no podemos ignorar que «cuidar»
por ejemplo en el ambito médico, conlleva un lugar especifico y un
cierto sentido del cuidado que cabria pensarse como «unidireccional».
Ello quiza se entendera mejor desde la palabra francesa «soigner» -
curar a un enfermo - en lugar de «prendre soin de» o simplemente
«soin» - cuidar o cuidado «delicado» que se aprecia mejor en
castellano desde los «cuidados intensivos» del ambito hospitalario.
Este sentido que hemos llamado unidireccional se aprecia también en

el ambiente educativo, pero en ambos casos cabria preguntar a

99



M. Begoiia Collantes Sampedro, Una visidn del sufrimiento desde la ética hermenédutica...

profesionales de la salud o responsables de la educacidn, si el cuidado
dado no revierte a su vez, en un cuidado hacia si mismo.

Por otro lado, si como decia Ricceur, el sufrimiento no es el dolor
(ver Ricoeur 2019), el cuidado no puede ser definido sélo como curacion
del dolor fisico-bioldgico, sino que tendra que atender a un sufrimiento
gue es biografico y tendrd también que ser interrogado en su
dinamismo. Ante tal afirmacidon, no cabe duda de la importancia de la
perspectiva narrativa que nos propone el fildsofo francés. Percibirse a
través de una historia de vida que tiene valor, puede influir en el mismo
ambito del cuidado ante la aspiracién de cuidar(-se), pues «la persona
es su historia» (Ricoeur 2020: 420). Cuidar, por tanto, implica
comprender el sentido del sufrimiento en la vida concreta de cada uno
para ajustar las propias capacidades y llamar al orden al propio poder
gue a su vez se vera interpelado para «poder» cuidar a otros en su
sufrimiento.

Domingo Moratalla junto al filésofo francés, reivindican la
importancia de prestar atencién a las situaciones concretas (ver
Moratalla 2017). Nos invitan a vernos como agentes de sufrimiento y
productores de sufrimiento, por ello, seria conveniente considerar el
movimiento de los cuidados sin desatender su aplicacién en la vida
cotidiana y reparando en los pequenos gestos. Estas situaciones
podrian proporcionar un andamiaje para evaluar la intersubjetividad
sufriente, y desde ahi, considerar lo que representa un «buen cuidado>».
Por otro lado, ello nos puede llevar a detectar y afrontar problemas
sobre el terreno, a percibir el cuidado no como una accion meramente
metddica, técnica o referida Unicamente a profesionales sanitarios (ver
Ricoeur 2019); de este modo, cabe la posibilidad no solo a tratar de
mitigar el sufrimiento fuera del @mbito sanitario, sino también a
asumirlo desde el punto de vista de los valores y de los principios
morales. Desde esta perspectiva y como advierte Ricoeur, asumir no

conlleva necesariamente inactividad, puede implicar una cierta

100



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

busqueda profunda en movimiento perpetuo formando parte de la
imagen fragil del ser humano (2020: 61). Un escenario que podria
ampliar el marco global del sufrimiento y las posibilidades del cuidado
(ver Ricoeur 2019), asumiendo ciertas acciones mas ajustadas a la
realidad. Considerar seriamente explorar la capacidad para cuidar,
quizd no evite el sufrimiento, pero podra ser afrontado en su
comprensiéon mutua y desde ahi, proporcionar un cuidado siempre
«actualizado».

Una ultima consideracién que proponemos pensar junto a Ricceur
nos lleva a concebir el sufrimiento en términos de «pérdida» o
«ganancia». Si hemos de pensar en el cuidar como deriva de quien ha
perdido algo o puede llegar a perderlo, también se puede llegar a
pensar en su opuesto, es decir, en términos de «ganancia». Ejemplo
de ello seria considerar hablar en términos de pérdida de poder (Ricceur
2020: 420-421). Es decir, el poder perdido de un ser sufriente,
dependiente y vulnerable, y el poder recobrado de quien devino
dependiente y vulnerable. Una situacién y un momento custodiado por
el cuidado que podria, a través de éste, ser percibido como privilegiado,
pues a través de aquello perdido como pueden ser esas capacidades
del obrar y narrar, se lleva a cabo la adquisicion de nuevas acciones -
éticas -, algo mas de aquello perdido que probablemente ocasionara
un cambio de actitud (Ricceur 2019). Como podria ser el papel de

victima en el sufrir.

4. El cuidado como encrucijada de caminos

¢Es posible hacer valer los sentimientos como mediadores de nuestras
acciones? Si esto es asi, cuidar requerird de unos quehaceres que se
han de configurar tanto desde la razén como desde «la ldgica del

corazén» (Ricceur 2008). Una reflexion que entraina considerar aquello

101



M. Begoiia Collantes Sampedro, Una visidn del sufrimiento desde la ética hermenédutica...

gue sentimos en medio del sufrimiento®, e implica un sentimiento
proporcional entre el cuidarnos y cuidar a otros (ver Ricoeur 2008;
2011a: 99-142). No podemos ignorar que éstas son preguntas que
necesariamente quedan abiertas, pero su continua puesta en cuestion
es una exigencia para poder transformar la realidad de los cuidados, al
considerar acciones desde sentimientos como puede ser la compasion.
Si pensamos que es legitimo frecuentar esto en un didlogo sobre el
cuidado (Plat. Phdr 237c), parece razonable buscar también en el
sentimiento el testimonio ultimo de la fragilidad de la realidad humana
(ver Ricceur 2020: 58-64), y por tanto éno habria de buscarse también
su cuidado?

Veamos primero someramente junto a Ricceur algunas cuestiones
relativas a la accién y sus intersecciones. Al hablar de la implicacién
ética de la teoria de la accién, en lugar de hablar de accion, el fildsofo
francés nos habla de praxis. Y no es casual, pues con ello él mismo nos
dice que quiere restituir a la accion humana la complejidad y sus
alcances (2018: 319; 2017: 51). Y dentro de esa complejidad, Ricceur
nos ofrece un marco de pensamiento a la manera aristotélica y
kantiana, teleoldégica y deontoldgica de la vida moral (2018). Una
praxis en sentido aristotélico que conlleva la virtud en sentido de
excelencia, preguntandose en qué punto ambos modelos son
complementarios o se pueden dar el relevo desde la transicién de la
teoria a la accién en direccion a la teoria moral. La teoria de la accion
y la teoria de la moralidad entran en interseccién al acordar una
extension suplementaria a la nocion de practicas mas alla de la
destreza (ver Ricceur 2018) - y por tanto, mas alla de los cuidados
cientifico-técnicos como deber. A partir de ahi seria posible pensar que

cuidar es también una aspiracién a la buena vida, e incluye tanto las

6 También Gadamer habla de ponerse de acuerdo acerca de aquello que somos en
medio de nuestros dolores y las restricciones que éstos nos imponen (Gadamer
2020).

102



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

acciones benévolas como aquellas en las que quizd no se puede
mandar como los sentimientos - al menos directamente. Pero habria
gue tener en cuenta, que la accién en el cuidar no siempre es algo que
simplemente ocurre sabiendo qué-hacer, sino que se hace que ocurra
y por tanto, se ha de saber cdmo-hacer. Todo ello nos lleva a pensar
gue no parece haber una linea divisoria en la accién del cuidar, tampoco
en el tipo de conocimiento que incluye motivos e intenciones (ver
Ricoeur 2017: 41). En tal entramado Tronto nos sefiala la amplitud de

la actividad del cuidado desde un plano genérico - y comun:

En el nivel mas general, proponemos que el cuidado se
conciba como wna actividad de nuestra especie que
comprende todo lo que hacemos para mantener, continuar y
reparar nuestro «mundo» de forma que podamos vivir en él
de la mejor manera posible. Ese mundo incluye nuestros
cuerpos, a nosotros mismos y nuestro entorno, todo lo cual
intentamos entrelazar en una compleja red que sustenta la
vida (Tronto 2024: 61).

La definicidon de cuidado de la tedrica politica estadounidense nos
hace pensar en la necesidad de encontrar elementos comunes, pero
también deja abierta la posibilidad de establecer escenarios especificos
para resolver los posibles conflictos. Unos conflictos que no deben
eliminarse de la esfera practica, pues «existe ahi un importante limite
del racionalismo moral y un argumento a favor de la invencién moral y
la improvisacion» gadameriana (Ricceur 2017: 66-67). En este
escenario pensamos que los sentimientos cobran un importante papel
en el cuidado que es preciso explorar pues forman parte de ese plano
comun que sustenta la vida.

Remitamos ahora a la idea Platénica del thymds para ver a Ricceur

exponer algunos detalles en que los sentimientos se ven implicados. El

103



M. Begoiia Collantes Sampedro, Una visidn del sufrimiento desde la ética hermenédutica...

thymds posee «la funcidon medial por excelencia: el sentimiento es, por
privilegio, la regién media, la zona de transiciéon entre la simple
vitalidad y la pura espiritualidad» (Ricceur 2020: 59), «entre la humana
sensatez y la divina locura» (Plat. Phdr. 256b). La nocién de Platdn
incluye vérselas tanto con la razon de la que es la energia o el coraje,
como con el deseo, asiento de la irritacion o la célera (Ricoeur 2020:
60). Para Ricoeur, la via del thymds platénico invita a discernir ante una
busqueda infinita que pertenece a la constitucién primordial del ser
humano. Una busqueda que incluye la apropiacion, la dominacién o la
opinion, poniendo en evidencia la fragilidad de un si inseguro ante un
sentimiento de no coincidencia o «diferencia» interior. Un intercambio
entre lo vital y lo espiritual que se proyecta en las acciones. La

fragilidad especifica del sentimiento humano es por tanto, el conflicto:

El conflicto esta inscrito en la desproporcion misma de la
felicidad y del placer, y en la fragilidad del corazén humano.
[...] Todo nuestro analisis tiende [...], a buscar el origen
primero de los «conflictos» en la intimidad misma del thymads
humano, dividido entre lo vital y lo espiritual, y polarizado por

el principio del placer y el principio de la felicidad (63).

Ricoeur analiza asi la fragilidad afectiva (58-64) desde un analisis
de la imaginacién trascendental del alma humana al thymds, con sus
tensiones y su fragilidad, para mostrarnos la idea de sentimiento como
«intermediario» proyectado en las acciones. El plano de la praxis y el
plano de los sentimientos ante una encrucijada de caminos, donde
cuidar a los otros como te gustaria ser cuidado, no parece tan sencillo
si consideramos la idea de conflicto que acabamos advertir. Y, sin
embargo, el cuidado no se puede dejar fuera ni de las acciones ni de
los sentimientos, pues concerniendo a lo mas profundo e intimo de las

personas, alcanza el punto de culminacidén e intensidad de la falibilidad

104



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

humana.

5. A modo de conclusion

Partir del pensamiento ricceuriano en una reflexién sobre el sufrimiento
gue en Uultima instancia precisa el cuidado durante la muerte, nos ha
llevado a pensar en la importancia de articular una ética de los cuidados
con la razén y junto al corazén. Pues el cuidado va mas alla del plano
mental, de la eficiencia, analisis, método u ornamento retdrico, y en
este sentido permite acoger otras formas de cuidar sin grandes
pretensiones, como puede ser la compania, una sonrisa o una caricia.
Por otro lado, el agente humano puede ser eventualmente tanto
«cuidado» como «cuidador», ello implica considerar el cuidar reuniendo
ambas «posiciones». Dos caras de la misma moneda que obliga a
tomar en serio el cuidado desde una vida comun. Por ello, se ha
subrayado la importancia de colocar al cuidado en su justo lugar,
porque en este sentido, el cuidar involucra la interdependencia dentro
del horizonte compartido que incluye un pensamiento hermenéutico de
gran importancia: el cuidar es un circulo lleno de vida que ha de ser
continuamente interpretado.

En segundo lugar, la vulnerabilidad o la fragilidad desde la 6ptica
hermenéutica del cuidado, posibilita la resignificacion social desde el
pasado, vigila los conceptos y su compresion en el presente,
actualizando nuevas formas para interrogar el sufrimiento. Desde este
esfuerzo critico llevado a cabo por la filosofia, se exige una implicacién
responsable, tanto colectiva como personal. Ello no solo nos puede
permitir transformar la realidad de los cuidados, permitiria también su
dinamismo al desanclar ciertos procesos culturales y existenciales. Pero
a su vez, el cuidado alcanza un plano ontoldgico, pues interviene entre
el deseo de ser y el esfuerzo por existir en el sufrimiento, su significado
va mas alld de una narracién y unas acciones determinadas.

Se ha seflalado por ultimo, la necesaria ampliacién de la dimension

105



M. Begoiia Collantes Sampedro, Una visidn del sufrimiento desde la ética hermenédutica...

del cuidado hacia narrativas mas compasivas y creativas que alcanzan
el plano intersubjetivo. Una forma de pensar la naturaleza del cuidado
mas solicita y delicada que apela a los sentimientos. Con este trabajo
se ha querido enfatizar la enorme labor que esta aun por hacer, un
esfuerzo que no puede llevarse a cabo sin una colaboracidn
interdisciplinar que nos recuerde el nexo entre todo el mundo de la

vida.

Bibliografia

Collantes Sampedro, M. B. (2025). “Un bel morir” de la mano de Maria
Zambrano y Sdcrates. Aprender a morir desde el amor por la vida.
Madrid: Dykinson (en prensa).

Domingo Moratalla, T. (2020). P. Ricceur: voluntad de responsabilidad.
Cuidar la vida, cuidar la ciudad. 10 textos de Paul Ricceur sobre ética,
politica y responsabilidad. Madrid: Dykinson.

Domingo Moratalla, T. (2017). De la exigencia de lo cotidiano al gesto
imperfecto. La via hermenéutica de las éticas aplicadas. Dokos. Revista
filosdfica, 19-20: 37-69.

Gadamer, H.-G. (1999). Verdad y Método I. Salamanca: Biblioteca
Universidad de Monterrey.

Gadamer, H.-G. (2010). Dolor. Consideraciones para una vision médica,
filosodfica y terapéutica. México: Paradiso.

Gilligan, C. (2025). En una voz humana. Barcelona: Taurus.

Grondin, J. (2008). ¢Qué es la hermenéutica? Barcelona: Trotta.
Platén (1992). Didlogos VI. Timeo. Trad. de M@ A. Durdn Y F. Lisi.
Madrid: Gredos.

Platdn (1988). Didlogos III. Fedro. Trad. de E. Lled6 Ifiigo. Madrid:
Gredos.

Platdon (2011). Timeo. Trad. de J. M. Pérez Martel. Madrid: Alianza.
Ricceur P. (2020). Antropologia Filosdfica. Madrid: Biblioteca de Autores

Cristianos.

106



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Ricoeur, P. (2019). El sufrimiento no es el dolor. ISEGORIA, 60: 93-102.
Versién Castellana de Tomas Domingo Moratalla.

Ricoeur P. (2017). Escritos y conferencias 2. Hermenéutica. Madrid:
Trotta.

Ricceur P. (2018). Hermenéutica y Accidn. De la hermenéutica del texto
a la hermenéutica de la accidén. Buenos Aires: Docencia.

Ricceur, P. (2011a). Finitud y culpabilidad. Madrid: Trotta.

Ricceur, P. (2011b). Amor y justicia. Madrid: Trotta.

Ricceur, P. (2006). Accompagner la vie jusqu’a la mort. Esprit, 3-4:
316-320.

Ricoeur, P. (1989). La ética, la moral y la regla. Autres Temps, febrero,
1990: 52-59.

Tronto, J. (2024). Democracia y cuidados. Barcelona: Rayo Verde.

107



M. Begoiia Collantes Sampedro, Una visidn del sufrimiento desde la ética hermenédutica...

108



