
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  27/08/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  08/10/2025  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026  
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6723 

 

  

 

La hermenéutica y el logos vivo de la memoria: notas 

desde la filosofía de Hans-Georg Gadamer 

 

(Hermeneutics and the Living Logos of Memory: Notes from 

the Philosophy of Hans-Georg Gadamer) 

 

Jorge Benito Torres  

University of Valladolid - ES 

 

 

Abstract 

The question of memory is one of the most important topics in 

contemporary hermeneutics. An example of this can be found in the 

work of Hans-Georg Gadamer, which serves as a space for reflection 

on the dialectic between memory and forgetting, its relationship with 

temporality, the historical-narrative quality of human identity, and the 

way in which reflecting on the hermeneutic value of memory leads us 

towards a symbolic characterisation of thinking. All of this provides us 

with an ontology that necessarily becomes intertwined with reflections 

on language and linguisticity. The interest of the present study is 

precisely to accompany these reflections, thus rescuing the importance 

of a hermeneutic memory capable of confronting the forgetfulness and 

futility so characteristic of postmodern societies. 

Keywords: Hans-Georg Gadamer, memory, ontological hermeneutics, 

logos, creative imagination 

 

 



Jorge Benito Torres, La hermenéutica y el logos vivo de la memoria 

236 

Resumen 

La cuestión de la memoria es uno de los temas más importantes de la 

hermenéutica contemporánea. Un ejemplo de ello lo encontramos en 

la obra de Hans-Georg Gadamer, que sirve como espacio de reflexión 

sobre la dialéctica entre recuerdo y olvido, su relación con la 

temporalidad, la cualidad histórico-narrativa de la identidad humana y 

la forma en que reflexionar acerca del valor hermenéutico de la 

memoria nos conduce hacia una caracterización simbólica del pensar. 

Todo ello nos brinda una ontología que pasa a imbricarse 

necesariamente con las reflexiones acerca del lenguaje y la 

lingüisticidad. El interés del presente estudio es precisamente el de 

acompañar a estas reflexiones, rescatando así la importancia de una 

memoria hermenéutica capaz de hacer frente al olvido y futilidad tan 

propios de las sociedades posmodernas.  

Palabras clave: Hans-Georg Gadamer, memoria, ontología 

hermenéutica, logos, imaginación creadora 

 

 

1. Introducción 

La relación entre filosofía y memoria ha sido uno de los temas capitales 

de la historia del pensamiento. Desde su aparición y tematización en 

la filosofía griega y, más concretamente, en el platonismo, la pregunta 

por el sentido del recuerdo, el fenómeno del olvido y su vinculación con 

las distintas disposiciones existenciales que el ser humano puede tomar 

ante lo real ha venido gestando una gigantomaquia. La filosofía, para 

Platón y los pensadores posteriores, pasa a ser entendida como un 

ejercicio espiritual vinculado a una trasfiguración de la existencia, a 

una escucha del sentido, a una invitación a la comprensión. La memoria 

es, entonces, entendida por estos pensadores como un proceso de 

anamnesis donde el filósofo logra abrir su mirada, íntegra y divina, al 

mundo que lo rodea. Ella queda vinculada necesariamente a una 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

237 

racionalidad simbólica, a una imaginación creadora, a la profunda 

lingüisticidad inherente a un logos expresivo. La memoria convoca a 

un despertar del alma y la hace recordar su profunda conexión con 

cada semblante y aspecto de la existencia.  

Estas reflexiones han sido heredadas por la hermenéutica 

filosófica y se hacen patentes en las obras de distintos pensadores 

como Martin Heidegger, Henry Corbin, Paul Ricœur, María Zambrano, 

Emilio Lledó o Jean Grondin. Sin embargo, la caracterización de la 

filosofía como una hermenéutica de la memoria y del logos ha sido 

fundamentalmente trabajada por Hans-Georg Gadamer. Para él, la 

memoria no es una simple facultad cognitiva, sino que más bien ella 

constituye el espacio simbólico que emana de la vitalidad del logos 

humano. Únicamente esta es capaz de activar a la comprensión y 

habilitar el acontecimiento de la verdad. Es en la memoria donde la 

totalidad de la vida espiritual y cultural humana se manifiesta, con su 

dialéctica y tiempo propios, con sus íntimos procesos de ocultamiento 

y olvido. Siguiendo la estela del platonismo, Gadamer ahondará en tal 

hermenéutica de la memoria, andando tras la escucha de su sentido.  

La reflexión acerca del rol que juega la memoria en la 

hermenéutica la abre, entonces, a un espacio marcadamente 

ontológico. Sin embargo, surgen una serie de preguntas apremiantes: 

¿qué relación subyace entre memoria, olvido y lenguaje? ¿Invita esto 

a una perspectiva simbólica del pensar? ¿Podemos entender a la 

memoria meramente como una facultad cognitiva?  

En el presente análisis atenderemos a estas problemáticas. En 

primer lugar, analizaremos la imbricación entre historicidad, 

lingüisticidad y memoria en la hermenéutica gadameriana, entendida 

como una heredera de las filosofías de la vida y del platonismo. Estas 

orientaciones nos permitirán, en un segundo momento, atender a la 

cualidad simbólica de la memoria y orientar la cuestión hacia una 

ontología de la misma. Ello nos permitirá profundizar en los nexos 



Jorge Benito Torres, La hermenéutica y el logos vivo de la memoria 

238 

existentes entre facticidad, historicidad y narratividad como espacios 

de transfiguración anamnéticos de la existencia humana. La dialéctica 

entre recuerdo y olvido, entre familiaridad y extrañeza será valorada 

como un topos hermenéutico, lo que nos permitirá profundizar en la 

pregunta acerca de las dinámicas de la memoria e interconectará a la 

filosofía gadameriana con otros tipos de hermenéutica. 

 

2. La cuestión de la memoria en la obra gadameriana. 

Vinculación entre memoria, historicidad y lingüisticidad 

Dentro del profuso y complejo pensamiento de Hans-Georg Gadamer, 

la cuestión de la memoria ocupa un lugar capital. No obstante, a razón 

de dos motivos esta parece haber pasado desapercibida en su obra: el 

primero de ellos, es la aparente ausencia de ocasiones en las que el 

autor tematiza explícitamente este asunto – por ejemplo, en Verdad y 

Método I no abundan las menciones manifiestas ni los momentos en 

los que se desarrolla teóricamente la cuestión –, por otro lado, existe 

una razón más compleja que enraíza sobre la hondura de su 

hermeneútica y en su comprensión de la temporalidad.   

Mancilla Muñoz señala con acierto (en 2024: 65) que, para que la 

cuestión de la memoria emerja con toda su operatividad en el seno de 

la filosofía gadameriana, hemos de distinguir netamente entre dos usos 

de la misma: el primero sería un uso meramente instrumental, el 

segundo, opuesto al anterior, se entendería como fruto de un uso 

simbólico-ontológico de la memoria. Gadamer denuncia que la 

aproximación naturalista ha gestado únicamente el primer uso de la 

memoria, entendiéndola como una facultad o recurso cognitivo. Frente 

a ella, la labor de la filosofía es precisamente la de liberar al fenómeno 

hermenéutico a través de la pregunta por los procesos de constitución 

de la misma. Frente a la reducción instrumental de la memoria que se 

daría desde el ámbito de las ciencias positivas, la hermenéutica se 

centraría en atender a este nivel estructurante y simbólico de la propia 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

239 

historicidad y finitud humanas. En palabras de Risser:  

 

Gadamer quiere rescatar el fenómeno de la memoria de ser 

considerado meramente como una facultad psicológica para 

valorarlo ontológicamente como un elemento esencial de 

nuestro ser finito e histórico (Risser 1986: 46). 

 

En este sentido, el padre de la hermenéutica advierte de los 

peligros de petrificar a la memoria desde una mirada técnica y 

positivista: 

 

Por otra parte, tampoco se concibe adecuadamente la esencia 

de la memoria cuando se la considera meramente como una 

disposición o capacidad general. Retener, olvidar y recordar 

pertenecen a la constitución histórica del hombre y forman 

parte de su historia y de su formación. El que emplea su 

memoria como una mera habilidad – y toda técnica 

memorística es un ejercicio de este tipo – sigue sin tener 

aquello que le es más propio. La memoria tiene que ser 

formada; pues la memoria no es memoria en general y para 

todo. Se tiene memoria para unas cosas, para otras no, y se 

quiere guardar en la memoria unas cosas, mientras se 

prefiere excluir otras. Es ya tiempo de liberar al fenómeno de 

la memoria de su nivelación dentro de la psicología de las 

capacidades, reconociéndolo como un rasgo esencial del ser 

histórico y limitado del hombre. A la relación de retener y 

acordarse pertenece también de una manera largo tiempo 

desatendida el olvido. (Gadamer 1977: 44–45) 

 

En este pasaje, el alemán ubica al fenómeno de la memoria en el 

corazón de la experiencia hermenéutica. En primer lugar, el autor 



Jorge Benito Torres, La hermenéutica y el logos vivo de la memoria 

240 

critica la incomprensión positivista que defiende que la memoria es 

meramente una facultad cognitiva. Ella gesta una pérdida de 

significación en la vivencia al opacar la dialéctica constitutiva de la 

experiencia humana del mundo. En lugar de favorecer una 

comprensión histórica a la circunstancia y narrativa del intérprete, este 

enfoque positivista reduce el ser de la memoria a un dominio técnico, 

esto es, a un recurso dominable, a una nemotecnia. Tal disposición 

ante la experiencia favorece, simultáneamente, otras dos dinámicas: 

la primera, consiste en entender que la memoria es entonces algo 

técnico, dominable y susceptible de ser controlado por un método, la 

segunda, invita a considerar que esta misma dominación puede ser 

aplicada a la temporalidad sobre la que se constituye la propia vivencia.  

Llegados a tal caso, es decir, habiendo llegado ya a nuestra 

situación posmoderna actual, el intérprete no comprende ya su 

vivencia como expresión de una totalidad espiritual y simbólica o como 

la participación a una tradición histórica, sino que únicamente 

experimenta el tiempo de forma lineal y dominable. Este piensa su 

tiempo vivido como un recurso del que puede disponer, la memoria 

histórica como algo en lo que invertir y relativiza el valor de sus 

narrativas históricas. 

Frente a esto, señala Gadamer, lo que debemos entender es cómo 

la memoria opera en tanto unión simbólica del ser humano con su 

historia, su lenguaje y consigo mismo. Se trata de entender a la 

memoria ya no tanto como facultad cognitiva, sino como espacio 

simbólico de mediación y trasfiguración existencial. En esta idea 

gadameriana encontramos una serie de resonancias de diversos 

hermeneutas, entre ellas la idea diltheyana de que la memoria tiene 

una estrecha relación con la percepción, el reconocimiento, la 

imaginación y el fenómeno hermenéutico en sí mismo (véase Nelson 

2018). La cuestión acerca del estatuto de la memoria se entiende como 

una herencia clara de las filosofías de la vida en las que enraíza el 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

241 

pensamiento gadameriano 1  y, a su vez, encuentra una manifiesta 

conexión con el platonismo en la medida en que esta hermenéutica se 

entiende como un ejercicio de autocomprensión ligado al logos, a la 

temporalidad y al lenguaje.  

En segundo lugar, en el fragmento anterior, la memoria queda 

completamente vinculada a aquello que Gadamer denomina 

historicidad, es decir, a la condición fundamental de la existencia 

humana que viene a remarcar una pertenencia cultural y lingüística a 

una tradición determinada. En este sentido, la memoria viene a 

significarse como la participación simbólica del retener, el olvidar y el 

recordar por vías histórico-narrativas el sentido de nuestro ser. Por lo 

tanto, debemos evitar la tecnificación del fenómeno memorístico y 

procurar una determinada hermenéutica de la memoria, capaz de 

abrirnos hacia una crítica contra los reduccionismos, las actitudes de 

dominación y el positivismo epistemológico.  

Esta hermenéutica nos conducirá a una comprensión del ser 

humano en términos simbólicos, dinámicos, históricos y lingüísticos. 

Tal valoración de la memoria nos invita, asimismo, a trascender los 

márgenes de lo inmediato dado en la vivencia, a fin de ahondar en la 

significación de lo experimentado en cada caso. Memoria y facticidad 

quedan vinculadas, para Gadamer, en la medida en que comprendamos 

sus profundas honduras simbólicas y carácter participativo. Joaquín 

Esteban afirma a este respecto que:  

 

una filosofía hermenéutica de la memoria se encuentra en la 

obligación de recordar que la pertenencia incuestionable a la 

tradición histórica, que nos sustenta y de la que formamos 

parte comunitariamente, exige que cualquier planteamiento 

científico serio tome conciencia del carácter previo de la 

 
1 Para más información véase Autor 2024. 



Jorge Benito Torres, La hermenéutica y el logos vivo de la memoria 

242 

experiencia y de los conceptos (Esteban 1996: 413). 

 

Es así como, en tercer y último lugar, el fenómeno de la memoria 

queda esencialmente imbricado con las nociones gadamerianas de 

lingüisticidad, historicidad y tradición. De esta perspectiva emerge una 

ontología de la memoria profundamente imbricada con una 

hermenéutica del logos y de la inteligibilidad del ser de la experiencia. 

Se trata en primera instancia de una hermenéutica de la racionalidad, 

de una crítica, exégesis y una reflexión de lo que somos, para 

permanecer tras la escucha de los símbolos, expresiones e imágenes 

de ese logos que nos constituye. En este punto es donde Gadamer se 

vincula al platonismo y entiende la labor de la hermeneútica como una 

vivificación del logos inherente a la memoria (i. e. Gadamer 1992: 220 

y ss.). En este logos tenemos lo que somos en la medida en que en él 

hablan la historia y símbolos que nos erigen.  

Tal cuestión es muy relevante porque nos obliga a repensar la 

cuestión de la memoria bajo un punto de vista distinto al que se suele 

emplear en una perspectiva tecnificante. La razón de ser de esta 

distinción se halla en la pretensión gadameriana de entender de qué 

modo la historia no nos pertenece, sino que «somos nosotros los que 

pertenecemos a ella» (Gadamer 1977: 344). A este respecto, Mancilla 

Muñoz (2024) ha señalado con acierto que para Gadamer la historia 

mantiene siempre una prioridad y autoridad frente a los intérpretes. 

Esta relación de prioridad y pertenencia es la que se pone de relieve 

bajo la noción de historicidad. Ello es, para Gadamer, como señalamos, 

la condición fundamental de la existencia humana. Sin embargo, y esto 

es lo destacable, dicha perspectiva también nos pone tras la escucha 

de una relación de participación entre la vivencia concreta y el 

horizonte de significaciones que la condicionan y constituyen, es decir, 

su mundo. Aquí se gesta una circularidad que pasa a configurar la 

experiencia del intérprete y que tiene lugar sólo a raíz de la actividad 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

243 

de su memoria.  

Encontramos, pues, un eco de las enseñanzas de Heidegger. Para 

el autor, el asunto relevante en este tema que tratamos es que la 

tradición es fácticamente «ya siempre compartida» (Heidegger 1993: 

104) por los intérpretes. Ello invoca una fuerte autoridad de la tradición 

histórica y de la capacidad que la historicidad tiene para configurar la 

vivencia. Las vías de convergencia entre las diversas interpretaciones 

de cada hablante, cada comprensión del mundo y cada horizonte de 

significación oscilan por distintas expresiones narrativas, lingüísticas, 

históricas y culturales. En última instancia, la perspectiva 

heideggeriana invita a la explicitación de la circularidad hermenéutica, 

esto es, a la toma de consciencia del fuerte peso que la totalidad de la 

vida espiritual tiene como condición de significación de la vivencia y 

cómo el acontecimiento de esta última pasa a transfigurar dicha 

herencia histórica del pasado mediante una suerte de actualización y 

aplicación.  

Para estos dos autores, especialmente para Gadamer, el medio 

donde tal vida histórica y espiritual se vehicula en sus distintas 

expresiones es precisamente el lenguaje. Dicha circularidad también 

se hace presente en él pues, por un lado, es en el lenguaje donde este 

horizonte histórico-cultural se particulariza y, a su vez, es la vivencia 

concreta la que modifica el lenguaje general del hablante. Nuestro 

hermeneuta inserta la noción de tradición en esta dinámica, recalcando 

justamente el aspecto narrativo y simbólico de la facticidad.  

La hermenéutica de la tradición tiene que ver entonces no sólo con 

el lenguaje y la experiencia lingüística, sino también con la historicidad 

y la comprensión de la vivencia2. Es ahí donde la memoria entra en 

 
2 Gadamer se apoya en la noción diltheyana de la historicidad para fundamentar esta 

perspectiva ontológico-simbólica de la memoria: «¿Cómo se realiza esta labor 

reflexiva de la vida? Dilthey basa su filosofía en la experiencia interna de la 

comprensión, que nos descubre la realidad que se resiste al concepto. Todo 

conocimiento histórico es ese género de comprensión. Pero ésta no es sólo el método 



Jorge Benito Torres, La hermenéutica y el logos vivo de la memoria 

244 

juego entendida como espacio de mediaciones, tanto individuales como 

compartidas, donde la subjetividad, la historicidad y el lenguaje se 

dinamizan a través de una constante dialéctica entre su acontecer y su 

capacidad comprensiva y transformadora. Por esta razón, Esteban 

afirma que «la memoria comienza su particular proceso de constitución 

y aprehensibilidad al manifestarse fenoménicamente en la objetivación 

lingüística del lógos» (Esteban 1996: 404).  

La noción de tradición impele a la autoridad de la historicidad y 

del lenguaje como matrices conformadoras de la experiencia del 

mundo del intérprete, entendidas justamente desde esta circularidad 

hermenéutica. La concreción de tal carga histórico-simbólica de la 

experiencia se expresa a través de los prejuicios entendidos como 

condiciones de la vivencia. Ello nos permite abrazar por igual distintas 

acepciones de la memoria, donde no sólo encontramos una dimensión 

autobiográfica sino también intersubjetiva, histórica y cultural 

(Gadamer 1992: 80). Dicha caracterización de la historicidad y de la 

tradición no sólo recupera la autoridad de las mismas en lo relativo a 

los procesos hermenéuticos, sino que ubica al fenómeno de la memoria 

en el corazón de toda vivencia: comprender es, en todo caso, un volver 

a recordar aquello que ya estaba presente en la tradición a modo de 

símbolo, imagen, expresión cultural o espiritual. Es evidente, entonces, 

que Gadamer no está apoyándose en una noción naturalista de una 

historia —donde se insertaría el desarrollo del género homo, por 

ejemplo— sino que apela a la dimensión cultural y simbólica de la 

historicidad humana. Únicamente bajo esta segunda tiene sentido 

hablar de una autoridad de la tradición, de su capacidad de transmisión 

y de su historia efectual:  

 
de la ciencia histórica, sino una determinación fundamental de la realidad humana. 

Se basa en que tenemos unas vivencias que guardamos en la memoria. En el 

“recuerdo” se configuran estas vivencias para la comprensión del significado» 

(Gadamer 1992: 36).  



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

245 

 

Todos estos ejemplos de ampliación de nuestra memoria 

histórica giran alrededor del hecho de la transmisión. ¿Qué es 

en realidad transmisión? ¿Qué se transmite? ¿Qué significa 

ahí ser transmitido? ¿Una noticia? No se trata, al parecer, de 

la transmisión oral de una noticia sobre algo que fue o de 

encontrar sus huellas a partir de restos, sino de monumentos. 

Un monumento es algo ante lo cual uno debe imaginarse algo, 

y en lo cual se debe pensar. No es simplemente algo que haya 

quedado de sobra o en la memoria. Aquí se insinúa ya que la 

unidad de la historia del universo es otra cosa que la unidad 

de la memoria histórica y su conservación. Cuando miramos 

hacia atrás desde la memoria histórica o desde la imagen 

vaga que despiertan en nosotros los monumentos, ¿acaso 

pensamos entonces en lo que significa dentro de esa historia 

única del universo la aparición del homo sapiens? (Gadamer 

1998: 158–159) 

 

Hay, pues, una diferencia notable entre los conceptos positivistas 

y hermenéuticos de historia y temporalidad. El fenómeno hermenéutico 

tiene por objeto liberar a la memoria de sus ataduras vinculadas a la 

técnica y procurar así una apertura a la comprensión. Esta solamente 

puede ser llevada a cabo activando una aproximación lingüística y 

simbólica a la dialéctica entre olvido y recuerdo. Es ahí donde la 

autoridad de la tradición emerge bajo la historia de sus efectos, de sus 

símbolos, de sus expresiones espirituales y de su propio lenguaje. Ello 

exige que, allende el positivismo, nos planteemos otra forma de 

relación posible con la temporalidad y la historia. En palabras del autor:  

 

La tradición escrita no es solo una porción de un mundo 

pasado, sino que está siempre por encima de este en la 



Jorge Benito Torres, La hermenéutica y el logos vivo de la memoria 

246 

medida en que se ha elevado a la esfera del sentido que ella 

misma enuncia. Se trata de la idealidad de la palabra, que 

eleva todo lo lingüístico por encima de la determinación finita 

y efímera que conviene a los demás restos de lo que ha sido. 

Pues el portador de la tradición no es ya tal o cual manuscrito 

que es un trozo del entonces, sino la continuidad de la 

memoria. A través de ella la tradición se convierte en una 

porción del propio mundo, y lo que ella nos comunica puede 

acceder por sí mismo al lenguaje. Allí donde nos alcanza una 

tradición escrita no sólo se nos da a conocer algo individual, 

sino que se nos hace presente toda una humanidad pasada, 

en su relación general con el mundo (Gadamer 1977: 469) 

 

Gadamer comprendía entonces que «a través de la memoria la 

tradición se convierte en una porción del propio mundo, y lo que ella 

nos comunica puede acceder por sí mismo al lenguaje». Hemos de 

plantearnos entonces esta relación elemental que existe entre lenguaje 

y memoria entendida como una suerte de mediación simbólica, capaz 

de poner en comunicación y diálogo las distintas expresiones de la 

dialéctica espiritual humana y, a su vez, capaz de unificarlas. Esta vía 

nos habilitará a un doble objetivo: el primero será el de entender a la 

memoria como un logos vivo de la tradición, lo que acercará a Gadamer 

al platonismo, el segundo nos dará una serie de directrices para 

entender hacia qué tipo de ontología tiende la hermenéutica 

gadameriana.  

 

3. La cualidad simbólica de la memoria 

Hemos procurado mostrar que las reflexiones gadamerianas en torno 

a la cualidad ontológica de la memoria dependen a su vez de aquellas 

que elabora en torno a la historicidad, la facticidad y la lingüisticidad 

inherentes a la experiencia del mundo. Cabe, pues, que nos 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

247 

preguntemos acerca del itinerario simbólico al que parece abrirse dicho 

planteamiento ontológico.  

El primer paso que podemos dar en esta dirección podría 

realizarse atendiendo a las consideraciones que Gadamer tiene acerca 

de la cualidad anamnética de la memoria. Ello nos conducirá 

claramente al platonismo, tal y como sucede con la propia filosofía del 

autor: 

 

Los conceptos que yo empleo en mi contexto quedan 

redefinidos por su uso. Tampoco se trata precisamente de los 

conceptos de la metafísica aristotélica clásica que la 

ontoteología de Heidegger nos ha descubierto de nuevo. 

Pertenece mucho más a la tradición platónica. Palabras como 

mimesis, methexis, participación, anamnesis o emanación, 

que yo he utilizado a veces con un ligero retoque, por ejemplo, 

en el caso de la representación, son de cuño platónico 

(Gadamer 1992: 19). 

 

Concuerdo con Ariadna Melina González Martínez en que Gadamer 

relee las cuestiones simbólicas que atañen a sus reflexiones entre la 

historicidad, la lingüisticidad y la tradición bajo el esfuerzo de hallar 

una continuidad en la memoria. Ahí se hallan sus pretensiones 

ontológicas y epistemológicas, pues únicamente reconociendo la 

autoridad de la tradición histórica y espiritual podemos entender por 

qué razón «el portador de la tradición no es ya tal o cual manuscrito 

que es un trozo del entonces, sino la continuidad de la memoria» 

(Gadamer 1977: 469). La especialista señala por ello que:  

 

sin esta continuidad, a la que apunta la totalidad de sentido 

en la que se manifiesta lo dicho por el texto, que da lugar a 

la conciencia de la continuidad de la vida y su sentido (que 



Jorge Benito Torres, La hermenéutica y el logos vivo de la memoria 

248 

no solo garantiza una totalidad en el conocimiento, sino que 

presupone que lo otro puede tener razón), no hay ni verdad, 

ni ser, ni saber (Benito Torres 2024: 112).  

 

El proceso de reconocimiento del sí mismo que emerge desde esta 

dialéctica con la historicidad y con las narrativas propias es lo que guía 

a la exégesis de la memoria y la convierte en algo más que en una 

facultad cognitiva. Del mismo modo, ello nos abre a otra valoración del 

tiempo y de la lingüisticidad. La memoria pasa a ser entonces un 

espacio simbólico de mediaciones y ella queda profundamente 

vinculada a las dinámicas de dicho reconocimiento, entendidas como 

praxis anamnéticas. Desde esta consideración que liga la hermenéutica 

a la praxis cotidiana, a la facticidad y a la historicidad, la propia 

hermenéutica queda caracterizada como un ejercicio de anamnesis, 

esto es, de reconocimiento y autocomprensión desde la propia forma 

de vida.  

La tensión y dialéctica dada entre la significación presente de la 

vivencia que se da a raíz del acto de recordar y el olvido que ello 

provoca en términos temporales, históricos y narrativos sirve de base 

para toda esta praxis. Así entendidas, para Gadamer, las dinámicas del 

reconocimiento son comprendidas simultáneamente como una mimesis 

especular mediante la cual el intérprete puede llegar a comprender su 

participación con la tradición y con el ser. Todo configura a la memoria 

desde una tensión entre lo propio o la identidad y lo extraño, lo ajeno 

y la alteridad (Gadamer 1977: 365). Gracias a esta posibilidad de 

reconocerse en la propia facticidad y de encontrarse siendo distinto de 

ella en las prácticas vitales es posible reconfigurar las narrativas 

propias y ajenas, posibilitando así un despertar de la memoria.  

Estimo altamente acertadas las reflexiones de González Martínez 

al señalar que estas reflexiones, en la hermenéutica gadameriana, no 

sólo vinculan a la memoria con la constatación de la vivencia presente 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

249 

sino también a esta con la historia efectual inherente a la tradición 

histórica (Benito Torres 2024: 110 y ss.). En este sentido, afirma 

Gadamer: 

 

Todo lo que pertenece a la memoria, la fantasía, el ritmo, la 

sensibilidad musical y la experiencia del mundo es sin duda 

de otro género que los aparatos que necesita el investigador 

de la naturaleza; pero no deja de ser un instrumental, aunque 

no se pueda fabricar, sino que va surgiendo a medida que 

alguien se orienta hacia la gran tradición de la historia 

humana. (Gadamer 1992: 45) 

 

Para que Gadamer pueda fundamentar teóricamente esta cuestión, 

no obstante, necesita apelar a un tercer elemento que sirva de vínculo 

temporal y existencial entre esta mimesis y la memoria. En realidad, 

este tercer elemento es el que nos habilita a transgredir y jugar con la 

tradición. El concepto gadameriano de fantasía o imaginación creadora 

(phantasie o Vorstellungskraft) sirve de vínculo entre las dinámicas del 

reconocimiento —donde se inserta la identidad narrativa— y la propia 

praxis hermenéutica. La imbricación de todas ellas permite a cualquier 

intérprete trascender los márgenes de lo dado en su experiencia y le 

habilita generar nuevas mediaciones y espacios de reconocimiento. Se 

trata de habitar una tensión entre lo inmediato de la experiencia y las 

mediaciones que la posibilitan. Gadamer afirma lo siguiente: 

 

Ningún investigador productivo puede dudar en el fondo de 

que la limpieza metodológica es, sin duda, ineludible en la 

ciencia, pero que la aplicación de los métodos habituales es 

menos constitutiva de la esencia de cualquier investigación 

que el hallazgo de otros nuevos – y, por detrás de ellos, la 

fantasía creadora del investigador. (Gadamer 1977: 641–642) 



Jorge Benito Torres, La hermenéutica y el logos vivo de la memoria 

250 

 

Para el autor, la imaginación tiene la capacidad de transfigurar el 

orden de las interpretaciones y el mundo del intérprete precisamente 

porque ella se imbrica íntimamente con la facticidad, la temporalidad y 

la propia lingüisticidad del intérprete. La posibilidad de que estas se 

actualicen desde la memoria reside en su potencial mimético, 

imaginativo y simbólico. Imaginación y memoria pasan a estar 

vinculadas a nivel ontológico, coperteneciéndose en tanto que espacios 

de generación y transformación del mundo del intérprete.  

Esta capacidad transformadora de la comprensión encuentra su 

lugar en el fenómeno hermenéutico, por ejemplo, en el momento de 

interpretar una obra de arte, de conversar con otra persona o en el 

mero fenómeno contemplativo. Ello significa que, a través de las 

mediaciones de la memoria, gracias a que ella sirve de intermediaria 

con esta continuidad ontológica, el intérprete puede ser capaz de 

comprender la verdad de sus vivencias y re-crear la verdad ahí 

acontecida. Sin duda, estas reflexiones pasan a caracterizar a la 

racionalidad como una razón especular (Gadamer 1977: 547 y ss.), 

lúdica (149) y profundamente simbólica (Gadamer 1991: 42). Tal y 

como hemos visto anteriormente (Gadamer 1992: 19), colorear a la 

hermenéutica desde este ejercicio de anamnesis implica pensarla bajo 

la estela de la hermenéutica platónica del logos y de la racionalidad3. 

Gracias a ello, la hermenéutica adquiere un rango marcadamente 

universal – ligado a la universalidad del fenómeno hermenéutico –, 

 
3 Este tema conecta claramente con los desarrollos que Emilio Lledó elabora de la 

filosofía gadameriana. Especialmente se vinculan con la naturaleza anamnética que 

el pensador encuentra en la noción hermenéutica de lingüisticidad (Lledó 1961; 

2008) y el sentido anamnético del logos y su tematización en el platonismo (Lledó 

2000; 2015). Joaquín Esteban (1996) ha detectado acertadamente estas conexiones 

y las ha sacado a relucir. De igual modo también la filosofía de Ortiz-Osés bebe de la 

propuesta gadameriana y desarrolla una suerte de hermenéutica simbólica (Ortiz-

Osés 1973; Guerenabarrena Artamendi 2015). No obstante, no podemos centrarnos 

en esta cuestión puesto que ello ampliaría en exceso los márgenes del presente 

trabajo.  



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

251 

especular – en la medida en que se inserta en una dinámica mimética 

y autocomprensiva – y ontológico – pues el intérprete es susceptible 

de comprender la verdad que acontece en su experiencia y prácticas 

existenciales en relación al ser. 

La noción de imaginación, y su vinculación con la memoria y la 

capacidad especular y mimética de la racionalidad, es la que garantiza 

que el logos salvaguarde su doble valor en tanto que razón auditiva y 

razón práctica. El logos, en la medida en que es susceptible de 

disponerse ante el acontecer del ser, queda asimismo habilitado para 

transformar mediante su praxis el carácter condicionado de la vivencia. 

En este sentido, es fundamental que el intérprete sea capaz de elaborar 

un esfuerzo hermenéutico que lo conduzca a entender su circunstancia, 

las simbologías que lo constituyen. Ahí se insertan las teorías del 

conocimiento de su época, donde hoy día encontraríamos positivismo. 

Lejos de calificar a este como la única forma de vida posible, la 

hermenéutica desvela su carácter contingente y ella se muestra como 

el quehacer mismo de la existencia. Esto significa que, para Gadamer, 

en la medida en que la hermenéutica se dibuja como una disposición 

existencial ligada al ejercicio de la memoria y al logos, ella debe 

dialogar críticamente con el positivismo: 

 

La fantasía es el deber decisivo para el investigador. La 

fantasía no significa aquí una vaga facultad anímica de 

imaginar cosas, sino que tiene una función hermenéutica y 

está al servicio del sentido de lo cuestionable, de la capacidad 

de suscitar cuestiones reales, productivas... algo que sólo 

suele lograr el que domina todos los métodos de su ciencia. 

(Gadamer 1992: 220) 

 

La amplia y dinámica noción de racionalidad que se pone en 

marcha bajo este ejercicio crítico de la hermenéutica nos permite 



Jorge Benito Torres, La hermenéutica y el logos vivo de la memoria 

252 

entender, entonces, el carácter mediador, simbólico y dialógico de la 

memoria. Quizá, siguiendo tras los pasos de Gadamer, podamos 

recuperar algo de estas reflexiones en nuestra actualidad. Quizá de 

este modo fomentemos la generación de un espacio de diálogo siempre 

activo, permitiendo que cada voz encuentre su lugar en la memoria 

colectiva.   

 

4. Conclusiones 

En el presente estudio hemos analizado la comprensión que Gadamer 

tiene de la memoria. Tras atender a la crítica que el autor elabora al 

positivismo y al reduccionismo cientificista, la noción de memoria ha 

mostrado dentro de su obra una profunda interconexión con las 

matrices de su pensar. La íntima relación que se dibuja entre la 

memoria y la naturaleza lúdica y mediadora de la conciencia 

hermenéutica, tejida entre la historicidad, la facticidad y la 

lingüisticidad, nos ha servido para comprender a la memoria como un 

espacio simbólico y no tanto como una facultad cognitiva. Gadamer 

señala que en este espacio tiene lugar la relación de participación y 

trasfiguración de la tradición histórica. En un segundo momento, 

hemos atendido a la relación que esta tiene con la actividad mimética 

y la imaginación creadora, abriendo un espacio donde la hermenéutica 

filosófica se dibuja como una reflexión de corte simbólico y ontológico.  

 

 

Bibliografía 

Benito Torres, J. (2024). La herencia de la filosofía de la vida: una 

aproximación a la hermenéutica. Dilthey, Heidegger y Gadamer en 

torno a la vivencia. Studia Heideggeriana, 13: 121–143. 

Esteban, J. (1996). La revitalización hermenéutico-lingüística de la 

memoria en H. G. Gadamer y E. Lledó. Pensamiento: Revista de 

investigación e información filosófica, 3: 403–428. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

253 

Gadamer, H.-G. (1977). Verdad y Método I (Trad. de Ana Agud Aparicio 

y Rafael de Agapito). Salamanca: Sígueme.  

Gadamer, H.-G. (1991). La actualidad de lo bello (Trad. de Antonio 

Gómez Ramos). Barcelona: Paidós. 

Gadamer, H.-G. (1992). Verdad y Método II (Trad. de Manuel 

Olasagasti). Salamanca: Sígueme.   

González Martínez, A. M. (2024). La lingüisticidad como mediación 

dialógica de la experiencia en la hermenéutica de Gadamer. Zaragoza: 

Universidad de Zaragoza.  

Guerenabarrena Artamendi, F. (2015). El sentido simbólico en la 

filosofía hermenéutica de Ortiz-Osés. Donostia: Universidad de País 

Vasco.  

Lledó, E. (1961). La anamnesis dialéctica en Platón. Emerita, 29: 219. 

Lledó, E. (2000). El surco del tiempo. Meditaciones sobre el mito 

platónico de la escritura y la memoria. Barcelona: Crítica.  

Lledó, E. (2008). Filosofía y lenguaje. Barcelona: Austral.  

Lledó, E. (2015). La memoria del logos. Madrid: Taurus. 

Nelson, E. S. (2018). Wilhelm Dilthey and the Formative-Generative 

Imagination. En Saulius Geniusas, Stretching the Limits of Productive 

Imagination: Studies in Kantianism, Phenomenology and Hermeneutics. 

London: Rowman & Littlefield International.  

Ortiz-Osés, A. (1973). Antropología hermenéutica; para una filosofía 

del lenguaje del hombre actual. Madrid: Aguilera. 

Risser, J. (1986). Hermeneutic Experience and Memory: Rethinking 

Knowledge as Recollection. Research in Phenomenology 16: 41–55. 

 

 

 

 

 

 



Jorge Benito Torres, La hermenéutica y el logos vivo de la memoria 

254 

 

 


