Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 Received: 27/08/2025
Biannual International Journal of Philosophy Accepted: 10/12/2025
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index Published: 20/01/2026
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6722

Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra: simbolo

y filosofia en Paul Ricceur

(Restoring Language, Reflecting Through on Word: Symbol
and Philosophy in Paul Ricoeur)

Maria Jesis Hermoso Félix
University of Valladolid - ES

Abstract

One of Paul Ricoeur’s central concerns is the crisis of language as
intrinsically linked to the crisis of modernity. The impoverishment of
language serves as a diagnosis of the erosion of the human being - of
the individual's ties to community, to nature, to the sacred, and
ultimately, to the self. Overcoming this nihilism entails restoring the
richness of both language and thought. Ricoeur’s proposal culminates
in a mode of thinking grounded in the symbol. In this work, we explore,
alongside Ricoeur, the various theoretical dimensions involved in the
notion of the symbol.

Keywords: Ricoeur, symbol, language, rationality

Resumen

Una de las preocupaciones fundamentales de Paul Ricceur es la crisis
del lenguaje ligada a la crisis de la modernidad. El vaciamiento del
lenguaje es un diagndstico del vaciamiento del ser humano, de sus

vinculos con lo comunitario, con lo natural, con lo sagrado y, finalmente,



Maria JesUs Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra

consigo mismo. La superacion de este nihilismo pasa por la
restauracion de la riqueza del lenguaje y del pensamiento. Su
propuesta culmina en un pensamiento a partir del simbolo. Exploramos
con él los distintos angulos tedricos implicados en el simbolo.

Palabras clave: Ricceur, simbolo, lenguaje, racionalidad

1. Introduccion

Ell pensamiento de Paul Ricceur gravita en torno a una constatacion:
la crisis en la que estamos inmersos pertenece a nuestra época, pero
también a cada uno de nosotros en tanto que hijos de nuestro tiempo.
Es una crisis compartida, a la vez que una situacion de la filosofia. La
luz buscada por la modernidad ha supuesto el olvido de lo arcaico, de
lo nocturno, de lo onirico, sefAala Ricceur citando a Bachelard en su
Poética del espacio (1957). Simultaneamente el lenguaje se ha hecho
transparente, se ha depurado en orden a su precision, se ha tecnificado.
Se expulsa del campo de la razén todo lo que no es formalizable,
apropiable, predecible. La razén se ha ido estrechando vy, con ella, el
pensamiento, y con ella, la palabra. Asfixiados por una cierta
modernidad, buscamos respirar de nuevo. La atencidn prestada al
lenguaje es un intento de superar esta crisis de sentido; del sentido de
la palabra, del sentido del mundo y del ser humano.

Ricoeur ve en el simbolo una fuente de oxigeno para el
pensamiento; una palabra que da que pensar, capaz de volver a la
riqueza del sentido, de superar la estrechez de la razén. Una reflexion
sobre la crisis de la modernidad, lo es, también, necesariamente, y a
la vez, sobre la crisis del lenguaje. Pensamiento y lenguaje no se dan

el uno sin el otro. La palabra nos da que pensar y nos brinda qué pensar.

1 Proyecto PID2022-139027NA-I00 financiado por MCIN/ AEI /
10.13039/501100011033 / FEDER, UE.

256



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

La riqueza de la significacion no solo abre la plenitud del mundo, sino
también la nuestra, siempre inmersos en él. Lo que hacemos con el
mundo, lo hemos hecho previamente con nosotros y con el lenguaje.

Las filosofias del punto de partida producen un desplazamiento,
incitan al pensamiento a un movimiento hacia atras, a la busqueda de
algo en el principio. Ricoeur abre en lo simbdélico? la posibilidad de partir
de la plenitud del lenguaje y del sentido siempre ahi, aqui y ahora, sin
necesidad de buscar en otro lugar.

Este sentido no es construido. He ahi uno de los mayores enigmas
propuestos al hombre. No se trata de hacer, de poner piedra sobre
piedra, sino de reconocer y, en ese reconocimiento, de reconocerse.
Filosofar no es construir sentido desde algun punto de partida, desde
algun axioma en el principio.

Habitamos ya en la plenitud del sentido, hablamos en la plenitud
del lenguaje en la que todo ha sido dicho. Pero hemos olvidado el lugar
en el que estamos y la palabra que nos mueve. En ese olvido, se ha
empobrecido el lenguaje y se ha quedado desierta la tierra, el hombre
deambula como un desconocido entre los fantasmas que nos brindan
los flujos de imagenes, de informacion. Nos roban la atencién y, con
ella, la percepcién y, con ella, la vida.

La atencion no es aquello que prestamos a las impresiones,
atender y percibir se conjugan en un mismo acto y, en este, son
indiscernibles. La crisis de la modernidad ha desembocado en una crisis
de atencion, no miramos ya las cosas, hemos dejado de percibirlas,
proyectamos sobre ellas y las perdemos de vista. «La atencién hace
aparecer algo que, en otro sentido, estaba alli» afirma Paul Ricoeur
(2020: 77). Y es la desatencién lo que hace desaparecer la riqueza de

las cosas, lo que esquilma la riqueza del mundo. La riqueza del mundo,

2 Ricoeur 2020: 177. La reflexion sobre el pensamiento del simbolo presentado en
este articulo sirve de eje fundamental para el presente trabajo.

257



Maria JesUs Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra

no, sino la del hombre, le empobrece.

Frente a la riqueza y la plenitud del lenguaje, se halla el ansia
formalizadora que expulsa todo sentido que no sea reproducible,
técnico, transparente. Tal ansia ve en el lenguaje de la metafisica algo
ya desfasado, trasnochado; algo que no tiene ya nada a qué referirse,
salvo, volviendo sobre si, a su propia decadencia. ¢Y nosotros? éQué
hay de nosotros?

La primera tarea, afirma Ricoeur (177) «no es comenzar, sino, en
medio de la palabra, recordarse». Citamos un texto muy elocuente que

merece ser reflexionado:

Si nos ocupamos del problema del simbolo ahora, en este
periodo de la historia, es por la relacidon con ciertos rasgos de
nuestra «modernidad» y como respuesta a esta misma
«modernidad». El momento historico de la filosofia del
simbolo es el del olvido y también el de |la restauracion. Olvido
de las hierofanias, olvido de los signos de lo sagrado; pérdida
del hombre mismo como perteneciente a lo sagrado. Este
olvido, lo sabemos, es la contrapartida de la tarea grandiosa
de alimentar a los hombres, satisfacer sus necesidades
dominando la naturaleza a través de una técnica planetaria.
El oscuro reconocimiento de este olvido nos mueve y nos

lanza a restaurar el lenguaje integral. (178)

No es la primera vez que la filosofia se acerca al simbolo, que
reflexiona sobre él, intentando abordarlo desde el pensamiento. Parece
que, en los momentos de crisis, la filosofia recurre al simbolo como
ultima tabla de salvacion. En él ve una posibilidad de restauracién de
la riqueza en peligro o de la riqueza perdida. La potencia de la cultura
y del pensamiento habita en el secreto corazén de lo simbdlico. Cuando

se pierde el simbolo, cuando deja de ser operativo, todo lo demas se

258



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

viene abajo como un castillo de naipes. En gran medida una civilizacion
es, en lo mas intimo, la constelacién simbdlica que instaura su sentido,
gue la incardina en relacién con la naturaleza y con lo sagrado. Siempre
subyace a esta reflexion la compleja, poliédrica, relacidén de la filosofia
con la religion.

Muchos siglos atras nos encontramos al neoplaténico Jamblico3
construyendo una nocidon de simbolo, capaz de leer, desde la nocién
platonica de belleza, la operatividad de los misterios y los rituales.
Quiere salvar la civilizacién helénica de su hundimiento inevitable. Ve
en el tratamiento de lo simbdlico la oportunidad de armonizar filosofia
y ritual, pensamiento e imaginacién. La amenaza en aquel momento
era otra religidn que se conformaba tedricamente sobre su mismo
marco filoséfico, pero que se abria a imagenes distintas, a rituales
diferentes, en definitiva, podia compartir su pensamiento y transmitirlo,
pero no compartia sus simbolos, ni sus rituales; que se convertirian,
ya para siempre, en objeto de arqueologia.

No hay indicios de que Ricceur leyera a Jamblico, aunque es sabido
su profundo conocimiento de la tradicion platénica. Tal vez la
convergencia tiene que ver también con una coincidencia del tiempo
historico. Como sucedio en el helenismo, nuestra civilizacion tal y como
la conocemos se asoma al abismo. En cierta modernidad vy, sobre todo,
en su deriva actual, con el estrechamiento de la razén, se va dejando
al hombre cada vez menos espacio. No se trata de ser apocalipticos, ni
de anorar tiempos pasados. Pero, sea dicho con toda la serenidad del

mundo, no es una cosa que pueda ocultarse la profunda decadencia de

3 Jamblico construye una nocion de lo simbdlico que busca establecer un punto de
convergencia entre todas las manifestaciones de la civilizacion pagana desde la
filosofia. Mitos, simbolos y rituales vienen a interpretarse desde el simbolo como
concepto filosoéfico. Con ello, como sefiala Saget, abre el @mbito del simbolo a la
reflexién filosdfica e inicia la fenomenologia de las religiones. La complementariedad
de ambos pensadores es innegable. El acercamiento a esta tradicién da a la lectura
de Paul Ricceur una resonancia filoséfica ampliada, mientras que su pensamiento
genera un lenguaje actual desde el que interpretarla. Para una introduccion a la
cuestion, Hermoso Félix 2024.

259



Maria JesUs Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra

la cultura, su intenso malestar. No digo con ello que no haya unos
cuantos intelectuales capaces de desarrollar con brillantez el
pensamiento, la agudeza de la critica o la belleza del lenguaje.

Se trata de una decadencia mucho mas honda, que se hace
evidente en nuestras universidades, en el desaforado tono con el que
las humanidades son introducidas en el marco de las llamadas ciencias
duras?, en lo absurdo de la metodologia® con la que se propone su
abordaje, en el modo en que su naturaleza se mide por su utilidad para
cualquier cosa o simplemente por las modas.

La inteligencia artificial ha tomado ahora el panorama académico,
como si las humanidades fuesen construccion de discursos®, como si
en la superficie de un lenguaje construido por algoritmos quedase
rastro alguno de inteligencia. La inteligencia artificial es el signo de
nuestro tiempo. Efectivamente, cuando la razén se estrecha, hasta
identificarse con la légica, la inteligencia se hace artificial. Manera
pomposa de decir que ha muerto. Nietzsche anuncié la muerte de dios
y hoy, algun siglo después nos toca anunciar la defuncién de la
inteligencia. Y no es casualidad, el destino de lo sagrado acaba
sefalando el destino del pensamiento.

Si en el helenismo la civilizacion estaba siendo amenazada y

sucumbid por sustitucién, la nuestra esta herida por vaciamiento. No

4 Desde Dilthey la filosofia trata de dar respuesta a esta situacion, tratando de
defender su espacio propio y su método diferencial. Tras él, la hermenéutica y la
fenomenologia tratan de desarrollar y clarificar ese método propio cuyo rigor
especifico no tiene por qué asimilase al de las ciencias de la naturaleza. Cf. Dilthey
(1949) Introduccidon a las ciencias del espiritu (trad. E. Imaz) México, FCE; Husserl
E. (2008) La crisis de las ciencias europeas (trad. de Iribarne, J.) Madrid, Prometeo;
Heidegger, M. (2003) éQué es Metafisica? (trad. Zubiri, X.), Madrid, Renacimiento.
5 Braidotti (2015) p. 15, se refiere a esto como una «version superficial del
neoempirismo».

6 Contra esta postura, un lugar comun de la filosofia, al que la literatura recurre una
y otra vez, lo constituye la critica de Platén a la escritura al final del Fedro (Phdr. 277
a). Wieland (1991), ha interpretado esta critica y la incomunicabilidad del
pensamiento platénico como algo consustancial al caracter de dynamis, de capacidad,
del saber filoséfico. Este ha de ser adquirido por cada sujeto a partir de una
transformacion de la propia instancia sapiente.

260



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

luchamos con la emergencia de una religion que se impone, sino con
el vaciamiento de toda vinculacidon con lo sagrado y finalmente con el
vaciamiento de toda vinculacién con el pensamiento. El nihilismo ha
alcanzado a la inteligencia. Si no sabemos ya qué es el hombre, como
vamos a saber qué son o qué fueron las humanidades. No se trata, sin
embargo, de anorar tiempos pasados, que seguramente, no fueron
mucho mejores que este, sino de superar el vaciamiento, de superar el
nihilismo desde lo concreto de nuestra existencia, desde lo imperioso
de nuestras necesidades, desde nuestra situacién, esa Unica e
irremplazable, en el tiempo histdrico y en el tiempo biografico.

No comparto el optimismo epocal de Ricceur, pero es, quiza, la
Unica salida para no hundirnos en el abatimiento; una salida que nos
permite emboscarnos, como en La emboscadura de Jinger (2023), a
la espera de tiempos mejores. La apuesta de Ricoeur es un canto al
tiempo que nos constituye, el intento de destilar la ultima esperanza
real de restauracion, que no mire hacia atrds, hacia ningun punto de

partida:

Ahora bien, esto también es un regalo de la «modernidad»;
pues nosotros, modernos, somos los hombres de la filologia,
de la exégesis, de la fenomenologia de la religién, del
psicoandlisis del lenguaje. Asi, es la misma época la que
desarrolla la posibilidad de vaciar el lenguaje y la de llenarlo
de nuevo. (Ricceur 2020: 178)

De llenarlo de nuevo, porque partimos de la plenitud del lenguaje
y del sentido siempre ahi. Ello convierte a la filosofia de Ricoeur en una
filosofia del recuerdo al mas puro estilo platénico. Y al mas puro estilo
platénico se demanda un /ogos vivo, capaz de arraigar en lo mas
profundo del alma y de abrir el espacio de la memoria. «La primera

tarea no es comenzar, sino, en medio de la palabra, (en medio del /logos,

261



Maria JesUs Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra

podriamos afiadir) recordarse» (77). Es un verdadero balsamo para los
oidos, como cuando creemos que hemos perdido algo muy valioso vy,
de repente, nos acordamos de dénde esta. Y, sobre todo, nos
acordamos de que nos sigue perteneciendo, de que podemos volver a
contar con ello, mejor, de que siempre habiamos contado con ello. Es,
efectivamente, una promesa de salvacion y bien vale la pena apostar
por ella o, siguiendo a Ricoeur, comprenderla para creerla y para a partir
de la confianza, comenzar a comprender.

En este circulo de la hermenéutica se mueve la comprensién del
simbolo. Para acceder a su sentido, para resonar con él se necesita
creer, pero ya no creemos. Hemos perdido la primera ingenuidad que
otorga poder a la palabra simbolica, hemos perdido la creencia. «No
podemos seguir viviendo, segun la creencia originaria, los grandes
simbolismos del cielo, de la vegetacion, del agua, de las piedras, de la
luna». Hemos sido expulsados del paraiso de esta primera ingenuidad
por el colmillo afilado de la critica. Y ella es la que debe devolvernos al

paraiso maduro de una segunda ingenuidad.

Podemos nosotros, modernos, en y por la critica, tender a
una segunda ingenuidad. Pues somos los hijos de la critica -
de la filologia, de la exégesis, del psicoanalisis -, pero
entrevemos ahora una critica que seria restauradora y no
reductora. Dicho de otra manera: la manera de entender de

nuevo es interpretando (190, 191).

Se puede revertir la critica y, desde la critica, recuperar un acceso
al sentido, siempre ya ahi, en la plenitud del lenguaje. Pero tenemos
gue reconocer que necesitamos oxigeno y atrevernos a respirar sin
mascarillas, sin miedo a contaminarnos de los virus de la religién y los
mitos; admitir que, en esta restauracion, no solo sale ganando el

pensamiento, sino que también es restaurado el poder de lo simbdlico.

262



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Tenemos que dejar de despreciar y aprender a reconocer, sin miedo, la
inteligencia que sostiene el simbolo. Solo asi podemos creer para
comprender. La exégesis del simbolo supone también la restauracién
del cuidado hacia nuestra tradicion, sea filosofica, sea mitica, sea
religiosa, sea poética.

El amor religa, traza el vinculo que habla de la reunién que se
produce en el simbolo. La hermeneutica que requiere lo simbdlico, es
una hermenéutica amorosa, una atencién amorosa al mundo y al
lenguaje; al otro, que me interroga en su finitud y en la mia.

El verbo griego al que remite el sustantivo simbolo es sym-ballo,
reunir. En el simbolo se reldnen, se convocan y convergen dos espacios
imposibles, lo literal y lo intraducible, el cuerpo de la palabra y el alma
del sentido. Aqui el lenguaje es una expresidon de la realidad, hay una
ontologia implicita en el simbolo, su dindmica nos conduce al corazén
del mundo, donde nos reencontramos con nuestro corazon perdido. El
simbolo es sanador, sutura las heridas, nos religa, nos restaura. De ahi

que:

Una simbdlica que no fuera nada mas que una simbdlica del
alma, del sujeto, del yo, seria iconoclasta desde su comienzo,
por representar una escision entre la funcién psiquica y las
otras funciones del simbolo: funcion césmica, nocturna,
onirica, poética; un simbolo de la subjetividad marca ya la
ruptura de la totalidad simbdlica. El simbolo empieza a ser
destruido cuando cesa de vibrar en diversos registros:

césmico, existencial. (Ricoeur 1965: 34)

2. Una criteriologia del simbolo
Para comprender mejor la propuesta de Paul Ricceur, vamos a
acompanfarle en lo él denomina: una criteriologia del simbolo (Ricceur

2020: 179). Esta es llevada a cabo en tres momentos: distincion de las

263



Maria JesUs Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra

zonas de emergencia de los simbolos; delimitacién de la estructura de
significacién simbdlica y distincion de los estadios de una filosofia del

simbolo.

2.1. Distincidén de las zonas de emergencia de los simbolos

La primera es el espacio de los mitos y los ritos. El lenguaje sagrado,
la expresion de las hierofanias. En este ambito sigue a Mircea Eliade y
al trabajo realizado por la fenomenologia de las religiones. Recurre a
los ejemplos que este interpreta en su Tratado de historia de las

religiones (Eliade 1974). Uno de ellos es el cielo:

el del cielo: simbolo de lo muy arriba, de lo elevado y de lo
inmenso, de lo poderoso y de lo ordenado, del clarividente y
del sabio, del soberano, de lo inmutable, este simbolo es
propiamente inagotable y se ramifica en los tres ordenes:

césmico, ético y politico (Ricoeur 2020: 179).

La segunda zona de emergencia la constituyen /os simbolos
operantes en la psicologia, se refiere fundamentalmente a los
arquetipos jungianos, que «sobrepasan la historia individual, la
arqueologia privada de un sujeto, y se sumergen en un fondo
imaginario comun a toda cultura» (180). El simbolo habla de las
potencialidades del hombre, de su capacidad de desarrollo y de
apertura a lo numinoso como terapia de los malestares psicoldgicos
cotidianos. En lo que denomina platonismo psicoldégico de Jung, «el
simbolo alimenta temas de meditacién capaces de jalonar y guiar el
devenir si mismo». Esta terapia se pone en relacién con la denominada
funcidn cosmo-teoldgica de los simbolos en Eliade, también en ellos el
hombre es incardinado en lo sagrado.

La tercera zona de emergencia es la mas relevante a mi parecer,

se trata de la imaginacion poética. Al tratar este aspecto, Ricoeur

264



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

recurre nuevamente a Bachelard y a su Poética del espacio. La
actividad de la imaginacion es central en la emergencia simbdlica, en
todas sus perspectivas. Esta da pie a Ricceur a reflexionar sobre la
imagen. La imagen poética no es una imagen que representa e irrealiza
la cosa, que la sustituye y ocupa su lugar. Esta imagen-representacion
no alcanza el corazon de la imagen poética. Antes bien, la contraviene,
es su contrapunto. En la imagen poética no hay nada que representar,
no hay una sustitucion sino expresidon activa, que crea y transforma la
realidad del hablante. La imaginacion poética es una imaginacion
creadora que se sitla en el punto de emergencia de la realidad y del
lenguaje. La imagen poética nos pone en el origen del ser hablante,
dice Bachelard, en ella «llega a ser un ser nuevo de nuestro lenguaje,
nos expresa haciéndonos lo que ella expresa» (1993).

El caracter transformador, instaurador del simbolo se refleja en la
imagen poética de un modo facil de comprender, cerca de la
sensibilidad del hombre contemporaneo, a la vez que alejado de
prejuicios. Quiza, por ello, se convierte en el lugar privilegiado de
analisis de su dindmica interna. Mas alla de la interpretacién de
simbolos concretos, en la imagen poética se nos entrega algo asi como
una ontologia simbdlica. La imagen poética nos hace, nos realiza
efectivamente, es una especie de asimilacidon al sentido, de mimesis
actuante. El sentido que expresa es, sin duda, transversal a lo humano,
comun y, sin embargo, nos hace de modo concreto, personal e
intransferible. A cada uno lo realiza segun su situacién, segun su
caracter, segun su sensibilidad. La imagen poética es universal y a la

vez y, por ello, concreta:

Esta imagen-verbo que ya no es, por tanto, la imagen-
representacién es lo que aqui yo llamo simbolo. La Unica
diferencia con las dos situaciones precedentes es que el

simbolo poético [...] es detectado en el momento en que es

265



Maria JesUs Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra

una emergencia del lenguaje, donde pone al lenguaje en
estado de emergencia, en lugar de ser resituado en la
estabilidad hieratica bajo la proteccion del rito y del mito,
como en la historia de las religiones. En el fondo, habria que
comprender que lo que nace y renace en la imagen poética
es la misma estructura simbdlica que habita los suefios mas
proféticos de nuestro devenir intimo y que sostiene el
lenguaje de lo sagrado bajo sus formas mas arcaicas y
estables (Ricoeur 2020: 181).

Es interesante lo que aqui sefiala Ricoeur: «el simbolo poético es
detectado en el momento en que es una emergencia del lenguaje,
donde pone al lenguaje en estado de emergencia». Esta afirmacion
evidencia que, en la imagen poética, en lo que él llama imagen-verbo,
el simbolo se muestra en su caracter activo, como expresion
transformadora de todo aquel que se ponga en juego en el seno del
lenguaje. Me atreveria a decir que esta transformacion es el paso
previo de toda interpretacién, de todo pensamiento a partir del simbolo.

Ella misma forma parte del circulo hermenéutico.

2.2. La estructura simbodlica de significacidon

2.2.1.

En la comprension de la estructura simbdlica, Ricceur busca el foco
unificador de los diferentes ambitos de emergencia de lo simbdlico. Si
en lo anterior hay una enumeracion de lugares, ahora se tratara de
explicar la naturaleza, el modo en que funciona la semantica del
simbolo o el modo en que el simbolo instaura estructuras de significado

especificas:

Asi, frente a los signos técnicos perfectamente transparentes

gue solo dicen lo que quieren decir, los signos simbdlicos son

266



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

opacos, porque el sentido primero, literal, patente, apunta él
mismo analdégicamente a un sentido segundo que no esta
dado de otra manera que a través de él [...]. Esta opacidad es
la profundidad misma del simbolo inagotable, como diremos.
(182, 183)

Frente al signo técnico, cuyo significado es transparente, plano,
dice lo que quiere decir y nada mas, es univoco, con un referente
claramente delimitado; el simbolo guarda en su modo de significar una
especial complejidad. Se mueve en dos niveles, al nivel de la literalidad
se afiade otro que no es ya literalizable, que es intraducible. De esa
intraducibilidad habla la opacidad del simbolo, en tanto que
profundidad inagotable. La oscuridad’ que conlleva lo simbdlico no es
la ceguera de lo irracional, la obturacion del sentido, sino, por el
contrario, la apertura de un sentido no asible de una vez por todas, de
una vez para todos.

Para significar, el simbolo necesita hacer algo con el hablante,
necesita implicarle en un proceso de conversién hacia lo significado que
se opera de manera analdgica: «En el simbolo no puedo objetivar la
relacién analdgica que liga el sentido segundo al sentido primero; es
viviendo en el sentido primero como soy llevado a través de él mas alla
de si mismo» (183). Esta analogia es existencial, necesita la
implicacién, dicho de otro modo, es intraducible por exceso, reclama
de la experiencia, que, cada vez, ha de participar del sentido, debe co-
crearlo actualmente para comprenderlo.

En este ambito del simbolo resuena la reflexién platdnica sobre la

indecibilidad del lenguaje. Todo /ogos vivo? es, por definicidn, indecible,

7 La tradicién platénica que inicia la reflexién sobre el simbolo es, a la vez que un
pensamiento de la luz, un pensamiento de la oscuridad que conlleva la luz inteligible.
De ahi el caracter inefable del bien que viene a expresarse como divina tiniebla en
pensadores como el Pseudo-Dionisio.

8 Phdr. 277 a

267



Maria JesUs Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra

en cierto modo inefable. No se trata aqui de ninguna inefabilidad
mistica que requiera un rapto gratuito, sino de la inefabilidad que
siempre contiene la experiencia (Wieland 1981); porque es
intransferible, irrepetible, Unica en cada caso, aunque remita a lo
universal y precisamente porque remite a lo universal desde la
situacidn concreta de mi existencia. La vinculacion analdgica ha de ser
vivida, realizada en la experiencia, recreada en el modo especifico de
mi vida. Por ello, no puede formularse, no puede traducirse; por ello,
para mi no significa nada que mi vecino haya llegado a comprender
esta analogia (él puede ser maravillosamente feliz y yo estar hundido
en la miseria). Su sentido, para mi, no significa nada. A no ser que
haga su mismo camino y podremos entendernos, siempre hasta cierto
punto, desde el cariz universal de lo significado, que solo adquiere
sentido, insisto, en lo concreto. El sentido es siempre sentido propio,
aunque compartido por una comunidad, ligada por la constelacién
semantica de sus simbolos a la naturaleza y a lo sagrado.

Ricoeur tiene pavor a una comprension de lo simbdlico que
suponga despersonalizacion. Esa transformacién del sujeto que se
opera en el simbolo no ha de conllevar la subsuncién del individuo
concreto en un Yo impersonal. Ello le lleva a criticar al Yo trascendental
de Husserl tanto como al sujeto trascendental kantiano. En unas

paginas sobre la atencién afirma lo siguiente:

Desgraciadamente, Husserl ha seguido la tradicion del
idealismo buscando el sujeto de la atencién en algin Yo
trascendental que opone al Yo empirico. Es el sujeto
impersonal. Podemos pensar, al contrario, que la atencién es
el acto mas personal; si la verdad solo aparece a los espiritus
atentos, no aparece al pensamiento en general sino a tal
espiritu, en tal momento de su historia. Su presencia es tan

contingente e individual como sus implicaciones légicas son

268



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

necesarias y andnimas. Un acto impersonal es tan absurdo
como un acto sin intencionalidad. La impersonalidad, o mas
bien el anonimato, es la marca del objeto légico. Hay
unificacion del saber -es decir, del capital de cogitata de la
humanidad- pero no desvanecimiento de las personas en
beneficio de alguna monstruosa entidad sin rostro. Las
personas pueden coincidir con otros por pretension {visée}
convergente sin abolirse en lo impersonal. Solo la
intencionalidad del conocimiento puede hacernos comprender
como un objeto puede ser comun entre conciencias multiples
(Ricceur 2020: 90).

Mucho tiene que ver la atencién con lo simbdlico, con el modo en
gue actua sobre la mirada del hombre, ensanchandola, hasta permitirle
tomar la medida de lo sagrado, de lo no objetivable. Y aqui «mirada»
en la tradicién antigua, es una imagen de la experiencia. Mirar no es
ponerse enfrente, es atender en esa convergencia imposible entre lo
sagrado y el individuo, y es también atenderse a si mismo como
expresion y simbolo de lo sagrado.

Ricceur entiende la mirada atenta como un acto intencional que se
pone en frente aquello a lo que se dirige. Por ello, detiene la filosofia
de la atencién, rebasandola en una filosofia del misterio. El miedo a
esa entidad monstruosa hace que sujete la atencién al espacio del

individuo:

[...] la filosofia, incluso cuando ella pone el acento sobre el
papel de la atencién, se encuentra sin cesar atormentada por
el mito de un sujeto impersonal [...] La atencion se encuentra,
dice Gabriel Marcel, en el nivel de lo problematizable y no
llega al del misterio; con lo problematizable los criterios de

validez son independientes del X que los reconoce y de su

269



Maria JesUs Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra

grado de pureza o de recogimiento; en el misterio, me
encuentro «implicado», en el sentido en que uno «esta
implicado en un asunto». All, es mejor hablar de

recogimiento o, mejor, de disponibilidad.

Esta reflexion separa a Ricoeur del analisis de la naturaleza de lo
simbdlico en el mundo antiguo. Jamblico afirma que «la atencién al
momento presente» (Jamblico, Myst. VIII 4. 31) es la Unica ayuda
indispensable para acceder al sentido. El simbolo brinda al hombre un
trabajo con la atencién, atrae su mirada, la centra, la tensa, la
ensancha. El simbolo actla sobre la atencién, establece un juego en el
que el que busca conocer es transformado como condicion
indispensable del conocimiento.

La analogia que sostiene lo simbdlico, no atiende a la semejanza
de dos nociones, sino que abre una asimilacién operante en el alma.
Aqui Ricceur vuelve a converger con la filosofia antigua. Citando a

Blondel afirma:

Maurice Blondel decia: «Las analogias se basan menos en
semejanzas nocionales (similitudines) que, en una
estimulacién interior, una solicitacién asimilativa (intentio ad
assimilationem)». En efecto, a diferencia de una comparacién
gue consideramos desde fuera, el simbolo es el movimiento
mismo del sentido primario que nos hace participar en el
sentido latente y asi nos asimila a lo simbolizado, sin que
podamos dominar intelectualmente la similitud. En este
sentido el simbolo es donador, porque es una intencionalidad

primaria que da el sentido segundo (Ricceur 2020: 183).

En el mundo antiguo el modo de la donacién es una apertura de

la atencidon, que podemos llamar también recogimiento del alma y de

270



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

la sensibilidad. La conexion del simbolo con la atencién es un camino
no explorado suficientemente por Ricoeur, que colapsa la reflexidon en

el miedo a la despersonalizacion.

2.2.2. El simbolo frente a la alegoria

Una estructura de significacion vecina es la alegoria, que se mueve en
un ambito mucho mas superficial. En ella se da una relacion de
traduccién entre el sentido primario y el sentido secundario. No
establece con el sujeto el juego propio de lo simbdlico. No hay
implicacion ni transformacién sino simple traduccién: «una vez hecha
la traduccion, podemos desprendernos de la alegoria, a partir de ahora
inuatil» (184). El segundo sentido es accesible, actia como referente
claro del primer sentido. Son intercambiables, son traducibles, ambos
se mueven en la literalidad, su vinculo es externo, su semejanza
simétrica. Puedo hablar, por ejemplo, de las perlas que brillan entre los
labios de mi amada. Y puedo sustituir, sin mas, dientes por perlas,
puedo realizar tranquilamente la traduccién.

Ahora bien, se enmarca aqui un problema hermenéutico de primer
orden. Siempre puedo alegorizar el simbolo, convertirlo en traducible
y despojarlo de sentido. Siempre que no esté yo dispuesto a jugar y a
ponerme en juego. Para que el simbolo me interpele, tengo que estar
en la disposicion de ser interpelado. Soy, de algun modo, la caja de
resonancia del simbolo. Si me niego a tocar la melodia, esta permanece
latente, pasa desapercibida.

El simbolo es un reto a la interpretacion y emerge en ella, ambos
extremos forman parte del mismo organismo. Sin el juego de la
interpretacion, el simbolo permanece inoperante, una mala
hermenéutica deseca al simbolo. Y para una buena hermenéutica,
todos los seres devienen simbolo, expresion de sentido; no solo los
simbolos miticos. Hay una ontologia implicita en el simbolo, que hace

posible la hermenéutica como labor ética y estética a la vez que

271



Maria JesUs Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra

epistémica.

2.3. Estadios de la interpretacién simbdlica

Acabamos nuestro acercamiento al simbolo atendiendo a los diferentes
estadios de la interpretacién, que demarcan diferentes modos de
interpretar. Cada uno de ellos va delimitando diferentes niveles de
profundidad en la interpretaciéon simbdlica. El primero atiende a la
fenomenologia de las religiones, donde el simbolo se interpreta por el
simbolo, por el lugar que cada simbolo toma en una constelacién
semantica. Ahi «comprender un simbolo es situarlo en una totalidad
homogénea al simbolo, pero mas vasta que él y que, en el plano mismo
del simbolo, constituye sistema» (188).

La hermenéutica constituye la segunda etapa que culmina en un
pensamiento a partir del simbolo. Este ultimo es el que busca Riceceur,
como convergencia entre el ambito de lo simbdlico y el pensar filoséfico.
En él se encuentra la esperanza de superar el vaciamiento del lenguaje
y el estrechamiento de la razén. Emerge un pensamiento amplio, que
nace del trasfondo inagotable de lo simbdlico. Alli, filosofia, poesia y
religion establecen vinculos enriquecedores capaces de abrir un nuevo
tiempo para el pensar y la racionalidad.

En la hermenéutica encontramos ya una inteligencia concernida,
queremos de nuevo ser interpelados; recobrar una segunda ingenuidad
a través de la critica restauradora. Volver a creer interpretando. Aqui
se abre el circulo hermenéutico al que nos referiamos al inicio. En esta
conjuncién entre creencia y critica se posibilita el Ultimo estadio
sefialado por Ricceur. La apuesta de su filosofia: «el pensar a partir del

simbolo».
Sera la etapa propiamente filoséfica, la de un pensamiento a

partir del simbolo. El filésofo participa en el reino de los

simbolos por la intermediacion de la fenomenologia de la

272



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

religion, de los mitos y de la poesia tal y como se ha evocado
en la primera parte, y por la intermediacion de la
hermenéutica precisa textos singulares, como acabamos de
caracterizarla. Pero su tarea propia se encuentra mas alla.
¢En gué consiste, sin dejarse caer en una interpretacion
alegorizante? Si se excluye encontrar una filosofia escondida
en los simbolos, disfrazada bajo el ropaje imaginativo del mito,
gueda filosofar a partir de los simbolos. Queda, segun una
expresion propuesta al principio, promover el sentido, formar

el sentido en una interpretacion creadora. (193, 194)

3. Conclusion
Concluimos poniendo el foco en el modo en que la filosofia llega a
comprender en los momentos de crisis el caracter fundamental de los
simbolos para una civilizacidn, que agoniza sin su constelaciéon
simbdlica. Ricoeur pertenece a una larga tradicién que se remonta a la
Filosofia Antigua y a su tratamiento del simbolo y la imagen. Tal vez la
filosofia siempre fue eso, no secularizacién sino depuracion de lo
sagrado, su cuidado; el intento de salvaguardar la riqueza de lo
humano y de sus vinculos vitales de la supersticion y de la critica
reductora. El /logos vivo, el poder de la palabra socratica, son ya un
pensamiento a partir del simbolo, un pensar simbélico que reconoce el
poder de la expresion y de la imagen.

Ricoeur da nueva voz a una tarea que pertenece al corazén de
nuestra tradicion filosofica. Recuperar los simbolos a través de la critica
restauradora, pensar a partir del simbolo, recuperar la imagen

simbdlica en la dimensién del pensamiento:
No es el lamento de Atlantidas hundidas lo que nos anima,

sino la esperanza de una recreacién del lenguaje;

atravesando el desierto de la critica queremos ser

273



Maria JesUs Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra

interpelados de nuevo (178).

Bibliografia

Autores antiguos

Platén (1988) Banqguete, Fedro, en Didlogos III. Trad. de M. Martinez
y E. Lledé. Madrid: Gredos.

Jamblico (1997) Sobre los misterios egipcios. Trad. de E. Ramos
Jurado. Madrid: Gredos.

Autores modernos

Bachelard, G. (1957) La poética del espacio. Trad. espafiola en
Madrid: FCE, 1993.

Braidotti, R. (2015) Lo Posthumano, Barcelona, Gedisa.

Dilthey (1949) Introduccidn a las ciencias del espiritu. Trad. de E.
Imaz. México: FCE.

Eliade, M. (1974) Tratado de Historia de las religiones, 2 vols. Madrid:
Cristiandad.

Heidegger, M. (2003) ¢Qué es Metafisica? Trad., X. Zubiri. Madrid:
Renacimiento.

Hermoso Félix, M.]J. (2024). “Jamblico”, en Guia Comares de
Neoplatonismo. Madrid: Comares.

Husserl E. (2008) La crisis de las ciencias europeas. Trad. de J.
Iribarne. Madrid: Prometeo.

Jinger, E. (2023) La emboscadura. Trad. de Sanchez Pascual.
Barcelona: Tusquets.

Ricoeur, P. (2020) “El simbolo da qué pensar”. Trad. espafiola en
Antropologia Filoséfica. Madrid: BAC.

Ricoeur, P. (1965) “Hermenéutica de los simbolos y reflexidon

filosofica" Trad. de H. Giannini. En Anales de la Universidad de Chile,

274



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Octubre-Diciembre, 6-42.

Ricoeur, P. (2020) “La atencién. Estudio fenomenoldgico de la
atencion y de sus conexiones filoséficas”. Trad. espafiola en
Antropologia Filosdfica. Madrid: BAC.

Wieland, W. (1991) “Las criticas de Platdn a la escritura y los limites

de la comunicabilidad”, Méthexis, 4: 19-37.

275



Maria JesUs Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra

276



