
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  27/08/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  10/12/2025  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026 
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6722 

 

  

 

Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra: símbolo 

y filosofía en Paul Ricœur  

 

(Restoring Language, Reflecting Through on Word: Symbol 

and Philosophy in Paul Ricoeur) 

 

María Jesús Hermoso Félix 

University of Valladolid - ES 

 

 

Abstract 

One of Paul Ricoeur’s central concerns is the crisis of language as 

intrinsically linked to the crisis of modernity. The impoverishment of 

language serves as a diagnosis of the erosion of the human being – of 

the individual's ties to community, to nature, to the sacred, and 

ultimately, to the self. Overcoming this nihilism entails restoring the 

richness of both language and thought. Ricoeur’s proposal culminates 

in a mode of thinking grounded in the symbol. In this work, we explore, 

alongside Ricoeur, the various theoretical dimensions involved in the 

notion of the symbol. 

Keywords: Ricoeur, symbol, language, rationality 

 

Resumen 

Una de las preocupaciones fundamentales de Paul Ricœur es la crisis 

del lenguaje ligada a la crisis de la modernidad. El vaciamiento del 

lenguaje es un diagnóstico del vaciamiento del ser humano, de sus 

vínculos con lo comunitario, con lo natural, con lo sagrado y, finalmente, 



María Jesús Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra 

256 

consigo mismo. La superación de este nihilismo pasa por la 

restauración de la riqueza del lenguaje y del pensamiento. Su 

propuesta culmina en un pensamiento a partir del símbolo. Exploramos 

con él los distintos ángulos teóricos implicados en el símbolo. 

Palabras clave: Ricœur, símbolo, lenguaje, racionalidad 

 

 

1. Introducción 

El1 pensamiento de Paul Ricœur gravita en torno a una constatación: 

la crisis en la que estamos inmersos pertenece a nuestra época, pero 

también a cada uno de nosotros en tanto que hijos de nuestro tiempo. 

Es una crisis compartida, a la vez que una situación de la filosofía. La 

luz buscada por la modernidad ha supuesto el olvido de lo arcaico, de 

lo nocturno, de lo onírico, señala Ricœur citando a Bachelard en su 

Poética del espacio (1957). Simultáneamente el lenguaje se ha hecho 

transparente, se ha depurado en orden a su precisión, se ha tecnificado. 

Se expulsa del campo de la razón todo lo que no es formalizable, 

apropiable, predecible. La razón se ha ido estrechando y, con ella, el 

pensamiento, y con ella, la palabra. Asfixiados por una cierta 

modernidad, buscamos respirar de nuevo. La atención prestada al 

lenguaje es un intento de superar esta crisis de sentido; del sentido de 

la palabra, del sentido del mundo y del ser humano.   

Ricœur ve en el símbolo una fuente de oxígeno para el 

pensamiento; una palabra que da que pensar, capaz de volver a la 

riqueza del sentido, de superar la estrechez de la razón. Una reflexión 

sobre la crisis de la modernidad, lo es, también, necesariamente, y a 

la vez, sobre la crisis del lenguaje. Pensamiento y lenguaje no se dan 

el uno sin el otro. La palabra nos da que pensar y nos brinda qué pensar. 

 
1  Proyecto PID2022-139027NA-I00 financiado por MCIN/ AEI / 

10.13039/501100011033 / FEDER, UE. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

257 

La riqueza de la significación no solo abre la plenitud del mundo, sino 

también la nuestra, siempre inmersos en él. Lo que hacemos con el 

mundo, lo hemos hecho previamente con nosotros y con el lenguaje. 

Las filosofías del punto de partida producen un desplazamiento, 

incitan al pensamiento a un movimiento hacia atrás, a la búsqueda de 

algo en el principio. Ricœur abre en lo simbólico2 la posibilidad de partir 

de la plenitud del lenguaje y del sentido siempre ahí, aquí y ahora, sin 

necesidad de buscar en otro lugar. 

Este sentido no es construido. He ahí uno de los mayores enigmas 

propuestos al hombre. No se trata de hacer, de poner piedra sobre 

piedra, sino de reconocer y, en ese reconocimiento, de reconocerse. 

Filosofar no es construir sentido desde algún punto de partida, desde 

algún axioma en el principio.  

Habitamos ya en la plenitud del sentido, hablamos en la plenitud 

del lenguaje en la que todo ha sido dicho. Pero hemos olvidado el lugar 

en el que estamos y la palabra que nos mueve. En ese olvido, se ha 

empobrecido el lenguaje y se ha quedado desierta la tierra, el hombre 

deambula como un desconocido entre los fantasmas que nos brindan 

los flujos de imágenes, de información. Nos roban la atención y, con 

ella, la percepción y, con ella, la vida.  

La atención no es aquello que prestamos a las impresiones, 

atender y percibir se conjugan en un mismo acto y, en este, son 

indiscernibles. La crisis de la modernidad ha desembocado en una crisis 

de atención, no miramos ya las cosas, hemos dejado de percibirlas, 

proyectamos sobre ellas y las perdemos de vista. «La atención hace 

aparecer algo que, en otro sentido, estaba allí» afirma Paul Ricœur 

(2020: 77). Y es la desatención lo que hace desaparecer la riqueza de 

las cosas, lo que esquilma la riqueza del mundo. La riqueza del mundo, 

 
2 Ricœur 2020: 177. La reflexión sobre el pensamiento del símbolo presentado en 

este artículo sirve de eje fundamental para el presente trabajo. 



María Jesús Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra 

258 

no, sino la del hombre, le empobrece.  

Frente a la riqueza y la plenitud del lenguaje, se halla el ansia 

formalizadora que expulsa todo sentido que no sea reproducible, 

técnico, transparente. Tal ansia ve en el lenguaje de la metafísica algo 

ya desfasado, trasnochado; algo que no tiene ya nada a qué referirse, 

salvo, volviendo sobre sí, a su propia decadencia. ¿Y nosotros? ¿Qué 

hay de nosotros?  

La primera tarea, afirma Ricœur (177) «no es comenzar, sino, en 

medio de la palabra, recordarse». Citamos un texto muy elocuente que 

merece ser reflexionado: 

 

Si nos ocupamos del problema del símbolo ahora, en este 

periodo de la historia, es por la relación con ciertos rasgos de 

nuestra «modernidad» y como respuesta a esta misma 

«modernidad». El momento histórico de la filosofía del 

símbolo es el del olvido y también el de la restauración. Olvido 

de las hierofanías, olvido de los signos de lo sagrado; pérdida 

del hombre mismo como perteneciente a lo sagrado. Este 

olvido, lo sabemos, es la contrapartida de la tarea grandiosa 

de alimentar a los hombres, satisfacer sus necesidades 

dominando la naturaleza a través de una técnica planetaria. 

El oscuro reconocimiento de este olvido nos mueve y nos 

lanza a restaurar el lenguaje integral. (178) 

 

No es la primera vez que la filosofía se acerca al símbolo, que 

reflexiona sobre él, intentando abordarlo desde el pensamiento. Parece 

que, en los momentos de crisis, la filosofía recurre al símbolo como 

última tabla de salvación. En él ve una posibilidad de restauración de 

la riqueza en peligro o de la riqueza perdida. La potencia de la cultura 

y del pensamiento habita en el secreto corazón de lo simbólico. Cuando 

se pierde el símbolo, cuando deja de ser operativo, todo lo demás se 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

259 

viene abajo como un castillo de naipes. En gran medida una civilización 

es, en lo más íntimo, la constelación simbólica que instaura su sentido, 

que la incardina en relación con la naturaleza y con lo sagrado. Siempre 

subyace a esta reflexión la compleja, poliédrica, relación de la filosofía 

con la religión.  

Muchos siglos atrás nos encontramos al neoplatónico Jámblico3 

construyendo una noción de símbolo, capaz de leer, desde la noción 

platónica de belleza, la operatividad de los misterios y los rituales. 

Quiere salvar la civilización helénica de su hundimiento inevitable. Ve 

en el tratamiento de lo simbólico la oportunidad de armonizar filosofía 

y ritual, pensamiento e imaginación. La amenaza en aquel momento 

era otra religión que se conformaba teóricamente sobre su mismo 

marco filosófico, pero que se abría a imágenes distintas, a rituales 

diferentes, en definitiva, podía compartir su pensamiento y transmitirlo, 

pero no compartía sus símbolos, ni sus rituales; que se convertirían, 

ya para siempre, en objeto de arqueología.  

No hay indicios de que Ricœur leyera a Jámblico, aunque es sabido 

su profundo conocimiento de la tradición platónica. Tal vez la 

convergencia tiene que ver también con una coincidencia del tiempo 

histórico. Como sucedió en el helenismo, nuestra civilización tal y como 

la conocemos se asoma al abismo. En cierta modernidad y, sobre todo, 

en su deriva actual, con el estrechamiento de la razón, se va dejando 

al hombre cada vez menos espacio. No se trata de ser apocalípticos, ni 

de añorar tiempos pasados. Pero, sea dicho con toda la serenidad del 

mundo, no es una cosa que pueda ocultarse la profunda decadencia de 

 
3 Jámblico construye una noción de lo simbólico que busca establecer un punto de 

convergencia entre todas las manifestaciones de la civilización pagana desde la 

filosofía. Mitos, símbolos y rituales vienen a interpretarse desde el símbolo como 

concepto filosófico. Con ello, como señala Saget, abre el ámbito del símbolo a la 

reflexión filosófica e inicia la fenomenología de las religiones. La complementariedad 

de ambos pensadores es innegable. El acercamiento a esta tradición da a la lectura 

de Paul Ricœur una resonancia filosófica ampliada, mientras que su pensamiento 

genera un lenguaje actual desde el que interpretarla. Para una introducción a la 

cuestión, Hermoso Félix 2024. 



María Jesús Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra 

260 

la cultura, su intenso malestar. No digo con ello que no haya unos 

cuantos intelectuales capaces de desarrollar con brillantez el 

pensamiento, la agudeza de la crítica o la belleza del lenguaje.  

Se trata de una decadencia mucho más honda, que se hace 

evidente en nuestras universidades, en el desaforado tono con el que 

las humanidades son introducidas en el marco de las llamadas ciencias 

duras4, en lo absurdo de la metodología5 con la que se propone su 

abordaje, en el modo en que su naturaleza se mide por su utilidad para 

cualquier cosa o simplemente por las modas.  

La inteligencia artificial ha tomado ahora el panorama académico, 

como si las humanidades fuesen construcción de discursos6, como si 

en la superficie de un lenguaje construido por algoritmos quedase 

rastro alguno de inteligencia. La inteligencia artificial es el signo de 

nuestro tiempo. Efectivamente, cuando la razón se estrecha, hasta 

identificarse con la lógica, la inteligencia se hace artificial. Manera 

pomposa de decir que ha muerto. Nietzsche anunció la muerte de dios 

y hoy, algún siglo después nos toca anunciar la defunción de la 

inteligencia. Y no es casualidad, el destino de lo sagrado acaba 

señalando el destino del pensamiento.  

Si en el helenismo la civilización estaba siendo amenazada y 

sucumbió por sustitución, la nuestra está herida por vaciamiento. No 

 
4 Desde Dilthey la filosofía trata de dar respuesta a esta situación, tratando de 

defender su espacio propio y su método diferencial. Tras él, la hermenéutica y la 

fenomenología tratan de desarrollar y clarificar ese método propio cuyo rigor 

específico no tiene por qué asimilase al de las ciencias de la naturaleza. Cf. Dilthey 

(1949) Introducción a las ciencias del espíritu (trad. E. Imaz) México, FCE; Husserl 

E. (2008) La crisis de las ciencias europeas (trad. de Iribarne, J.) Madrid, Prometeo; 

Heidegger, M. (2003) ¿Qué es Metafísica? (trad. Zubiri, X.), Madrid, Renacimiento. 
5  Braidotti (2015) p. 15, se refiere a esto como una «versión superficial del 

neoempirismo». 
6 Contra esta postura, un lugar común de la filosofía, al que la literatura recurre una 

y otra vez, lo constituye la crítica de Platón a la escritura al final del Fedro (Phdr. 277 

a). Wieland (1991), ha interpretado esta crítica y la incomunicabilidad del 

pensamiento platónico como algo consustancial al carácter de dynamis, de capacidad, 

del saber filosófico. Este ha de ser adquirido por cada sujeto a partir de una 

transformación de la propia instancia sapiente. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

261 

luchamos con la emergencia de una religión que se impone, sino con 

el vaciamiento de toda vinculación con lo sagrado y finalmente con el 

vaciamiento de toda vinculación con el pensamiento. El nihilismo ha 

alcanzado a la inteligencia. Si no sabemos ya qué es el hombre, cómo 

vamos a saber qué son o qué fueron las humanidades. No se trata, sin 

embargo, de añorar tiempos pasados, que seguramente, no fueron 

mucho mejores que este, sino de superar el vaciamiento, de superar el 

nihilismo desde lo concreto de nuestra existencia, desde lo imperioso 

de nuestras necesidades, desde nuestra situación, esa única e 

irremplazable, en el tiempo histórico y en el tiempo biográfico.  

No comparto el optimismo epocal de Ricœur, pero es, quizá, la 

única salida para no hundirnos en el abatimiento; una salida que nos 

permite emboscarnos, como en La emboscadura de Jünger (2023), a 

la espera de tiempos mejores. La apuesta de Ricœur es un canto al 

tiempo que nos constituye, el intento de destilar la última esperanza 

real de restauración, que no mire hacia atrás, hacia ningún punto de 

partida: 

 

Ahora bien, esto también es un regalo de la «modernidad»; 

pues nosotros, modernos, somos los hombres de la filología, 

de la exégesis, de la fenomenología de la religión, del 

psicoanálisis del lenguaje. Así, es la misma época la que 

desarrolla la posibilidad de vaciar el lenguaje y la de llenarlo 

de nuevo. (Ricœur 2020: 178) 

 

De llenarlo de nuevo, porque partimos de la plenitud del lenguaje 

y del sentido siempre ahí. Ello convierte a la filosofía de Ricœur en una 

filosofía del recuerdo al más puro estilo platónico. Y al más puro estilo 

platónico se demanda un logos vivo, capaz de arraigar en lo más 

profundo del alma y de abrir el espacio de la memoria. «La primera 

tarea no es comenzar, sino, en medio de la palabra, (en medio del logos, 



María Jesús Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra 

262 

podríamos añadir) recordarse» (77). Es un verdadero bálsamo para los 

oídos, como cuando creemos que hemos perdido algo muy valioso y, 

de repente, nos acordamos de dónde está. Y, sobre todo, nos 

acordamos de que nos sigue perteneciendo, de que podemos volver a 

contar con ello, mejor, de que siempre habíamos contado con ello. Es, 

efectivamente, una promesa de salvación y bien vale la pena apostar 

por ella o, siguiendo a Ricœur, comprenderla para creerla y para a partir 

de la confianza, comenzar a comprender.  

En este círculo de la hermenéutica se mueve la comprensión del 

símbolo. Para acceder a su sentido, para resonar con él se necesita 

creer, pero ya no creemos. Hemos perdido la primera ingenuidad que 

otorga poder a la palabra simbólica, hemos perdido la creencia. «No 

podemos seguir viviendo, según la creencia originaria, los grandes 

simbolismos del cielo, de la vegetación, del agua, de las piedras, de la 

luna». Hemos sido expulsados del paraíso de esta primera ingenuidad 

por el colmillo afilado de la crítica. Y ella es la que debe devolvernos al 

paraíso maduro de una segunda ingenuidad.  

 

Podemos nosotros, modernos, en y por la crítica, tender a 

una segunda ingenuidad. Pues somos los hijos de la crítica – 

de la filología, de la exégesis, del psicoanálisis –, pero 

entrevemos ahora una crítica que sería restauradora y no 

reductora. Dicho de otra manera: la manera de entender de 

nuevo es interpretando (190, 191).  

 

Se puede revertir la crítica y, desde la crítica, recuperar un acceso 

al sentido, siempre ya ahí, en la plenitud del lenguaje. Pero tenemos 

que reconocer que necesitamos oxígeno y atrevernos a respirar sin 

mascarillas, sin miedo a contaminarnos de los virus de la religión y los 

mitos; admitir que, en esta restauración, no solo sale ganando el 

pensamiento, sino que también es restaurado el poder de lo simbólico. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

263 

Tenemos que dejar de despreciar y aprender a reconocer, sin miedo, la 

inteligencia que sostiene el símbolo. Solo así podemos creer para 

comprender. La exégesis del símbolo supone también la restauración 

del cuidado hacia nuestra tradición, sea filosófica, sea mítica, sea 

religiosa, sea poética.  

El amor religa, traza el vínculo que habla de la reunión que se 

produce en el símbolo. La hermeneútica que requiere lo simbólico, es 

una hermenéutica amorosa, una atención amorosa al mundo y al 

lenguaje; al otro, que me interroga en su finitud y en la mía.  

El verbo griego al que remite el sustantivo símbolo es sym-ballo, 

reunir. En el símbolo se reúnen, se convocan y convergen dos espacios 

imposibles, lo literal y lo intraducible, el cuerpo de la palabra y el alma 

del sentido. Aquí el lenguaje es una expresión de la realidad, hay una 

ontología implícita en el símbolo, su dinámica nos conduce al corazón 

del mundo, donde nos reencontramos con nuestro corazón perdido. El 

símbolo es sanador, sutura las heridas, nos religa, nos restaura. De ahí 

que:  

 

Una simbólica que no fuera nada más que una simbólica del 

alma, del sujeto, del yo, sería iconoclasta desde su comienzo, 

por representar una escisión entre la función psíquica y las 

otras funciones del símbolo: función cósmica, nocturna, 

onírica, poética; un símbolo de la subjetividad marca ya la 

ruptura de la totalidad simbólica. El símbolo empieza a ser 

destruido cuando cesa de vibrar en diversos registros: 

cósmico, existencial. (Ricœur 1965: 34) 

 

2. Una criteriología del símbolo 

Para comprender mejor la propuesta de Paul Ricœur, vamos a 

acompañarle en lo él denomina: una criteriología del símbolo (Ricœur 

2020: 179). Esta es llevada a cabo en tres momentos: distinción de las 



María Jesús Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra 

264 

zonas de emergencia de los símbolos; delimitación de la estructura de 

significación simbólica y distinción de los estadios de una filosofía del 

símbolo.  

 

2.1. Distinción de las zonas de emergencia de los símbolos 

La primera es el espacio de los mitos y los ritos. El lenguaje sagrado, 

la expresión de las hierofanías. En este ámbito sigue a Mircea Eliade y 

al trabajo realizado por la fenomenología de las religiones. Recurre a 

los ejemplos que este interpreta en su Tratado de historia de las 

religiones (Eliade 1974). Uno de ellos es el cielo:  

 

el del cielo: símbolo de lo muy arriba, de lo elevado y de lo 

inmenso, de lo poderoso y de lo ordenado, del clarividente y 

del sabio, del soberano, de lo inmutable, este símbolo es 

propiamente inagotable y se ramifica en los tres órdenes: 

cósmico, ético y político (Ricœur 2020: 179). 

 

La segunda zona de emergencia la constituyen los símbolos 

operantes en la psicología, se refiere fundamentalmente a los 

arquetipos jungianos, que «sobrepasan la historia individual, la 

arqueología privada de un sujeto, y se sumergen en un fondo 

imaginario común a toda cultura» (180). El símbolo habla de las 

potencialidades del hombre, de su capacidad de desarrollo y de 

apertura a lo numinoso como terapia de los malestares psicológicos 

cotidianos. En lo que denomina platonismo psicológico de Jung, «el 

símbolo alimenta temas de meditación capaces de jalonar y guiar el 

devenir sí mismo». Esta terapia se pone en relación con la denominada 

función cosmo-teológica de los símbolos en Eliade, también en ellos el 

hombre es incardinado en lo sagrado. 

La tercera zona de emergencia es la más relevante a mi parecer, 

se trata de la imaginación poética. Al tratar este aspecto, Ricœur 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

265 

recurre nuevamente a Bachelard y a su Poética del espacio. La 

actividad de la imaginación es central en la emergencia simbólica, en 

todas sus perspectivas. Esta da pie a Ricœur a reflexionar sobre la 

imagen. La imagen poética no es una imagen que representa e irrealiza 

la cosa, que la sustituye y ocupa su lugar. Esta imagen-representación 

no alcanza el corazón de la imagen poética. Antes bien, la contraviene, 

es su contrapunto. En la imagen poética no hay nada que representar, 

no hay una sustitución sino expresión activa, que crea y transforma la 

realidad del hablante. La imaginación poética es una imaginación 

creadora que se sitúa en el punto de emergencia de la realidad y del 

lenguaje. La imagen poética nos pone en el origen del ser hablante, 

dice Bachelard, en ella «llega a ser un ser nuevo de nuestro lenguaje, 

nos expresa haciéndonos lo que ella expresa» (1993).  

El carácter transformador, instaurador del símbolo se refleja en la 

imagen poética de un modo fácil de comprender, cerca de la 

sensibilidad del hombre contemporáneo, a la vez que alejado de 

prejuicios. Quizá, por ello, se convierte en el lugar privilegiado de 

análisis de su dinámica interna. Más allá de la interpretación de 

símbolos concretos, en la imagen poética se nos entrega algo así como 

una ontología simbólica. La imagen poética nos hace, nos realiza 

efectivamente, es una especie de asimilación al sentido, de mimesis 

actuante. El sentido que expresa es, sin duda, transversal a lo humano, 

común y, sin embargo, nos hace de modo concreto, personal e 

intransferible. A cada uno lo realiza según su situación, según su 

carácter, según su sensibilidad. La imagen poética es universal y a la 

vez y, por ello, concreta: 

 

Esta imagen-verbo que ya no es, por tanto, la imagen-

representación es lo que aquí yo llamo símbolo. La única 

diferencia con las dos situaciones precedentes es que el 

símbolo poético […] es detectado en el momento en que es 



María Jesús Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra 

266 

una emergencia del lenguaje, donde pone al lenguaje en 

estado de emergencia, en lugar de ser resituado en la 

estabilidad hierática bajo la protección del rito y del mito, 

como en la historia de las religiones. En el fondo, habría que 

comprender que lo que nace y renace en la imagen poética 

es la misma estructura simbólica que habita los sueños más 

proféticos de nuestro devenir íntimo y que sostiene el 

lenguaje de lo sagrado bajo sus formas más arcaicas y 

estables (Ricœur 2020: 181). 

 

Es interesante lo que aquí señala Ricœur: «el símbolo poético es 

detectado en el momento en que es una emergencia del lenguaje, 

donde pone al lenguaje en estado de emergencia». Esta afirmación 

evidencia que, en la imagen poética, en lo que él llama imagen-verbo, 

el símbolo se muestra en su carácter activo, como expresión 

transformadora de todo aquel que se ponga en juego en el seno del 

lenguaje. Me atrevería a decir que esta transformación es el paso 

previo de toda interpretación, de todo pensamiento a partir del símbolo. 

Ella misma forma parte del círculo hermenéutico.  

 

2.2. La estructura simbólica de significación 

2.2.1. 

En la comprensión de la estructura simbólica, Ricœur busca el foco 

unificador de los diferentes ámbitos de emergencia de lo simbólico. Si 

en lo anterior hay una enumeración de lugares, ahora se tratará de 

explicar la naturaleza, el modo en que funciona la semántica del 

símbolo o el modo en que el símbolo instaura estructuras de significado 

específicas: 

 

Así, frente a los signos técnicos perfectamente transparentes 

que solo dicen lo que quieren decir, los signos simbólicos son 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

267 

opacos, porque el sentido primero, literal, patente, apunta él 

mismo analógicamente a un sentido segundo que no está 

dado de otra manera que a través de él […]. Esta opacidad es 

la profundidad misma del símbolo inagotable, como diremos. 

(182, 183) 

 

Frente al signo técnico, cuyo significado es transparente, plano, 

dice lo que quiere decir y nada más, es unívoco, con un referente 

claramente delimitado; el símbolo guarda en su modo de significar una 

especial complejidad. Se mueve en dos niveles, al nivel de la literalidad 

se añade otro que no es ya literalizable, que es intraducible. De esa 

intraducibilidad habla la opacidad del símbolo, en tanto que 

profundidad inagotable. La oscuridad7 que conlleva lo simbólico no es 

la ceguera de lo irracional, la obturación del sentido, sino, por el 

contrario, la apertura de un sentido no asible de una vez por todas, de 

una vez para todos.  

Para significar, el símbolo necesita hacer algo con el hablante, 

necesita implicarle en un proceso de conversión hacia lo significado que 

se opera de manera analógica: «En el símbolo no puedo objetivar la 

relación analógica que liga el sentido segundo al sentido primero; es 

viviendo en el sentido primero como soy llevado a través de él más allá 

de sí mismo» (183). Esta analogía es existencial, necesita la 

implicación, dicho de otro modo, es intraducible por exceso, reclama 

de la experiencia, que, cada vez, ha de participar del sentido, debe co-

crearlo actualmente para comprenderlo.  

En este ámbito del símbolo resuena la reflexión platónica sobre la 

indecibilidad del lenguaje. Todo logos vivo8 es, por definición, indecible, 

 
7 La tradición platónica que inicia la reflexión sobre el símbolo es, a la vez que un 

pensamiento de la luz, un pensamiento de la oscuridad que conlleva la luz inteligible. 

De ahí el carácter inefable del bien que viene a expresarse como divina tiniebla en 

pensadores como el Pseudo-Dionisio.  
8 Phdr. 277 a 



María Jesús Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra 

268 

en cierto modo inefable. No se trata aquí de ninguna inefabilidad 

mística que requiera un rapto gratuito, sino de la inefabilidad que 

siempre contiene la experiencia (Wieland 1981); porque es 

intransferible, irrepetible, única en cada caso, aunque remita a lo 

universal y precisamente porque remite a lo universal desde la 

situación concreta de mi existencia. La vinculación analógica ha de ser 

vivida, realizada en la experiencia, recreada en el modo específico de 

mi vida. Por ello, no puede formularse, no puede traducirse; por ello, 

para mí no significa nada que mi vecino haya llegado a comprender 

esta analogía (él puede ser maravillosamente feliz y yo estar hundido 

en la miseria). Su sentido, para mí, no significa nada. A no ser que 

haga su mismo camino y podremos entendernos, siempre hasta cierto 

punto, desde el cariz universal de lo significado, que solo adquiere 

sentido, insisto, en lo concreto. El sentido es siempre sentido propio, 

aunque compartido por una comunidad, ligada por la constelación 

semántica de sus símbolos a la naturaleza y a lo sagrado.  

Ricœur tiene pavor a una comprensión de lo simbólico que 

suponga despersonalización. Esa transformación del sujeto que se 

opera en el símbolo no ha de conllevar la subsunción del individuo 

concreto en un Yo impersonal. Ello le lleva a criticar al Yo trascendental 

de Husserl tanto como al sujeto trascendental kantiano. En unas 

páginas sobre la atención afirma lo siguiente: 

 

Desgraciadamente, Husserl ha seguido la tradición del 

idealismo buscando el sujeto de la atención en algún Yo 

trascendental que opone al Yo empírico. Es el sujeto 

impersonal. Podemos pensar, al contrario, que la atención es 

el acto más personal; si la verdad solo aparece a los espíritus 

atentos, no aparece al pensamiento en general sino a tal 

espíritu, en tal momento de su historia. Su presencia es tan 

contingente e individual como sus implicaciones lógicas son 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

269 

necesarias y anónimas. Un acto impersonal es tan absurdo 

como un acto sin intencionalidad. La impersonalidad, o más 

bien el anonimato, es la marca del objeto lógico. Hay 

unificación del saber -es decir, del capital de cogitata de la 

humanidad- pero no desvanecimiento de las personas en 

beneficio de alguna monstruosa entidad sin rostro. Las 

personas pueden coincidir con otros por pretensión {visée} 

convergente sin abolirse en lo impersonal. Solo la 

intencionalidad del conocimiento puede hacernos comprender 

cómo un objeto puede ser común entre conciencias múltiples 

(Ricœur 2020: 90). 

 

Mucho tiene que ver la atención con lo simbólico, con el modo en 

que actúa sobre la mirada del hombre, ensanchándola, hasta permitirle 

tomar la medida de lo sagrado, de lo no objetivable. Y aquí «mirada» 

en la tradición antigua, es una imagen de la experiencia. Mirar no es 

ponerse enfrente, es atender en esa convergencia imposible entre lo 

sagrado y el individuo, y es también atenderse a sí mismo como 

expresión y símbolo de lo sagrado.  

Ricœur entiende la mirada atenta como un acto intencional que se 

pone en frente aquello a lo que se dirige. Por ello, detiene la filosofía 

de la atención, rebasándola en una filosofía del misterio. El miedo a 

esa entidad monstruosa hace que sujete la atención al espacio del 

individuo: 

 

[…] la filosofía, incluso cuando ella pone el acento sobre el 

papel de la atención, se encuentra sin cesar atormentada por 

el mito de un sujeto impersonal […] La atención se encuentra, 

dice Gabriel Marcel, en el nivel de lo problematizable y no 

llega al del misterio; con lo problematizable los criterios de 

validez son independientes del X que los reconoce y de su 



María Jesús Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra 

270 

grado de pureza o de recogimiento; en el misterio, me 

encuentro «implicado», en el sentido en que uno «está 

implicado en un asunto». Allí, es mejor hablar de 

recogimiento o, mejor, de disponibilidad. 

 

Esta reflexión separa a Ricœur del análisis de la naturaleza de lo 

simbólico en el mundo antiguo. Jámblico afirma que «la atención al 

momento presente» (Jámblico, Myst. VIII 4. 31) es la única ayuda 

indispensable para acceder al sentido. El símbolo brinda al hombre un 

trabajo con la atención, atrae su mirada, la centra, la tensa, la 

ensancha. El símbolo actúa sobre la atención, establece un juego en el 

que el que busca conocer es transformado como condición 

indispensable del conocimiento.  

La analogía que sostiene lo simbólico, no atiende a la semejanza 

de dos nociones, sino que abre una asimilación operante en el alma. 

Aquí Ricœur vuelve a converger con la filosofía antigua. Citando a 

Blondel afirma:  

 

Maurice Blondel decía: «Las analogías se basan menos en 

semejanzas nocionales (similitudines) que, en una 

estimulación interior, una solicitación asimilativa (intentio ad 

assimilationem)». En efecto, a diferencia de una comparación 

que consideramos desde fuera, el símbolo es el movimiento 

mismo del sentido primario que nos hace participar en el 

sentido latente y así nos asimila a lo simbolizado, sin que 

podamos dominar intelectualmente la similitud. En este 

sentido el símbolo es donador, porque es una intencionalidad 

primaria que da el sentido segundo (Ricœur 2020: 183). 

 

En el mundo antiguo el modo de la donación es una apertura de 

la atención, que podemos llamar también recogimiento del alma y de 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

271 

la sensibilidad. La conexión del símbolo con la atención es un camino 

no explorado suficientemente por Ricœur, que colapsa la reflexión en 

el miedo a la despersonalización.  

 

2.2.2. El símbolo frente a la alegoría 

Una estructura de significación vecina es la alegoría, que se mueve en 

un ámbito mucho más superficial. En ella se da una relación de 

traducción entre el sentido primario y el sentido secundario. No 

establece con el sujeto el juego propio de lo simbólico. No hay 

implicación ni transformación sino simple traducción: «una vez hecha 

la traducción, podemos desprendernos de la alegoría, a partir de ahora 

inútil» (184). El segundo sentido es accesible, actúa como referente 

claro del primer sentido. Son intercambiables, son traducibles, ambos 

se mueven en la literalidad, su vínculo es externo, su semejanza 

simétrica. Puedo hablar, por ejemplo, de las perlas que brillan entre los 

labios de mi amada. Y puedo sustituir, sin más, dientes por perlas, 

puedo realizar tranquilamente la traducción.   

Ahora bien, se enmarca aquí un problema hermenéutico de primer 

orden. Siempre puedo alegorizar el símbolo, convertirlo en traducible 

y despojarlo de sentido. Siempre que no esté yo dispuesto a jugar y a 

ponerme en juego. Para que el símbolo me interpele, tengo que estar 

en la disposición de ser interpelado. Soy, de algún modo, la caja de 

resonancia del símbolo. Si me niego a tocar la melodía, esta permanece 

latente, pasa desapercibida.  

El símbolo es un reto a la interpretación y emerge en ella, ambos 

extremos forman parte del mismo organismo. Sin el juego de la 

interpretación, el símbolo permanece inoperante, una mala 

hermenéutica deseca al símbolo. Y para una buena hermenéutica, 

todos los seres devienen símbolo, expresión de sentido; no solo los 

símbolos míticos. Hay una ontología implícita en el símbolo, que hace 

posible la hermenéutica como labor ética y estética a la vez que 



María Jesús Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra 

272 

epistémica. 

 

2.3. Estadios de la interpretación simbólica 

Acabamos nuestro acercamiento al símbolo atendiendo a los diferentes 

estadios de la interpretación, que demarcan diferentes modos de 

interpretar. Cada uno de ellos va delimitando diferentes niveles de 

profundidad en la interpretación simbólica.  El primero atiende a la 

fenomenología de las religiones, donde el símbolo se interpreta por el 

símbolo, por el lugar que cada símbolo toma en una constelación 

semántica. Ahí «comprender un símbolo es situarlo en una totalidad 

homogénea al símbolo, pero más vasta que él y que, en el plano mismo 

del símbolo, constituye sistema» (188). 

La hermenéutica constituye la segunda etapa que culmina en un 

pensamiento a partir del símbolo. Este último es el que busca Ricœur, 

como convergencia entre el ámbito de lo simbólico y el pensar filosófico. 

En él se encuentra la esperanza de superar el vaciamiento del lenguaje 

y el estrechamiento de la razón. Emerge un pensamiento amplio, que 

nace del trasfondo inagotable de lo simbólico. Allí, filosofía, poesía y 

religión establecen vínculos enriquecedores capaces de abrir un nuevo 

tiempo para el pensar y la racionalidad.  

En la hermenéutica encontramos ya una inteligencia concernida, 

queremos de nuevo ser interpelados; recobrar una segunda ingenuidad 

a través de la crítica restauradora. Volver a creer interpretando. Aquí 

se abre el círculo hermenéutico al que nos referíamos al inicio. En esta 

conjunción entre creencia y crítica se posibilita el último estadio 

señalado por Ricœur. La apuesta de su filosofía: «el pensar a partir del 

símbolo».  

 

Será la etapa propiamente filosófica, la de un pensamiento a 

partir del símbolo. El filósofo participa en el reino de los 

símbolos por la intermediación de la fenomenología de la 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

273 

religión, de los mitos y de la poesía tal y como se ha evocado 

en la primera parte, y por la intermediación de la 

hermenéutica precisa textos singulares, como acabamos de 

caracterizarla. Pero su tarea propia se encuentra más allá. 

¿En qué consiste, sin dejarse caer en una interpretación 

alegorizante? Si se excluye encontrar una filosofía escondida 

en los símbolos, disfrazada bajo el ropaje imaginativo del mito, 

queda filosofar a partir de los símbolos. Queda, según una 

expresión propuesta al principio, promover el sentido, formar 

el sentido en una interpretación creadora. (193, 194) 

 

3. Conclusión 

Concluimos poniendo el foco en el modo en que la filosofía llega a 

comprender en los momentos de crisis el carácter fundamental de los 

símbolos para una civilización, que agoniza sin su constelación 

simbólica. Ricœur pertenece a una larga tradición que se remonta a la 

Filosofía Antigua y a su tratamiento del símbolo y la imagen. Tal vez la 

filosofía siempre fue eso, no secularización sino depuración de lo 

sagrado, su cuidado; el intento de salvaguardar la riqueza de lo 

humano y de sus vínculos vitales de la superstición y de la crítica 

reductora. El logos vivo, el poder de la palabra socrática, son ya un 

pensamiento a partir del símbolo, un pensar simbólico que reconoce el 

poder de la expresión y de la imagen.  

Ricœur da nueva voz a una tarea que pertenece al corazón de 

nuestra tradición filosófica. Recuperar los símbolos a través de la crítica 

restauradora, pensar a partir del símbolo, recuperar la imagen 

simbólica en la dimensión del pensamiento: 

 

No es el lamento de Atlántidas hundidas lo que nos anima, 

sino la esperanza de una recreación del lenguaje; 

atravesando el desierto de la crítica queremos ser 



María Jesús Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra 

274 

interpelados de nuevo (178). 

 

 

 

Bibliografía 

Autores antiguos 

Platón (1988) Banquete, Fedro, en Diálogos III. Trad. de M. Martínez 

y E. Lledó. Madrid: Gredos. 

Jámblico (1997) Sobre los misterios egipcios. Trad. de E. Ramos 

Jurado. Madrid: Gredos. 

 

Autores modernos 

Bachelard, G. (1957) La poética del espacio. Trad. española en 

Madrid: FCE, 1993.  

Braidotti, R. (2015) Lo Posthumano, Barcelona, Gedisa. 

Dilthey (1949) Introducción a las ciencias del espíritu. Trad. de E. 

Imaz. México: FCE. 

Eliade, M. (1974) Tratado de Historia de las religiones, 2 vols. Madrid: 

Cristiandad. 

Heidegger, M. (2003) ¿Qué es Metafísica? Trad., X. Zubiri. Madrid: 

Renacimiento. 

Hermoso Félix, M.J.  (2024). “Jámblico”, en Guía Comares de 

Neoplatonismo. Madrid: Comares. 

Husserl E. (2008) La crisis de las ciencias europeas. Trad. de J. 

Iribarne. Madrid: Prometeo. 

Jünger, E. (2023) La emboscadura. Trad. de Sánchez Pascual. 

Barcelona: Tusquets. 

Ricœur, P. (2020) “El símbolo da qué pensar”. Trad. española en 

Antropología Filosófica. Madrid: BAC. 

Ricœur, P. (1965) “Hermenéutica de los símbolos y reflexión 

filosófica'' Trad. de H. Giannini. En Anales de la Universidad de Chile, 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

275 

Octubre-Diciembre, 6–42.  

Ricœur, P. (2020) “La atención. Estudio fenomenológico de la 

atención y de sus conexiones filosóficas”. Trad. española en 

Antropología Filosófica. Madrid: BAC. 

Wieland, W. (1991) “Las críticas de Platón a la escritura y los límites 

de la comunicabilidad”, Méthexis, 4: 19–37. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



María Jesús Hermoso Félix, Restaurar el lenguaje, pensar en la palabra 

276 

 

 

 


