
Critical Hermeneutics, 9(2), 2025                                                                    Received:  16/07/2025 
Biannual International Journal of Philosophy                                                     Accepted:  04/11/2025  
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index                                                          Published:  20/01/2026  
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6700 

 

 

La serpiente adámica en el pensamiento de Paul 

Ricœur: algunos apuntes 

 

(The Adamian Serpent in Paul Ricoeur’s Thought:  

Some Notes) 

 

Francisco Javier Bernal Acero 

National University of Distance Education - ES 

 

 

Abstract 

In this work, we present some significant points of Paul Ricoeur's 

thinking on the character of the serpent in the Adamic myth. Ricoeur 

studies this myth in depth, subjecting it to a process of 

demythologization that allows for a proper understanding of the symbol, 

in which the serpent stands out as an ambivalent character. Despite its 

identification as the «Other», the serpent maintains substantial 

affinities with man, such as its intelligence and nakedness, but it also 

maintains notable differences, such as its «cunning for evil» compared 

to human innocence. This evil is exposed by Ricoeur in successive 

degrees of exteriorization, leading to the analysis of the traditional 

identification of the serpent with the figures of the devil-demon-Satan. 

Throughout the theme, as Ricoeur proposes, there remains a residue 

of uncertainty, a remnant impossible to demythologize, which 

ultimately leads us to continue asking ourselves what or who the 

serpent really is. 

Keywords: serpent, evil, devil, Satan, Ricoeur 

 



Francisco Javier Bernal Acero, La serpiente adámica en el pensamiento de Paul Ricoeur 

184 

Resumen  

Presentamos en este trabajo algunos puntos significativos del 

pensamiento de Paul Ricœur sobre el personaje de la serpiente en el 

mito adámico. Ricœur estudia dicho mito en profundidad, sometiéndolo 

a un proceso de desmitologización que permita una comprensión 

adecuada del símbolo, en el cual destaca la serpiente como personaje 

ambivalente. Pese a su identificación como el «Otro», la serpiente 

guarda afinidades sustanciales con el hombre, como su inteligencia y 

su desnudez, pero mantiene también notorias diferencias, como su 

«astucia para el mal» frente a la inocencia humana. Un mal que es 

expuesto por Ricœur en grados sucesivos de exteriorización, hasta 

desembocar en el análisis de la identificación tradicional de la serpiente 

con las figuras del diablo-demonio-Satanás. En todo el tema, según lo 

plantea Ricœur, queda un residuo de incertidumbre, un resto imposible 

de desmitologizar, que nos lleva al final a seguir preguntándonos qué 

o quién sea realmente la serpiente. 

Palabras clave: serpiente, mal, diablo, Satanás, Ricœur 

 

1. Introducción 

En el contexto bíblico, tan profusamente abordado por Paul Ricœur, la 

muerte es consecuencia del pecado de Adán, del primer pecado, el 

pecado original, del que brota la figura protagonista de este trabajo: la 

serpiente del mito adámico.  

La reflexión sobre esta cuestión ha de enmarcarse entre los dos 

polos que centran el trabajo de Ricœur: crítica y convicción, filosofía y 

teología, razón y fe. En su autobiografía intelectual, Ricœur expone 

aquellos elementos de su vida privada que considera significativos para 

su trabajo filosófico (ver Ricœur 1995: 11). Señala entonces (ver 14) 

cómo en sus inquietudes se da una concurrencia entre su formación 

intelectual y su educación protestante, con un nexo común entre 

ambas, que será la lectura asidua de la Biblia, que él mismo reconoce 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

185 

no tenía ánimo literalista (ver Ricœur 2003: 16), sino más bien 

pneumatológico, y, como tal, abierto a la interpretación. Ricœur es 

reconocido como un fiel y comprometido protestante de la Iglesia 

Reformada de Francia1, de inspiración calvinista (ver Gisel 1995; Dosse 

1997), aunque manteniendo una posición cristiana que él mismo 

califica de «periférica» (ver 2003: 215). Y aunque por parte de la línea 

familiar de su abuelo paterno la teología liberal, muy centrada en la 

desmitificación bíblica, formó parte de dicha educación (ver 2003: 15–

16), en ella se puede rastrear cierto sustrato de la enseñanza 

tradicional de Calvino sobre la serpiente del Paraíso, y, por tanto, su 

identificación con Satanás (ver Calvino 1999: L II, C I, 164). 

La reflexión, entonces, de Ricœur sobre nuestro tema, va a quedar 

plasmada principalmente en sus estudios dentro de la Simbólica del 

mal y en su interpretación, que aquí recogemos. 

 

2. La muerte y la serpiente 

Comenzamos, pues, recordando con San Pablo (Rm 5, 12), que la 

muerte entra en el mundo por el pecado, el pecado de un hombre, de 

Adán, y que de él pasó a todos los hombres. Pecado genérico, sin entrar 

aquí en las consideraciones sobre el pecado original en las que también 

se adentrará Ricœur (ver El “pecado original”: estudio de su 

significación en 2003b). La muerte, entra, pues, en el mundo por el 

pecado. Pero también el libro de la Sabiduría nos dice que la muerte 

 
1 Sobre esta cuestión, pese a que Gisel (1995: voz Paul Ricœur) califique a Ricœur 

de «membre fidéle et engagé de l’Église réformée de France», que participe también 

asiduamente en las celebraciones dominicales en su estancia en Le Murs Blanc (ver 

Dosse 1997: 279) o que asista a las predicaciones de los pastores (ver Dosse 1997: 

280), en cuanto a su identificación con las doctrinas de las confesiones oficiales, en 

Crítica y Convicción (ver Ricœur 2003: 215-216) Ricœur expone, por ejemplo, cómo, 

al menos respecto a la cuestión de la supervivencia personal y la resurrección, sus 

posiciones especulativas pueden considerarse cristianas, aunque admite que puedan 

ser calificadas de «periféricas» respecto a la teología dominante. Consideramos 

significativo este punto, ya que, aunque Ricoeur siempre separó filosofía y teología, 

su posición religiosa permite rastrear algunos aspectos de la misma en las raíces e 

influencias que subyacen en su trabajo como filósofo. 



Francisco Javier Bernal Acero, La serpiente adámica en el pensamiento de Paul Ricoeur 

186 

entra por envidia del diablo (Sb 2, 13). Todo esto constituye para 

Ricœur «el mito adámico», en el que el protagonista es ciertamente el 

hombre, Adán, hombre prototipo. Pero no es el único. También está 

Eva, y, sobre todo, también está la serpiente. Y Ricœur va a dedicar 

páginas muy sugerentes a este ofidio protagonista secundario, o quizás 

no tan secundario, después de todo. De hecho, el capítulo 3 del Génesis, 

donde se narra la tentación y la caída, comienza directamente con ella: 

«La serpiente era el más astuto de todos los animales del campo» (Gn 

3, 1). 

Será en Finitud y culpabilidad donde Ricœur va a profundizar en 

el mito adámico y en el papel que allí desempeña la serpiente, cuya 

«astucia» precede e introduce dicha caída (ver Ricœur 1969: 505). 

Término, éste, discutido por Ricœur, a quien parece más adecuado 

denominarlo «alejamiento» (ver 544), aunque lo mantiene por uso 

común. 

Al hablar, entonces, del mito de la caída, para contextualizarlo, 

hay que recordar el significado de mito en Ricœur, como relato 

tradicional de un «acontecimiento», que en este caso es único y 

originario, línea de ruptura entre dos sistemas ontológicos, el del 

estado de inocencia inicial y el posterior a la caída (ver 563). Dicho 

relato mítico, establece una forma de pensar y comprenderse a sí 

mismo del hombre, permitiendo descubrir nuevos lazos de unión con 

lo sagrado (ver 237–238), antes oscurecidos. De igual forma, en su 

aspecto «folclórico», el mito recoge la faceta «demónica» de la 

experiencia del mal, articulándola mediante un lenguaje elaborado (ver 

Ricœur 2006: 31). Porque como recuerda Ricœur, el mito, el símbolo, 

«da que pensar» (Ricœur 1969: 549) y estimula la especulación (ver 

Ib.). Por eso, de lo que se trata en su estudio sobre la caída, es de 

eliminar la parte de falso-saber, de pseudo-saber que incorpora dicho 

mito, pero manteniendo lo que quiere transmitirnos, en el proceso que 

Ricœur entiende como desmitologizar, frente a la eliminación de la 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

187 

totalidad de su saber que implicaría una desmitificación (ver 448).  

Retornando, pues, a la serpiente, ésta, como mito, no es sólo 

bíblica. Víboras y dragones son también monstruos de otras mitologías 

como la babilónica (ver 469), incluso con similitudes como la fruta 

prohibida y la planta arrebatada a Gilgamesh (ver 485). Pero la 

universalidad de la serpiente adámica le confiere una significación 

especial. 

 

3. El drama y su papel  

Nos encontramos entonces con un drama en el que intervienen varios 

personajes, y que tiene lugar en diferentes escenas. Como figuras 

centrales, Yahveh, el creador, y Adán, su criatura, el hombre primordial. 

Luego Eva, y finalmente, la serpiente, como rival de Eva, como 

Adversario, como el Otro que acabará desembocando en el diablo o 

demonio, en Satanás (ver 546). 

Pero en este drama, ¿qué es lo que hace la serpiente? El relato es 

suficientemente conocido, por lo que no vamos a entrar en sus detalles. 

Sólo en tres de aquellos en los que se detiene Ricœur. Por ejemplo, la 

serpiente insinúa la duda. Así, le pregunta a Eva sobre lo relativo a 

comer de todos los árboles: «¿Ha dicho Dios realmente…?» (Gn 3, 1) 

(ver Ricœur 1969: 572–574). Aunque aquí encontramos un problema 

en cuanto a la traducción o la versión de la Biblia empleada, que en 

algunas es del tono de ¿Así que Dios os ha dicho…?, lo importante es 

la duda sembrada. Una duda a partir de la cual surge el deseo, que se 

hace dueño de la voluntad, de la acción, del conocimiento: «conoceréis 

el bien y el mal», dice el relato. Se produce entonces un hábil juego de 

engaño, en el que se mezcla parte de verdad, lo que lleva a Ricœur a 

afirmar: «la serpiente no mintió del todo» (574), pues efectivamente 

se inicia el discernimiento humano. Pero se trata de una verdad parcial, 

que no incluye sus consecuencias. Se abre con ello camino una «cierta 

experiencia de lo infinito», aunque, como señala Ricœur, de un 



Francisco Javier Bernal Acero, La serpiente adámica en el pensamiento de Paul Ricoeur 

188 

«infinito» malo, insaciable, de deseo humano, de ser otro, de tener 

más, apetito de placeres, de posesión, de poder, de conocimiento, y 

todo ello, ocultando la finitud del hombre. 

¿Y cómo es la serpiente? La serpiente no es un animal más. Es, 

desde luego, el más astuto. Pero, como recuerda LaCocque, citando a 

Claus Westermann, en Pensar la Biblia, obra conjunta con Ricœur (ver 

2001: 37), entre el hombre y la serpiente se da la afinidad de la 

distinción: ambos son de una categoría diferente al resto de criaturas 

por su inteligencia, pero también difieren entre sí por su «desnudez»: 

la del hombre es inocencia: no siente vergüenza de ello, pero la de la 

serpiente es vaciedad, es soledad, no tiene compañeros de su especie. 

Por ello, rompe los límites, propios de cada especie para corromper a 

otra, a la pareja humana, obligándolos como consecuencia a compartir 

su soledad. Y lo hará utilizando su astucia, pero astucia mortal: por ella 

entra la muerte en el mundo. Se introduce el mal.  

 

4. El significado del mito ofídico: tres niveles 

El significado del origen de este mal en el mito adámico ha sido 

entendido ampliamente como puramente interior al hombre, producto 

de su subjetividad, de su voluntad y libertad, y expresado mediante la 

tentación, elaborada por una psique, la de Adán como hombre 

primordial. Pero a Ricœur esta explicación le parece insuficiente. 

Además de esa interioridad humana, donde intervienen conceptos 

como culpabilidad o pecado (ver Ricœur 1969: 241), Ricœur va a 

detectar un carácter «exterior» irreductible en el origen de ese mal. 

Por eso va a desarrollar la significación de la serpiente en una 

profundización de exterioridad creciente en tres niveles. 

En primer lugar, la serpiente como representación del aspecto 

«cuasi-exterior» de una «seducción ejercida desde fuera» (577), de 

forma tal que la serpiente sería una parte inadvertida de nosotros 

mismos por la que nos autoseducimos, proyectándonos en un objeto 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

189 

exterior. Efectivamente, aquí no se trata de un «exterior» real, sino de 

una pseudoexterioridad en la que, eso sí, nos disculpamos achacando 

la culpa a «Otro», como se ve en la respuesta de Eva: la serpiente me 

engañó. Se trata de un mecanismo análogo al de la «ley del pecado» 

en San Pablo: «No hago el bien que quiero, sino el mal que no quiero. 

Pero cuando hago lo que no quiero, no soy yo quien lo hace, sino el 

pecado que reside en mí» (Rm 7, 19-20). Un pecado que así se 

«exterioriza». 

Si maximizamos el aspecto «cuasi-exterior» anterior, para Ricœur 

la serpiente llega a representar «la proyección psicológica de la 

concupiscencia» (Ricœur 1969: 578), de esa tendencia al mal presente 

en el hombre desde la caída. 

No obstante, lo anterior, como se ha dicho, se trata en realidad, 

en ambos casos, de una pseudoexterioridad, una representación de la 

autoseducción. Y para Ricœur, el carácter exterior del mal, en una 

segunda aproximación, está encarnado en la serpiente de un modo 

mucho más radical y múltiple (ver 579). Porque la serpiente constituye 

el símbolo de una experiencia histórica que cada uno podemos 

comprobar, y que Ricœur recogerá señalando que «el mal estaba ya 

allí; nadie lo comienza del todo». De alguna forma, siempre hay un mal 

previo. Siendo así que Adán representa el «hombre prototipo», inicia 

lo que sería la experiencia de la «sucesión» de los hombres. Y 

entendido de este modo, el mal pasa a ser algo que «se transmite», 

una tradición que se hereda, yendo más allá de un acontecimiento 

único. Y por eso la serpiente es lo contrario a lo que tiene comienzo, 

apareciendo directamente en el Edén, iniciando así, como se ha 

señalado, el capítulo 3 del Génesis, que arranca directamente con ella.  

Pero la radicalidad del mal exterior que simboliza la serpiente 

puede ser incluso mayor. Más allá de la auto-tentación, más allá de 

nuestra concupiscencia, o de la herencia de un mal preexistente, 

Ricœur encuentra un tercer escalón, encuentra una estructura cósmica 



Francisco Javier Bernal Acero, La serpiente adámica en el pensamiento de Paul Ricoeur 

190 

en ese mal (ver 580). Para él, si contemplamos el mundo, la naturaleza, 

la historia y al hombre formando parte de todo, la crueldad parece 

rebosar en cada pliegue de la realidad, haciendo brotar, nos dice Ricœur, 

«el sentimiento de que todo el cosmos es un puro absurdo» (Ib.). 

Aparece así un lado oscuro del universo entero como elemento trágico, 

con el que la serpiente, en el drama de la caída, guarda ciertamente 

afinidad. 

Encontramos entonces un mal identificable con ese lado tenebroso, 

con esa oscuridad, con ese caos simbolizado en la serpiente, en una 

escalada de exteriorización que va desde el interior del hombre, de los 

hombres, hacia todo aquello que nos rodea. Ricœur lo expresará como: 

«el caos en nosotros, entre nosotros y fuera de nosotros» (Ib.). Porque, 

con la serpiente, el mal ya no es sólo producto del actuar humano, sino 

que «el ofidio representa la cara del mal que escapa a la libertad 

responsable del hombre» (581). 

 

5. La serpiente y Satanás 

Tenemos hasta aquí varias interpretaciones sobre lo que la figura de la 

serpiente representa. Pero no se puede dejar de considerar aquella que 

la identifica con el diablo o demonio, con Satanás.  

Ricœur considera que la visión presentada hasta ahora, la que se 

plasma en el libro del Génesis y hemos analizado, está todavía lejos 

del «Satanás de los tiempos persas y helénicos» (576) que se 

menciona en otros libros bíblicos, como el de la Sabiduría o el 

Apocalipsis. Pero podemos avanzar en su camino. 

En una primera aproximación, la serpiente es «el Otro», el 

Adversario, al que Ricœur (ver 655) identifica como «polo de una 

contraparticipación, de una contrasemejanza», de modo tal que al acto 

malo del hombre (al mal como producto de la libertad humana), se le 

contrapone lo que denomina «un foco de iniquidad». Y el símbolo de 

esta iniquidad es el Maligno, la concreción de lo diabólico. De esta 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

191 

forma, el hombre será responsable de una parte del mal, que deberá 

asumir, pero no de aquella parte que corresponde a ese misterio de 

iniquidad, pese a su colaboración con él, inevitable en cada acto malo.  

Por eso, aunque el mal se imbrique directamente con la libertad 

del hombre, éste no puede considerarse el mal absoluto. Ricœur nos 

dice (ver 581) que el hombre acaba siendo un: «malo de segundo 

grado», es decir, «el malo por seducción de otro más malo». Por eso 

no es el Malo o el Maligno, sino sólo malo o malvado. Y lo es cuando 

«cede» al «principio del mal», representado en la serpiente. 

Tras lo arriba visto, con la evolución del símbolo de la serpiente 

hacia la idea de demonio o Satanás, surge una cuestión en la 

interpretación de Ricœur sobre el significado más exterior de la 

serpiente, como residuo de un mal que ya se encontraba presente. Se 

trata de la radicalidad máxima de ese mal, continuación de la herencia 

del mal preexistente, que es caos, oscuridad, tiniebla. Ante este lado 

tenebroso, la serpiente parece encontrarse sencillamente ahí. Luego 

hay un «algo» anterior a ella, un mal del que ella es continuación, 

incitando a la caída del hombre.  

¿Hay alguna referencia bíblica que nos conduzca a un 

acontecimiento anterior con el que identificar estos restos míticos, y 

como consecuencia, a la posterior identificación de la serpiente con 

figuras diabólicas? La respuesta la tenemos al considerar que la caída 

del hombre creado, seducido por la serpiente, es en realidad la segunda 

caída bíblica. De la primera, encontramos las referencias en la carta de 

Judas Tadeo (Jd 6) o en II Pe 2, 4: «Dios no perdonó a los ángeles que 

pecaron, sino que los precipitó en el infierno». Es decir, estamos ante 

la caída de los ángeles rebeldes, con Lucifer, después Satanás, a la 

cabeza. Ciertamente, no encontramos en la Biblia, respecto a este 

acontecimiento, una narración similar a la de la serpiente adámica, tan 

descriptiva. Sólo referencias como las señaladas, como constatación 

de un hecho conocido por la tradición. Se ha de recurrir, para entrar 



Francisco Javier Bernal Acero, La serpiente adámica en el pensamiento de Paul Ricoeur 

192 

en detalles, a fuentes fuera del canon bíblico (salvo para algunas 

iglesias ortodoxas), como el libro de Enoc. Quizás sea por esto por lo 

que Ricœur no entra en la desmitologización de esta primera traición, 

la angélica. Pero parece significativo que no haga alguna alusión a ello, 

como ha señalado Peña Vial (ver Peña 2009: 41–44), fuera de alguna 

breve referencia que hace Ricœur a una «realidad demoníaca 

prehumana» (Ricœur 1969: 581), o a la caída precósmica de los 

valentinianos o al príncipe de las tinieblas maniqueo, en su ensayo 

sobre el pecado original (Ricœur 2003b: 251). Máxime cuando, de 

hacerlo, cobra sentido el carácter de «antigua» de la serpiente, como 

anterior a la creación de Adán.  

Por ello, la referencia a «un mal que está ya ahí» (Ricœur 2001: 

62) cuando aparece en el mito adámico directamente la serpiente 

(«quién sabe de dónde»; Ib.), al ser confrontada con una narración en 

la que sí se narra un origen para ese mal, parece requerir una 

interpretación adicional, que echamos de menos en los textos 

analizados de Ricœur. En este sentido, comentando que en el Nuevo 

Testamento el Hijo del hombre va a aparecer, entre otras 

características, como juez y como testigo, Ricœur señala que, por el 

contrario, Satanás es presentado como el Antidikos, el Adversario, y 

añade: «¡sorprendente metamorfosis de la serpiente del paraíso!» 

(Ricœur 1969: 597). Pero esto sólo parece sorprender si no se tiene 

en cuenta la primera caída. Razón de más para haber profundizado en 

ella en este contexto. 

 

6. Un final abierto 

Lo expuesto hasta ahora representa una muestra del pensamiento de 

Ricœur sobre la figura de la serpiente dentro del mito adámico. De 

todas las ideas presentadas, se puede extraer una consecuencia que 

parece remarcable. Y es que diversas expresiones recogidas en los 

textos de Ricœur, se conjugan para apuntar a un final abierto en la 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

193 

interpretación global del mito ofídico, dadas las posibilidades que 

ofrecen. 

Por ejemplo, la serpiente es el tentador que llega a la escena del 

drama, como se ha señalado, «quién sabe de dónde» (ver Ricœur 2001: 

62). La serpiente impulsa el cambio del deseo humano, y lo hace sea 

quien fuere o lo que fuere (ver Ib.). En ese drama narrado, la serpiente 

ya se ha desmitologizado, pero lo ha hecho en un proceso que sólo 

puede ser parcial, porque, nos dice Ricœur, «… su papel es tal que no 

puede ser desmitologizado del todo» (Ib.; nota 20). Se presenta, pues, 

como remanente, una cierta incertidumbre respecto a la serpiente. 

Y sin embargo, Ricœur se resiste a dejar abierta esa vía. Así, a 

partir del último escalón en la exteriorización del mal simbolizado con 

la serpiente, que arriba mencionamos, para Ricœur la especulación 

sobre el significado de la serpiente, y sobre todo la especulación 

religiosa, entra en un campo que considera (ver Ricœur 1969: 581–

582) inaccesible a la comprobación que le compete, y que reduce al 

que llama «espíritu de penitencia y arrepentimiento», fuera del cual 

«sólo puede construir castillos en el aire». Con lo que parece acotar la 

especulación de otros posibles significados. Lo mismo sucede en cuanto 

al tema del Maligno, que considera ha de encuadrarse en ese mismo 

espíritu penitencial, y dentro del cual «no pasa de ser nunca más que 

una figura límite con que se designa ese mal que yo no hago más que 

continuar en el mismo acto con que lo comienzo y lo introduzco en el 

mundo» (582). 

Pero, pese a que lo anterior representa también una 

desmitologización de la figura de Satanás, que según Ricœur debe ser 

restringida a ese ámbito penitencial, ámbito de la confesión de los 

pecados, del mal personal cometido, se ha de excluir, también, «la 

posibilidad de que se llegue a suprimir jamás de la antropología del 

mal la especulación sobre Satanás» (Ib.). Para él, la tentación de la 

serpiente, en los diferentes sentidos contemplados, se concreta como 



Francisco Javier Bernal Acero, La serpiente adámica en el pensamiento de Paul Ricoeur 

194 

más significativa en una «estructura cuasi-exterior», que es estructura 

de pecado del hombre, y fuera de la cual «no sabemos qué es Satanás, 

ni quién es, ni siquiera si es alguien» (Ib.). Pero, y ahí radica la 

apertura en la conclusión, el hecho de que no sepamos qué es Satanás, 

no impide que sea. 

El pensamiento de Ricœur sobre el significado de la serpiente del 

Paraíso, que aquí hemos presentado, no es compartido en algunos 

casos, como muestran por ejemplo Moya Mena (2006) y Peña Vial 

(2009) en sus críticas. No obstante, en nuestra conclusión, nos 

quedamos con la puerta abierta que establecen las afirmaciones de 

Ricœur: parece que se nos escapa lo que sea la serpiente. Por tanto, 

como mito, como símbolo, va a seguir dando que pensar. 

 

Referencias 

Calvino, J. (1999). Institución de la religión cristiana. Barcelona: 

Fundación Editorial de Literatura Reformada. 

Dosse, F. (1997). Paul Ricœur: les sens d'une vie. Paris: La Decou-

verte. 

Gisel, P. (1995). Voz Paul Ricœur, en Encyclopédie du protestantisme. 

Paris: Du Cerf. 

Lacocque, A. - Ricœur, P. (2001). Pensar la Biblia. Estudios exegéticos 

y hermenéuticos. Barcelona: Herder. Trad. de Thinking Biblically 

(1998). 

Moya Mena, S. (2006). La exterioridad del mal en Paul Ricœur, en 

Revista Espiga, nº 13, UED Costa Rica. 

Peña Vial, J. (2009). El mal para Paul Ricœur, Cuadernos de Anuario 

Filosófico. Pamplona: Universidad de Navarra. 

Ricœur, P. (1969). Finitud y culpabilidad. Madrid: Taurus. Trad. de Fi-

nitude et culpabilité (1960). 

Ricœur, P. (1995). Réflexion faite. Autobiographie intellectuelle. Paris: 

Esprit. 



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 

195 

Ricœur, P. (2003). Crítica y convicción. Entrevista con Francois Azouvi 

y Marc Launay, Madrid: SÍNTESIS. Trad. de Le critique et la conviction 

(1995). 

Ricœur, P. (2003b). El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de 

hermenéutica, Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica. Trad. de Le 

conflit des interprétations (1969). 

Ricœur, P. (2006). El mal. Un desafío a la filosofía y a la teología, 

Buenos Aires: Amorrortu. Prólogo de Pierre Gisel. Trad. de Le Mal: un 

défi à la philosophie et à la théologie (1986). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Francisco Javier Bernal Acero, La serpiente adámica en el pensamiento de Paul Ricoeur 

196 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


