Critical Hermeneutics, 9(2), 2025 Received: 16/07/2025
Biannual International Journal of Philosophy Accepted: 04/11/2025
http://ojs.unica.it/index.php/ecch/index Published: 20/01/2026
ISSN 2533-1825 (on line); DOI 10.13125/CH/6700

La serpiente adamica en el pensamiento de Paul

Ricoaur: algunos apuntes

(The Adamian Serpent in Paul Ricoeur’s Thought:

Some Notes)

Francisco Javier Bernal Acero

National University of Distance Education - ES

Abstract

In this work, we present some significant points of Paul Ricoeur's
thinking on the character of the serpent in the Adamic myth. Ricoeur
studies this myth in depth, subjecting it to a process of
demythologization that allows for a proper understanding of the symbol,
in which the serpent stands out as an ambivalent character. Despite its
identification as the «Other», the serpent maintains substantial
affinities with man, such as its intelligence and nakedness, but it also
maintains notable differences, such as its «cunning for evil» compared
to human innocence. This evil is exposed by Ricoeur in successive
degrees of exteriorization, leading to the analysis of the traditional
identification of the serpent with the figures of the devil-demon-Satan.
Throughout the theme, as Ricoeur proposes, there remains a residue
of uncertainty, a remnant impossible to demythologize, which
ultimately leads us to continue asking ourselves what or who the
serpent really is.

Keywords: serpent, evil, devil, Satan, Ricoeur



Francisco Javier Bernal Acero, La serpiente adamica en el pensamiento de Paul Ricoeur

Resumen

Presentamos en este trabajo algunos puntos significativos del
pensamiento de Paul Ricceur sobre el personaje de la serpiente en el
mito adamico. Ricceur estudia dicho mito en profundidad, sometiéndolo
a un proceso de desmitologizacion que permita una comprension
adecuada del simbolo, en el cual destaca la serpiente como personaje
ambivalente. Pese a su identificacion como el «Otro», la serpiente
guarda afinidades sustanciales con el hombre, como su inteligencia y
su desnudez, pero mantiene también notorias diferencias, como su
«astucia para el mal» frente a la inocencia humana. Un mal que es
expuesto por Ricceur en grados sucesivos de exteriorizacion, hasta
desembocar en el analisis de la identificacion tradicional de la serpiente
con las figuras del diablo-demonio-Satanas. En todo el tema, segun lo
plantea Ricceur, queda un residuo de incertidumbre, un resto imposible
de desmitologizar, que nos lleva al final a seguir preguntandonos qué
0 quién sea realmente la serpiente.

Palabras clave: serpiente, mal, diablo, Satanas, Ricoeur

1. Introduccion

En el contexto biblico, tan profusamente abordado por Paul Riceeur, la
muerte es consecuencia del pecado de Adan, del primer pecado, el
pecado original, del que brota la figura protagonista de este trabajo: la
serpiente del mito adamico.

La reflexién sobre esta cuestion ha de enmarcarse entre los dos
polos que centran el trabajo de Ricceur: critica y conviccidn, filosofia y
teologia, razon y fe. En su autobiografia intelectual, Ricoeur expone
aquellos elementos de su vida privada que considera significativos para
su trabajo filosofico (ver Ricoceur 1995: 11). Sefiala entonces (ver 14)
cOmo en sus inquietudes se da una concurrencia entre su formacién
intelectual y su educacion protestante, con un nexo comun entre

ambas, que sera la lectura asidua de la Biblia, que él mismo reconoce

184



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

no tenia animo literalista (ver Ricoeur 2003: 16), sino mas bien
pneumatoldgico, y, como tal, abierto a la interpretacidon. Ricceur es
reconocido como un fiel y comprometido protestante de la Iglesia
Reformada de Francial, de inspiracion calvinista (ver Gisel 1995; Dosse
1997), aunque manteniendo una posicién cristiana que él mismo
califica de «periférica» (ver 2003: 215). Y aunque por parte de la linea
familiar de su abuelo paterno la teologia liberal, muy centrada en la
desmitificacion biblica, formo parte de dicha educacion (ver 2003: 15-
16), en ella se puede rastrear cierto sustrato de la ensefianza
tradicional de Calvino sobre la serpiente del Paraiso, y, por tanto, su
identificacion con Satanas (ver Calvino 1999: L II, C I, 164).

La reflexion, entonces, de Ricceur sobre nuestro tema, va a quedar
plasmada principalmente en sus estudios dentro de la Simbdlica del

mal y en su interpretacion, que aqui recogemos.

2. La muerte y la serpiente

Comenzamos, pues, recordando con San Pablo (Rm 5, 12), que la
muerte entra en el mundo por el pecado, el pecado de un hombre, de
Adan, y que de él pasé a todos los hombres. Pecado genérico, sin entrar
aqui en las consideraciones sobre el pecado original en las que también
se adentrard Ricceur (ver El “pecado original”: estudio de su
significacion en 2003b). La muerte, entra, pues, en el mundo por el

pecado. Pero también el libro de la Sabiduria nos dice que la muerte

' Sobre esta cuestidén, pese a que Gisel (1995: voz Paul Ricceur) califique a Ricosur
de «membre fidéle et engagé de I'Eglise réformée de France», que participe también
asiduamente en las celebraciones dominicales en su estancia en Le Murs Blanc (ver
Dosse 1997: 279) o que asista a las predicaciones de los pastores (ver Dosse 1997:
280), en cuanto a su identificacidon con las doctrinas de las confesiones oficiales, en
Critica y Conviccion (ver Ricoeur 2003: 215-216) Ricceur expone, por ejemplo, como,
al menos respecto a la cuestion de la supervivencia personal y la resurreccion, sus
posiciones especulativas pueden considerarse cristianas, aunque admite que puedan
ser calificadas de «periféricas» respecto a la teologia dominante. Consideramos
significativo este punto, ya que, aunque Ricoeur siempre separo filosofia y teologia,
su posicion religiosa permite rastrear algunos aspectos de la misma en las raices e
influencias que subyacen en su trabajo como fildsofo.

185



Francisco Javier Bernal Acero, La serpiente adamica en el pensamiento de Paul Ricoeur

entra por envidia del diablo (Sb 2, 13). Todo esto constituye para
Ricceur «el mito adamico», en el que el protagonista es ciertamente el
hombre, Adan, hombre prototipo. Pero no es el Unico. También estd
Eva, y, sobre todo, también esta la serpiente. Y Ricoeur va a dedicar
paginas muy sugerentes a este ofidio protagonista secundario, o quizas
no tan secundario, después de todo. De hecho, el capitulo 3 del Génesis,
donde se narra la tentacién y la caida, comienza directamente con ella:
«La serpiente era el mas astuto de todos los animales del campo» (Gn
3, 1).

Sera en Finitud y culpabilidad donde Ricoeur va a profundizar en
el mito adamico y en el papel que alli desempefia la serpiente, cuya
«astucia» precede e introduce dicha caida (ver Ricoeur 1969: 505).
Término, éste, discutido por Ricceur, a quien parece mas adecuado
denominarlo «alejamiento» (ver 544), aunque lo mantiene por uso
comun.

Al hablar, entonces, del mito de la caida, para contextualizarlo,
hay que recordar el significado de mito en Ricceur, como relato
tradicional de un «acontecimiento», que en este caso es Unico y
originario, linea de ruptura entre dos sistemas ontoldgicos, el del
estado de inocencia inicial y el posterior a la caida (ver 563). Dicho
relato mitico, establece una forma de pensar y comprenderse a si
mismo del hombre, permitiendo descubrir nuevos lazos de unién con
lo sagrado (ver 237-238), antes oscurecidos. De igual forma, en su
aspecto «folclorico», el mito recoge la faceta «demédnica» de la
experiencia del mal, articuldndola mediante un lenguaje elaborado (ver
Ricceur 2006: 31). Porque como recuerda Ricceur, el mito, el simbolo,
«da que pensar» (Ricceur 1969: 549) y estimula la especulacién (ver
Ib.). Por eso, de lo que se trata en su estudio sobre la caida, es de
eliminar la parte de falso-saber, de pseudo-saber que incorpora dicho
mito, pero manteniendo lo que quiere transmitirnos, en el proceso que

Ricceur entiende como desmitologizar, frente a la eliminacién de la

186



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

totalidad de su saber que implicaria una desmitificacién (ver 448).
Retornando, pues, a la serpiente, ésta, como mito, no es sélo
biblica. Viboras y dragones son también monstruos de otras mitologias
como la babildonica (ver 469), incluso con similitudes como la fruta
prohibida y la planta arrebatada a Gilgamesh (ver 485). Pero la
universalidad de la serpiente adamica le confiere una significacion

especial.

3. El drama y su papel

Nos encontramos entonces con un drama en el que intervienen varios
personajes, y que tiene lugar en diferentes escenas. Como figuras
centrales, Yahveh, el creador, y Adan, su criatura, el hombre primordial.
Luego Eva, y finalmente, la serpiente, como rival de Eva, como
Adversario, como el Otro que acabard desembocando en el diablo o
demonio, en Satanas (ver 546).

Pero en este drama, équé es lo que hace la serpiente? El relato es
suficientemente conocido, por lo que no vamos a entrar en sus detalles.
Sélo en tres de aquellos en los que se detiene Ricceur. Por ejemplo, la
serpiente insinda la duda. Asi, le pregunta a Eva sobre lo relativo a
comer de todos los arboles: «éHa dicho Dios realmente...?» (Gn 3, 1)
(ver Ricoeur 1969: 572-574). Aunque aqui encontramos un problema
en cuanto a la traduccién o la version de la Biblia empleada, que en
algunas es del tono de ¢Asi que Dios os ha dicho...?, lo importante es
la duda sembrada. Una duda a partir de la cual surge el deseo, que se
hace duefio de la voluntad, de la accién, del conocimiento: «conoceréis
el bien y el mal», dice el relato. Se produce entonces un habil juego de
engafno, en el que se mezcla parte de verdad, lo que lleva a Ricceur a
afirmar: «la serpiente no mintié del todo» (574), pues efectivamente
se inicia el discernimiento humano. Pero se trata de una verdad parcial,
que no incluye sus consecuencias. Se abre con ello camino una «cierta

experiencia de lo infinito», aunque, como sefala Ricceur, de un

187



Francisco Javier Bernal Acero, La serpiente adamica en el pensamiento de Paul Ricoeur

«infinito» malo, insaciable, de deseo humano, de ser otro, de tener
mas, apetito de placeres, de posesién, de poder, de conocimiento, y
todo ello, ocultando la finitud del hombre.

¢Y cdmo es la serpiente? La serpiente no es un animal mas. Es,
desde luego, el mas astuto. Pero, como recuerda LaCocque, citando a
Claus Westermann, en Pensar la Biblia, obra conjunta con Ricceur (ver
2001: 37), entre el hombre y la serpiente se da la afinidad de la
distincion: ambos son de una categoria diferente al resto de criaturas
por su inteligencia, pero también difieren entre si por su «desnudez»:
la del hombre es inocencia: no siente verglienza de ello, pero la de la
serpiente es vaciedad, es soledad, no tiene compafieros de su especie.
Por ello, rompe los limites, propios de cada especie para corromper a
otra, a la pareja humana, obligdndolos como consecuencia a compartir
su soledad. Y lo hara utilizando su astucia, pero astucia mortal: por ella

entra la muerte en el mundo. Se introduce el mal.

4. El significado del mito ofidico: tres niveles
El significado del origen de este mal en el mito addmico ha sido
entendido ampliamente como puramente interior al hombre, producto
de su subjetividad, de su voluntad y libertad, y expresado mediante la
tentacion, elaborada por una psique, la de Adan como hombre
primordial. Pero a Ricoeur esta explicacion le parece insuficiente.
Ademas de esa interioridad humana, donde intervienen conceptos
como culpabilidad o pecado (ver Ricceur 1969: 241), Ricoeur va a
detectar un caracter «exterior» irreductible en el origen de ese mal.
Por eso va a desarrollar la significacion de la serpiente en una
profundizacién de exterioridad creciente en tres niveles.

En primer lugar, la serpiente como representacién del aspecto
«cuasi-exterior» de una «seduccidon ejercida desde fuera» (577), de
forma tal que la serpiente seria una parte inadvertida de nosotros

mismos por la que nos autoseducimos, proyectandonos en un objeto

188



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

exterior. Efectivamente, aqui no se trata de un «exterior» real, sino de
una pseudoexterioridad en la que, eso si, nos disculpamos achacando
la culpa a «Otro», como se ve en la respuesta de Eva: la serpiente me
engand. Se trata de un mecanismo analogo al de la «ley del pecado»
en San Pablo: «No hago el bien que quiero, sino el mal que no quiero.
Pero cuando hago lo que no quiero, no soy yo quien lo hace, sino el
pecado que reside en mi» (Rm 7, 19-20). Un pecado que asi se
«exterioriza».

Si maximizamos el aspecto «cuasi-exterior» anterior, para Ricoeur
la serpiente llega a representar «la proyeccidon psicologica de la
concupiscencia» (Ricoeur 1969: 578), de esa tendencia al mal presente
en el hombre desde la caida.

No obstante, lo anterior, como se ha dicho, se trata en realidad,
en ambos casos, de una pseudoexterioridad, una representacion de la
autoseduccion. Y para Ricceur, el caracter exterior del mal, en una
segunda aproximacidn, estd encarnado en la serpiente de un modo
mucho mas radical y multiple (ver 579). Porque la serpiente constituye
el simbolo de una experiencia histérica que cada uno podemos
comprobar, y que Ricceur recogera sefialando que «el mal estaba ya
alli; nadie lo comienza del todo». De alguna forma, siempre hay un mal
previo. Siendo asi que Adan representa el «khombre prototipo», inicia
lo que seria la experiencia de la «sucesion» de los hombres. Y
entendido de este modo, el mal pasa a ser algo que «se transmite»,
una tradicién que se hereda, yendo mas alla de un acontecimiento
unico. Y por eso la serpiente es lo contrario a lo que tiene comienzo,
apareciendo directamente en el Edén, iniciando asi, como se ha
sefialado, el capitulo 3 del Génesis, que arranca directamente con ella.

Pero la radicalidad del mal exterior que simboliza la serpiente
puede ser incluso mayor. Mas alld de la auto-tentacién, mas alla de
nuestra concupiscencia, o de la herencia de un mal preexistente,

Ricceur encuentra un tercer escaldn, encuentra una estructura cosmica

189



Francisco Javier Bernal Acero, La serpiente adamica en el pensamiento de Paul Ricoeur

en ese mal (ver 580). Para él, si contemplamos el mundo, la naturaleza,
la historia y al hombre formando parte de todo, la crueldad parece
rebosar en cada pliegue de la realidad, haciendo brotar, nos dice Ricceur,
«el sentimiento de que todo el cosmos es un puro absurdo» (Ib.).
Aparece asi un lado oscuro del universo entero como elemento tragico,
con el que la serpiente, en el drama de la caida, guarda ciertamente
afinidad.

Encontramos entonces un mal identificable con ese lado tenebroso,
con esa oscuridad, con ese caos simbolizado en la serpiente, en una
escalada de exteriorizacién que va desde el interior del hombre, de los
hombres, hacia todo aquello que nos rodea. Ricoeur lo expresara como:
«el caos en nosotros, entre nosotros y fuera de nosotros» (Ib.). Porque,
con la serpiente, el mal ya no es sdlo producto del actuar humano, sino
que «el ofidio representa la cara del mal que escapa a la libertad

responsable del hombre» (581).

5. La serpiente y Satanas

Tenemos hasta aqui varias interpretaciones sobre lo que la figura de la
serpiente representa. Pero no se puede dejar de considerar aquella que
la identifica con el diablo o demonio, con Satanas.

Ricceur considera que la vision presentada hasta ahora, la que se
plasma en el libro del Génesis y hemos analizado, esta todavia lejos
del «Satands de los tiempos persas y helénicos» (576) que se
menciona en otros libros biblicos, como el de la Sabiduria o el
Apocalipsis. Pero podemos avanzar en su camino.

En una primera aproximacion, la serpiente es «el Otro», el
Adversario, al que Ricceur (ver 655) identifica como «polo de una
contraparticipacién, de una contrasemejanza», de modo tal que al acto
malo del hombre (al mal como producto de la libertad humana), se le
contrapone lo que denomina «un foco de iniquidad». Y el simbolo de

esta iniquidad es el Maligno, la concrecion de lo diabdlico. De esta

190



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

forma, el hombre sera responsable de una parte del mal, que debera
asumir, pero no de aquella parte que corresponde a ese misterio de
iniquidad, pese a su colaboraciéon con él, inevitable en cada acto malo.

Por eso, aunque el mal se imbrique directamente con la libertad
del hombre, éste no puede considerarse el mal absoluto. Ricoeur nos
dice (ver 581) que el hombre acaba siendo un: «malo de segundo
grado», es decir, «el malo por seduccidén de otro mas malo». Por eso
no es el Malo o el Maligno, sino sélo malo o malvado. Y lo es cuando
«cede» al «principio del mal», representado en la serpiente.

Tras lo arriba visto, con la evolucién del simbolo de la serpiente
hacia la idea de demonio o Satands, surge una cuestion en la
interpretacion de Ricoeur sobre el significado mas exterior de la
serpiente, como residuo de un mal que ya se encontraba presente. Se
trata de la radicalidad maxima de ese mal, continuaciéon de la herencia
del mal preexistente, que es caos, oscuridad, tiniebla. Ante este lado
tenebroso, la serpiente parece encontrarse sencillamente ahi. Luego
hay un «algo» anterior a ella, un mal del que ella es continuacién,
incitando a la caida del hombre.

¢Hay alguna referencia biblica que nos conduzca a un
acontecimiento anterior con el que identificar estos restos miticos, y
como consecuencia, a la posterior identificacion de la serpiente con
figuras diabdlicas? La respuesta la tenemos al considerar que la caida
del hombre creado, seducido por la serpiente, es en realidad la segunda
caida biblica. De la primera, encontramos las referencias en la carta de
Judas Tadeo (Jd 6) o en II Pe 2, 4: «Dios no perdond a los angeles que
pecaron, sino que los precipitd en el infierno». Es decir, estamos ante
la caida de los angeles rebeldes, con Lucifer, después Satanas, a la
cabeza. Ciertamente, no encontramos en la Biblia, respecto a este
acontecimiento, una narracion similar a la de la serpiente adamica, tan
descriptiva. Sélo referencias como las sefialadas, como constatacion

de un hecho conocido por la tradicion. Se ha de recurrir, para entrar

191



Francisco Javier Bernal Acero, La serpiente adamica en el pensamiento de Paul Ricoeur

en detalles, a fuentes fuera del canon biblico (salvo para algunas
iglesias ortodoxas), como el libro de Enoc. Quizas sea por esto por lo
gue Ricceur no entra en la desmitologizacion de esta primera traicion,
la angélica. Pero parece significativo que no haga alguna alusién a ello,
como ha sefialado Pena Vial (ver Pena 2009: 41-44), fuera de alguna
breve referencia que hace Ricoeur a una «realidad demoniaca
prehumana» (Ricoeur 1969: 581), o a la caida precdsmica de los
valentinianos o al principe de las tinieblas maniqueo, en su ensayo
sobre el pecado original (Ricceur 2003b: 251). Maxime cuando, de
hacerlo, cobra sentido el caracter de «antigua» de la serpiente, como
anterior a la creacion de Adan.

Por ello, la referencia a «un mal que esta ya ahi» (Ricceur 2001:
62) cuando aparece en el mito adamico directamente la serpiente
(«quién sabe de dénde»; Ib.), al ser confrontada con una narracién en
la que si se narra un origen para ese mal, parece requerir una
interpretacion adicional, que echamos de menos en los textos
analizados de Ricceur. En este sentido, comentando que en el Nuevo
Testamento el Hijo del hombre va a aparecer, entre otras
caracteristicas, como juez y como testigo, Ricceur sefiala que, por el
contrario, Satandas es presentado como el Antidikos, el Adversario, y
anade: «isorprendente metamorfosis de la serpiente del paraiso!»
(Ricoeur 1969: 597). Pero esto sélo parece sorprender si no se tiene
en cuenta la primera caida. Razon de mas para haber profundizado en

ella en este contexto.

6. Un final abierto

Lo expuesto hasta ahora representa una muestra del pensamiento de
Ricoeur sobre la figura de la serpiente dentro del mito adamico. De
todas las ideas presentadas, se puede extraer una consecuencia que
parece remarcable. Y es que diversas expresiones recogidas en los

textos de Ricceur, se conjugan para apuntar a un final abierto en la

192



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

interpretacion global del mito ofidico, dadas las posibilidades que
ofrecen.

Por ejemplo, la serpiente es el tentador que llega a la escena del
drama, como se ha sefalado, «quién sabe de donde» (ver Ricoeur 2001:
62). La serpiente impulsa el cambio del deseo humano, y lo hace sea
quien fuere o lo que fuere (ver Ib.). En ese drama narrado, la serpiente
ya se ha desmitologizado, pero lo ha hecho en un proceso que soélo
puede ser parcial, porque, nos dice Ricceur, «... su papel es tal que no
puede ser desmitologizado del todo» (Ib.; nota 20). Se presenta, pues,
como remanente, una cierta incertidumbre respecto a la serpiente.

Y sin embargo, Ricoeur se resiste a dejar abierta esa via. Asi, a
partir del Ultimo escalon en la exteriorizacion del mal simbolizado con
la serpiente, que arriba mencionamos, para Ricceur la especulacién
sobre el significado de la serpiente, y sobre todo la especulacién
religiosa, entra en un campo que considera (ver Ricceur 1969: 581-
582) inaccesible a la comprobacidon que le compete, y que reduce al
que llama «espiritu de penitencia y arrepentimiento», fuera del cual
«s0lo puede construir castillos en el aire». Con lo que parece acotar la
especulacién de otros posibles significados. Lo mismo sucede en cuanto
al tema del Maligno, que considera ha de encuadrarse en ese mismo
espiritu penitencial, y dentro del cual «no pasa de ser nunca mas que
una figura limite con que se designa ese mal que yo no hago mas que
continuar en el mismo acto con que lo comienzo y lo introduzco en el
mundo>» (582).

Pero, pese a que lo anterior representa también una
desmitologizacion de la figura de Satanas, que segun Ricceur debe ser
restringida a ese ambito penitencial, ambito de la confesién de los
pecados, del mal personal cometido, se ha de excluir, también, «la
posibilidad de que se llegue a suprimir jamas de la antropologia del
mal la especulacién sobre Satands» (Ib.). Para él, la tentacién de la

serpiente, en los diferentes sentidos contemplados, se concreta como

193



Francisco Javier Bernal Acero, La serpiente adamica en el pensamiento de Paul Ricoeur

mas significativa en una «estructura cuasi-exterior», que es estructura
de pecado del hombre, y fuera de la cual «no sabemos qué es Satanas,
ni quién es, ni siquiera si es alguien» (Ib.). Pero, y ahi radica la
apertura en la conclusién, el hecho de que no sepamos qué es Satanas,
no impide que sea.

El pensamiento de Ricceur sobre el significado de la serpiente del
Paraiso, que aqui hemos presentado, no es compartido en algunos
casos, como muestran por ejemplo Moya Mena (2006) y Pefia Vial
(2009) en sus criticas. No obstante, en nuestra conclusion, nos
quedamos con la puerta abierta que establecen las afirmaciones de
Ricoeur: parece que se nos escapa lo que sea la serpiente. Por tanto,

como mito, como simbolo, va a seguir dando que pensar.

Referencias

Calvino, 1. (1999). Institucion de la religion cristiana. Barcelona:
Fundacion Editorial de Literatura Reformada.

Dosse, F. (1997). Paul Ricceur: les sens d'une vie. Paris: La Decou-
verte.

Gisel, P. (1995). Voz Paul Ricceur, en Encyclopédie du protestantisme.
Paris: Du Cerf.

Lacocque, A. - Ricceur, P. (2001). Pensar la Biblia. Estudios exegéticos
y hermenéuticos. Barcelona: Herder. Trad. de Thinking Biblically
(1998).

Moya Mena, S. (2006). La exterioridad del mal en Paul Ricceur, en
Revista Espiga, n© 13, UED Costa Rica.

Pefia Vial, J. (2009). El mal para Paul Ricceur, Cuadernos de Anuario
Filosofico. Pamplona: Universidad de Navarra.

Ricoeur, P. (1969). Finitud y culpabilidad. Madrid: Taurus. Trad. de Fi-
nitude et culpabilité (1960).

Ricoeur, P. (1995). Réflexion faite. Autobiographie intellectuelle. Paris:

Esprit.

194



Critical Hermeneutics, 9(2), 2025

Ricceur, P. (2003). Critica y conviccion. Entrevista con Francois Azouvi
y Marc Launay, Madrid: SINTESIS. Trad. de Le critique et la conviction
(1995).

Ricoeur, P. (2003b). El/ conflicto de las interpretaciones. Ensayos de
hermenéutica, Buenos Aires: Fondo de Cultura Econdmica. Trad. de Le
conflit des interprétations (1969).

Ricceur, P. (2006). El mal. Un desafio a la filosofia y a la teologia,
Buenos Aires: Amorrortu. Prélogo de Pierre Gisel. Trad. de Le Mal: un

défi a la philosophie et a la théologie (1986).

195



Francisco Javier Bernal Acero, La serpiente adamica en el pensamiento de Paul Ricoeur

196



