
doi: https://doi.org/10.13125/americacritica/6948

A modo de grieta
Like a crack

Cesar Augusto López Nuñez

Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú

E-mail: clopezn@unmsm.edu.pe

Recibido: 27/12/2025. Aceptado: 28/12/2025. Publicado en línea: 31/12/2025

Cómo citar: López Nuñez, Cesar Augusto. 2025. «A modo de grieta». América Crítica: Revista de Estudios Cultura-
les Americanos 9 (2): 95-97. https://doi.org/10.13125/americacritica/6948

Abstract—This article is the concluding section of the dossier Animals in the literature of the Americas. —
Relationality, anthropocentrism, ontology, plurality, de-hierarchization.

Resumen—Este artículo es el colofón conclusivo del dossier Lo animal en las literaturas de las Américas —
Relacionalidad, antropocentrismo, ontología, pluralidad, desjerarquización.

—————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————

——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
—————————————-

https://doi.org/10.13125/americacritica/6948
https://orcid.org/0000-0002-1305-8899
clopezn@unmsm.edu.pe
https://doi.org/10.13125/americacritica/6948


186 América Crítica 9(2): 185–187, 2025. ISSN: 2532-6724

F also sería afirmar que este es un cierre, una conclu-
sión, siquiera un final, en cuanto a que se refiere a

lo animal como una presencia que desborda lo humano; y
con mayor seriedad o entrega estética desde hace algunos
años. Sumado a este hecho que hemos querido desplegar
en esta entrega de la revista, nos venimos encontrando
con reconocimiento de lo vegetal, también; ambos uni-
versos como un esbozo de respuesta a las diversas crisis
de lo humano. Así, el dossier pretende ser una grieta,
por la cual pululan y acechan investigaciones que se han
dado a la tarea de ingresar desde vértices que merecen
ser explorados de iure; desde códigos, con los cuales no
se siente cómoda la estética hegemónica.

Si nos remitimos a cuestiones del sentir y de la va-
riación, su pleno sentido se afinca en la relación como
elemento constitutivo, antes que en la sola teoría o en el
mero encuentro con los productos artísticos, los cuales
han dependido de lo humano como su eje fundamental.
Con esto no queremos plantear una visión antihumanista
o contrahumana, una prédica del resentimiento, sino que
lo antropo-lógico nunca ha respondido a un plan solita-
rio; antes bien, por un cálculo simple de poderes ha ido
minando la ineludible participación de la multiplicidad
en su constitución política, en su plan de la ciudad, su
hogar, como el espacio por excelencia de lo puro. Eviden-
temente, lo unitario o lo simple como ideal pertenecen,
como tantas premisas narrativas para la sobrevivencia, al
universo de la regulación estética. Es decir, para términos
prácticos, siempre es necesario controlar los sentires de
la comunidad.

Para el caso de Occidente, el procedimiento estético
se cimentó sobre la reducción del sentir, lo que impli-
caba des-reconocer todo aquello que no perteneciera ni
a la ciudad ni al ciudadano. Esto quiere decir que todo
aquello que quedaba fuera de las fronteras de las polis
habría de ser necesariamente salvaje, múltiple, mezclado,
desorganizado; negativo. Así mismo, toda entidad que
experimentara relaciones por fuera de su régimen habría
de ser bárbaro, ajeno al logos, a la capacidad comuni-
cativa y, por ende, a la razón. De esta forma es que la
maquinaria griega, romana y luego cristiana procedieron
a organizar la forma de lo universal; toda una expansión
de sentido que, si era posible, acomodaba otras narrativas
a la suya o simplemente las condenaba a la desaparición
o, en el “mejor” de los casos, a la invisibilización.

Esperando que no sea tan grosero nuestro resumen y
siempre abiertos al debate, es necesario recorrer en sus lí-
neas maestras el problema que levantamos en el conjunto
de artículos de esta revista. Para tal efecto, necesitamos
remitirnos a Platón y su siempre visitado problema con la

poesía. Principalmente, este tenía que ver con la cuestión
estética, ya que, para aspirar a lo unitario, a lo uno o úni-
co (petición de principio en su sistema), el ciudadano no
podía ser un individuo perseguido por la excitación, por
el devenir, por la desintegración de su quehacer, el cual
siempre debía responder a una categorización fija; todo
por el bien del cuerpo estatal, claro. Debía ser eliminado,
pues, todo aquello que remitiera a la exploración de la
diferencia en pro siempre del sí mismo, de lo esencial.

La dinámica mencionada arriba no habría de ser tan
distinta en Aristóteles, a pesar de su refinada tecnifica-
ción de las premisas platónicas y se volvería a la ele-
gancia platónica con la propuesta plotiniana para la cual
habría la necesidad de la conversión a lo uno, como lo
correcto, frente al incómodo devenir, frente a la insistente
degradación hacia la pluralidad. Dadas las premisas con
tal claridad, cualquier narrativa distinta tendría que ser
combatida con todos los instrumentos posibles. Para el
universo cristiano, no habrían de ser, sino positivas estas
construcciones y defensas de lo uno, porque Dios era
uno, a pesar de su compleja trinidad. Sobre ese mismo
pilar habrían de encontrar seguridad San Agustín y Santo
Tomás de Aquino, aunque sus lenguas filosóficas fuesen
distintas.

Un sinónimo más acorde con aquello que diverge,
con lo negativo (¿por qué habría de ser necesariamente
así lo no unitario?), será entendido como lo demoniaco.
Esto se debe quizá a que esto se “oponía” al único en la
narración del endemoniado de Gerasa (Mc 5, 1-13; Lc
8, 26-35). Aquí hace su aparición el famoso ángel caído
Legión quien(es) pide(n) que Jesús no lo(s) atormente y
que le(s) permita habitar en los cerdos. Hacia el final de
este (des)encuentro-exorcismo la piara a la que los envía
Cristo se suicida lanzándose al mar. En esta narración se
conjuga, en un afianzamiento de la insistente forma com-
prensiva occidental, el mal siempre se entenderá como lo
plural, siempre violento, sepulcral, antidivino, impuro y,
obviamente, animal. En resumen, todo aquello que atente
contra la unidad debe exorcizarse, pues su lógica implica
la destrucción. Y en la historia del plan narrativo que
hemos ido exponiendo, es, pues, el destierro platónico
de la poesía, la creación, la literatura, en nuestro caso, el
primer y siempre necesario movimiento para validar una
diversidad de ejercicios de poder que culminarían con la
crisis planetaria contemporánea.

¿Qué es lo que invocan las investigaciones de nuestro
dossier? Pues esas líneas sinuosas contra las que se ha
opuesto la tradición mayor de la creación verbal. Así, una
constante que se encontrará en los textos es la emergencia
de lo relacional como un elemento fundante. No habrá



López Nuñez, A modo de grieta 187

la necesidad del corte, de la objetivación o la frontera,
sino todo lo contrario. Bajo la premisa de la relación
aparecerán los animales, ya no como entidades adversas;
por el contrario, como personalidades con sus propias
dinámicas de vinculación. Se echa por fuera lo mecánico
atribuido a lo no humano para darle su lugar comuni-
cativo, en el cual hasta las mismas palabras quedarían
suspendidas. En ese sentido, la exigencia hermenéutica
saldría de los linderos cómodos de la palabra, del canto
humano, y se adentraría en una lectura mayor de sig-
nos para cuidar del equilibrio delicado de la vida en una
comunidad más amplia de la que se aparece a los ojos
antropo-lógicos.

¿Cómo es, entonces, una zoo-logía; el hablar de los
animales? Una que entiende la simetría como su punto de
partida en el que el sentir es constantemente confrontado
por el zorro o la culebra (Quispe) o en el cual una sirena,
mujer y pez o pez y mujer cuestiona todas las formas
de entender monolíticas (Miranda). El pasado también
puede ser explorado bajo la lente de la aparición de lo
cánido y su larga data de relación con las narraciones in-
dígenas que emergen en la pluma escribiente y dibujante
de Guaman Poma (Blanco) para desjerarquizar el molde
de la tradición europea. Lo mismo ocurre con el contras-
te entre la imposición de lo demoniaco a lo dialógico
chamánico en el norte novohispano (Casas y Valdés).

Las aves tendrán su lugar como entidades coronadas
por la relacionalidad, aclarando que, sin romanticismos
o edulcoramientos, pues estas tienen capacidades de una
oralidad en las que se conjuga el cuerpo y la luz (Cano).
Sobre este mismo punto se vuelve en el caso arguediano,
pues se resalta la agencia múltiple de los pájaros (Gar-
cía). Finalmente, las propuestas más teóricas se remiten
a la ontología que consideramos importante, la indígena,
para sostener toda nuestra discusión frente a posturas
ecológicas o meramente culturalistas en la búsqueda de
discutir, realmente, los patrones de sentir y hacer que
han condicionado nuestras formas de comprensión. ¿Es
posible reactivar y transitar estos caminos? Considera-
mos que sí, pues las ontologías no occidentales, aún se
despliegan; a pesar de sus constantes destrucciones. En
esa estela, surge la siguiente pregunta: ¿es posible un
pachacuti? Si entendemos bien que implica un cambio
de guardia, de tiempo, entonces no nos puede caber duda
de su posibilidad, incluso como un acto de resistencia
(Lanao). ¿Cómo podemos acceder a ese giro de tierra
(pachacuti)? Reconociendo que hay momentos en los
que es necesario alisar las relaciones sobre el espacio de
la tierra y, por ende, del sentido contra un, cada vez más
agresivo estriamiento (Luján) que ahora se conduce por

la denominada IA, cuando existen aún inteligencias por
conocer.

Esperamos que este conjunto de lecturas sirva, al me-
nos como punto de partida, para percibir las rendijas de
otros espacios y formas de lectura que se encuentran muy
cerca de nosotros y de nuestras tradiciones. Eso significa
que la lucha, si se quiere, desde nuestro lugar académico,
y no solamente este, comienza desde el momento en que
inclinamos el oído a otras formas de contar, a otro corpus
narrativo y les permitimos relacionarse en nuestros países
y también continentes, pues la historia nunca ha sido una
y la estética, tampoco ha sido un único privilegio desde
somos y habitamos un cuerpo que no cesa de encontrarse
con otros; unos a los que deberíamos prestarles atención
y a los que la literatura y las otras artes nos pueden brin-
dar acceso en el inevitable devenir otros que no debería
ser entendido ya como una pérdida, sino, más bien, como
una ineludible ganancia.


	M00-0000
	185 A modo de grieta  Like a crack F. Author et al.


