
doi: https://doi.org/10.13125/americacritica/6947

Introducción. Lo animal en las literaturas de las Américas
Introduction. Animals in the literature of the Americas

Christian Elguera

Marist University, Estados Unidos

E-mail: christian.elgueraolortegui@marist.edu

Recibido: 27/12/2025. Aceptado: 28/12/2025. Publicado en línea: 31/12/2025

Cómo citar: Elguera, Christian. 2025. «Introducción. Lo animal en las literaturas de las Américas». América Crítica:
Revista de Estudios Culturales Americanos 9 (2): 95-97. https://doi.org/10.13125/americacritica/6947

Abstract—This article is the introductory editorial to the dossier Animals in the Literatures of the Americas
— Animality, anthropocentrism, agency, ontology, indigenous textualities.

Resumen—Este artículo es el editorial introductorio al dossier Lo animal en las literaturas de las Américas
— Animalidad, antropocentrismo, agencia, ontología, textualidades indígenas.

—————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————

——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
—————————————-

https://doi.org/10.13125/americacritica/6947
https://orcid.org/0000-0003-1209-9370
christian.elgueraolortegui@marist.edu
https://doi.org/10.13125/americacritica/6947


96 América Crítica 9(2): 95–97, 2025. ISSN: 2532-6724

E n enero de 2026, la imagen de un pingüino diri-
giéndose hacia las montañas se volvió tendencia

en las redes sociales. La escena pertenece al documental
Encounters at the End of the World de Werner Herzog,
del año 2007. La voz en inglés del narrador —del mismo
Herzog— otorga un dramatismo notable ante la deci-
sión final del pingüino: abandonar a su grupo, alejarse
rumbo a un destino fatal. El momento concluye con una
simple pregunta: “¿Por qué?” El video se hizo viral. Rá-
pidamente, miles de personas comenzaron a buscar una
explicación del comportamiento de este animal. Se co-
menzó a hablar de un pingüino nihilista en Instagram. La
Facultad de Letras de la Universidad Nacional Mayor de
San Marcos utilizó la imagen del pingüino como si fuera
un postulante que se anima a seguir —valerosamente—
un posgrado. Salieron videos generados por IA en los que
dicho pingüino se dirigía a una especie de reino mágico
donde era feliz. Lo que podía observarse aquí era una
necesidad humana de clasificar la animalidad, una ansie-
dad por imponer rótulos y proyecciones antropocéntricas,
antes que aceptar la diferencia radical de los animales.

Jacques Derrida recuerda esta necesidad humana en
La Bête et le souverain. Derrida nos describe cómo Adán
tiene que dar nombre a los animales para demostrar su
poder y controlar esa fauna. Este hecho nos posiciona
ante un conflicto sobre los límites de la escritura literaria:
¿cómo escribir sobre lo animal desde una perspectiva
y con una tecnología humanas? Al respecto, se puede
observar un primer tipo de aproximación que convierte
al animal en una réplica del ser humano. Estamos ante
un proceso de humanización que reduce la diferencia
animal en el ámbito de la discusión literaria. En otros
momentos, puede identificarse un intento de deconstruir
el modelo anterior, de modo que el animal se convierte
en un símbolo que problematiza la tradición antropocén-
trica. El animal comienza a simbolizar una tragedia, una
pesadilla, como en el caso de Pascual en “Los gallinazos
sin plumas” de Julio Ramón Ribeyro o de la ave de corral
en “Una gallina” de Clarice Lispector.

No obstante, es en las textualidades indígenas donde
advertimos un énfasis en la radicalidad animal que tras-
ciende cualquier reducción antropocéntrica. Pensemos
en un cuento del escritor tseltal Josías López Gómez,
titulado “No estás muerto”. Esta narración nos adentra
en un pluriverso donde los animales tienen sus propios
sistemas de sociabilidad y prácticas de poder. Por otra
parte, en la parte final de la novela Cherrufe = bola de
fuego, de la escritora mapuche Mariela Fuentealba Milla-
guir, la protagonista logra ver a sus ancestros en forma de
animales y comprende la alianza íntima entre múltiples

seres desde tiempos ancestrales.
Los trabajos que conforman este dossier han buscado

reflexionar sobre las limitaciones de una mirada antro-
pocéntrica y la urgencia de percibir la animalidad en
su dimensión más desafiante. Francisco Javier Blanco
Cárdenas explica el rol del devenir animal en la obra de
Guamán Poma de Ayala, resaltando la representación de
perros y zorros en línea con los aportes de Deleuze y
Guattari. Asimismo, Juan Casas y Carlos Manuel Valdés
estudian cómo el discurso misionero en la Nueva Espa-
ña clasificó a los animales como entidades bárbaras o
demoníacas con el objetivo de transformar la mentali-
dad de las poblaciones originarias. Al analizar Los ríos
profundos de Arguedas, Andréz García Vásquez se en-
carga de explorar el rol de las aves en esta novela. Su
pregunta inicial, “¿son solo un adorno estético o tienen
algún otro sentido?”, es el punto de partida de un análi-
sis minucioso que demuestra con claridad que las aves
“no se reducen a metáforas”. Siguiendo esta línea, Mario
Alfonso Lanao busca demostrar cómo Gamaliel Churata,
en El pez de oro, expresa la animalidad para desafiar las
líneas divisorias entre la cultura (humana) y la naturaleza
(no humana). Una obra menos conocida del mismo es-
critor puneño, “Espirales”, es el centro de las reflexiones
de Sergio Luján, quien articula las propuestas teóricas
sobre el espacio de Henri Lefebvre, Gilles Deleuze y
Félix Guattari, y de Luis Alberto Brandão,con las ideas
de Felice Cimatti y Maria Esther Maciel sobre anima-
lidad. Continuando con esta ruta de estudios andinos,
Dante Euclides Quispe-Martínez, Víctor R. Villafuerte
y Mery Luz Vilca analizan la función simbólica de los
animales en cuentos orales de origen aimara. Este trabajo
demuestra que el zorro y la huallata son personajes que
interconectan diversos planos ontológicos, como parte
de tradiciones culturales que se transmiten de generación
en generación. Continuando con este interés por los re-
latos orales, Beatriz Mariela Cano Blas y Axel Daniel
Anicama Zamora examinan cómo las aves contribuyen
al equilibrio de la comunidad quechua de Uchusquillo
(Ancash, Perú).

La diversidad de miradas que brinda este dossier nos
plantea caminos a seguir, nos genera preguntas fecundas
para seguir investigando. Y este hecho siempre debe ser
aplaudido: quien lea este dossier podrá sentirse interpela-
do por las preguntas, los debates, las líneas que se trazan
para continuar discutiendo. En primer lugar, los trabajos
cuestionan la imposición de un imaginario humano sobre
los animales. Por ejemplo, el catolicismo del periodo
colonial transformó a las serpientes y los zorros en enti-
dades malignas. Tal como explica Ana Lía Miranda en



Elguera, Introducción 97

su lectura de la novela La pez de Gabriela Larralde, los
humanos han utilizado saberes científicos para violentar
seres que escapan a la norma antropocéntrica. En esta
novela lo que desespera a los conquistadores es que no
pueden comprender la naturaleza de un cuerpo anfibio.
Pero ante la violencia del antropocentrismo, podemos
percibir que los animales están en todas partes y se con-
vierten en amenazas para un proyecto de control humano.
Los animales no son estáticos, sino que se desplazan, se
multiplican constantemente. De este modo, emerge un
tipo de agencia animal que confronta el antropocentris-
mo. Esto queda claro en El pez de oro, donde Churata
—tal como bien enfatiza Lanao— “despliega una agencia
política en términos más que humanos”. Es importante
reconocer que, mucho antes de la conquista, las poblacio-
nes indígenas de México —como bien subrayan Casas y
Valdés— interactuaron con los animales de su entorno,
reconociendo el poder de otras fuerzas que trascendían
la ontología humana. Fueron los colonizadores quienes
eliminaron el poder animal e implantaron una dicotomía
jerárquica entre naturaleza y cultura. Desde entonces,
hemos caído en los abismos de ignorar lo animal o, tal
vez peor, en el error de hablar de animales solo desde
una toma de posición humana, demasiado humana. En
su trabajo sobre Arguedas, García Vásquez nos recuerda
un término propuesto por Baptiste Morizot: el “antro-
ponarcisismo”, es decir, esa mala costumbre de creer
que hablamos de los animales cuando, en realidad, solo
seguimos hablando de seres humanos.

Este dossier también plantea un desafío fecundo en
torno a los abordajes metodológicos. Por un lado, diver-
sos trabajos se basan en los aportes de Gilles Deleuze
y Félix Guattari para aproximarse a lo animal, emplean-
do conceptos como el devenir y la multiplicidad. Por
otro lado, otros artículos se basan en saberes ancestrales,
en relatos orales indígenas. ¿Cómo poner en diálogo a
dos intelectuales franceses con las tradiciones de Puno y
Áncash? Quizá el camino a seguir sea el delineado por
García, quien intenta un diálogo creativo y horizontal
entre el concepto de devenir y el pensamiento quechua
en Arguedas, sin imponer una tradición por encima de
otra. Desde un criterio personal, considero que la ruta
a seguir es el estudio de los relatos orales, ya que nos
invitan a comprender la animalidad a partir de saberes
y prácticas indígenas, ofreciéndonos la posibilidad de
sopesar el rol fundamental de los animales en territorios
andinos. Este dossier, por lo tanto, también nos coloca
ante un terreno fértil para seguir pensando en cómo apro-
ximarnos a la animalidad, siempre buscando no repetir
el guion antropocéntrico de una única ontología o de un

único mundo humano.


	M00-0000
	95 Introducción. Lo animal en las literaturas de las Américas  Introduction. Animals in the literature of the Americas F. Author et al.


