América
Critica

doi: https://doi.org/10.13125/americacritica/6947

Introduccion. Lo animal en las literaturas de las Américas

Introduction. Animals in the literature of the Americas

Christian Elguera

Marist University, Estados Unidos

E-mail: christian.elgueraolortegui @marist.edu

Recibido: 27/12/2025. Aceptado: 28/12/2025. Publicado en linea: 31/12/2025

Como citar: Elguera, Christian. 2025. «Introduccion. Lo animal en las literaturas de las Américas». América Critica:
Revista de Estudios Culturales Americanos 9 (2): 95-97. https://doi.org/10.13125/americacritica/6947

Abstract—This article is the introductory editorial to the dossier Animals in the Literatures of the Americas
— Animality, anthropocentrism, agency, ontology, indigenous textualities.

Resumen—Este articulo es el editorial introductorio al dossier Lo animal en las literaturas de las Américas
— Animalidad, antropocentrismo, agencia, ontologia, textualidades indigenas.


https://doi.org/10.13125/americacritica/6947
https://orcid.org/0000-0003-1209-9370
christian.elgueraolortegui@marist.edu
https://doi.org/10.13125/americacritica/6947

96

n enero de 2026, la imagen de un pingiiino diri-
E giéndose hacia las montaiias se volvid tendencia
en las redes sociales. La escena pertenece al documental
Encounters at the End of the World de Werner Herzog,
del afio 2007. La voz en inglés del narrador —del mismo
Herzog— otorga un dramatismo notable ante la deci-
sién final del pingiiino: abandonar a su grupo, alejarse
rumbo a un destino fatal. El momento concluye con una
simple pregunta: “;Por qué?” El video se hizo viral. Ra-
pidamente, miles de personas comenzaron a buscar una
explicacién del comportamiento de este animal. Se co-
menzd a hablar de un pingiiino nihilista en Instagram. La
Facultad de Letras de la Universidad Nacional Mayor de
San Marcos utiliz6 la imagen del pingiiino como si fuera
un postulante que se anima a seguir —valerosamente—
un posgrado. Salieron videos generados por IA en los que
dicho pingiiino se dirigia a una especie de reino magico
donde era feliz. Lo que podia observarse aqui era una
necesidad humana de clasificar la animalidad, una ansie-
dad por imponer rétulos y proyecciones antropocéntricas,
antes que aceptar la diferencia radical de los animales.

Jacques Derrida recuerda esta necesidad humana en
La Béte et le souverain. Derrida nos describe como Adéan
tiene que dar nombre a los animales para demostrar su
poder y controlar esa fauna. Este hecho nos posiciona
ante un conflicto sobre los limites de la escritura literaria:
(,como escribir sobre lo animal desde una perspectiva
y con una tecnologia humanas? Al respecto, se puede
observar un primer tipo de aproximacién que convierte
al animal en una réplica del ser humano. Estamos ante
un proceso de humanizacién que reduce la diferencia
animal en el dmbito de la discusion literaria. En otros
momentos, puede identificarse un intento de deconstruir
el modelo anterior, de modo que el animal se convierte
en un simbolo que problematiza la tradicién antropocén-
trica. El animal comienza a simbolizar una tragedia, una
pesadilla, como en el caso de Pascual en “Los gallinazos
sin plumas” de Julio Ramén Ribeyro o de la ave de corral
en “Una gallina” de Clarice Lispector.

No obstante, es en las textualidades indigenas donde
advertimos un énfasis en la radicalidad animal que tras-
ciende cualquier reduccién antropocéntrica. Pensemos
en un cuento del escritor tseltal Josias Lopez Gémez,
titulado “No estds muerto”. Esta narracién nos adentra
en un pluriverso donde los animales tienen sus propios
sistemas de sociabilidad y précticas de poder. Por otra
parte, en la parte final de la novela Cherrufe = bola de
fuego, de la escritora mapuche Mariela Fuentealba Milla-
guir, la protagonista logra ver a sus ancestros en forma de
animales y comprende la alianza intima entre multiples

América Critica 9(2): 95-97, 2025. ISSN: 2532-6724

seres desde tiempos ancestrales.

Los trabajos que conforman este dossier han buscado
reflexionar sobre las limitaciones de una mirada antro-
pocéntrica y la urgencia de percibir la animalidad en
su dimensién mds desafiante. Francisco Javier Blanco
Cardenas explica el rol del devenir animal en la obra de
Guamdn Poma de Ayala, resaltando la representacién de
perros y zorros en linea con los aportes de Deleuze y
Guattari. Asimismo, Juan Casas y Carlos Manuel Valdés
estudian cémo el discurso misionero en la Nueva Espa-
fa clasificé a los animales como entidades barbaras o
demoniacas con el objetivo de transformar la mentali-
dad de las poblaciones originarias. Al analizar Los rios
profundos de Arguedas, Andréz Garcia Vasquez se en-
carga de explorar el rol de las aves en esta novela. Su
pregunta inicial, “;son solo un adorno estético o tienen
algtin otro sentido?”, es el punto de partida de un andli-
sis minucioso que demuestra con claridad que las aves
“no se reducen a metaforas”. Siguiendo esta linea, Mario
Alfonso Lanao busca demostrar cdmo Gamaliel Churata,
en El pez de oro, expresa la animalidad para desafiar las
lineas divisorias entre la cultura (humana) y la naturaleza
(no humana). Una obra menos conocida del mismo es-
critor punefio, “Espirales”, es el centro de las reflexiones
de Sergio Lujan, quien articula las propuestas tedricas
sobre el espacio de Henri Lefebvre, Gilles Deleuze y
Félix Guattari, y de Luis Alberto Branddo,con las ideas
de Felice Cimatti y Maria Esther Maciel sobre anima-
lidad. Continuando con esta ruta de estudios andinos,
Dante Euclides Quispe-Martinez, Victor R. Villafuerte
y Mery Luz Vilca analizan la funcién simbdlica de los
animales en cuentos orales de origen aimara. Este trabajo
demuestra que el zorro y la huallata son personajes que
interconectan diversos planos ontolégicos, como parte
de tradiciones culturales que se transmiten de generacién
en generacion. Continuando con este interés por los re-
latos orales, Beatriz Mariela Cano Blas y Axel Daniel
Anicama Zamora examinan como las aves contribuyen
al equilibrio de la comunidad quechua de Uchusquillo
(Ancash, Peru).

La diversidad de miradas que brinda este dossier nos
plantea caminos a seguir, nos genera preguntas fecundas
para seguir investigando. Y este hecho siempre debe ser
aplaudido: quien lea este dossier podra sentirse interpela-
do por las preguntas, los debates, las lineas que se trazan
para continuar discutiendo. En primer lugar, los trabajos
cuestionan la imposicién de un imaginario humano sobre
los animales. Por ejemplo, el catolicismo del periodo
colonial transformé a las serpientes y los zorros en enti-
dades malignas. Tal como explica Ana Lia Miranda en



Elguera, Introduccion

su lectura de la novela La pez de Gabriela Larralde, los
humanos han utilizado saberes cientificos para violentar
seres que escapan a la norma antropocéntrica. En esta
novela lo que desespera a los conquistadores es que no
pueden comprender la naturaleza de un cuerpo anfibio.
Pero ante la violencia del antropocentrismo, podemos
percibir que los animales estdn en todas partes y se con-
vierten en amenazas para un proyecto de control humano.
Los animales no son estéticos, sino que se desplazan, se
multiplican constantemente. De este modo, emerge un
tipo de agencia animal que confronta el antropocentris-
mo. Esto queda claro en El pez de oro, donde Churata
—tal como bien enfatiza Lanao— “despliega una agencia
politica en términos mds que humanos”. Es importante
reconocer que, mucho antes de la conquista, las poblacio-
nes indigenas de México —como bien subrayan Casas y
Valdés— interactuaron con los animales de su entorno,
reconociendo el poder de otras fuerzas que trascendian
la ontologia humana. Fueron los colonizadores quienes
eliminaron el poder animal e implantaron una dicotomia
jerdrquica entre naturaleza y cultura. Desde entonces,
hemos caido en los abismos de ignorar lo animal o, tal
vez peor, en el error de hablar de animales solo desde
una toma de posicién humana, demasiado humana. En
su trabajo sobre Arguedas, Garcia Vasquez nos recuerda
un término propuesto por Baptiste Morizot: el “antro-
ponarcisismo”, es decir, esa mala costumbre de creer
que hablamos de los animales cuando, en realidad, solo
seguimos hablando de seres humanos.

Este dossier también plantea un desafio fecundo en
torno a los abordajes metodolégicos. Por un lado, diver-
sos trabajos se basan en los aportes de Gilles Deleuze
y Félix Guattari para aproximarse a lo animal, emplean-
do conceptos como el devenir y la multiplicidad. Por
otro lado, otros articulos se basan en saberes ancestrales,
en relatos orales indigenas. ;Cémo poner en didlogo a
dos intelectuales franceses con las tradiciones de Puno y
Ancash? Quizd el camino a seguir sea el delineado por
Garcia, quien intenta un didlogo creativo y horizontal
entre el concepto de devenir y el pensamiento quechua
en Arguedas, sin imponer una tradicién por encima de
otra. Desde un criterio personal, considero que la ruta
a seguir es el estudio de los relatos orales, ya que nos
invitan a comprender la animalidad a partir de saberes
y précticas indigenas, ofreciéndonos la posibilidad de
sopesar el rol fundamental de los animales en territorios
andinos. Este dossier, por lo tanto, también nos coloca
ante un terreno fértil para seguir pensando en cémo apro-
ximarnos a la animalidad, siempre buscando no repetir
el guion antropocéntrico de una Unica ontologia o de un

tinico mundo humano.

97



	M00-0000
	95 Introducción. Lo animal en las literaturas de las Américas  Introduction. Animals in the literature of the Americas F. Author et al.


