
doi: https://doi.org/10.13125/americacritica/6439

Pachakuti, una política andina de la re-vuelta. Animalidad
y potencia política en El pez de oro de Gamaliel Churata
Pachakuti, an Andean politics of revolt. Animality and political potency in El pez de oro of Gamaliel

Churata

Mario Alfonso Lanao De La Torre

Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú

E-mail: mario.lanao@unmsm.edu.pe

Recibido: 25/10/2025. Aceptado: 18/11/2025. Publicado en línea: 31/12/2025

Cómo citar: Lanao, Mario Alfonso. 2025. «Pachakuti, una política andina de la re-vuelta. Animalidad y potencia polí-
tica en El pez de oro de Gamaliel Churata». América Crítica: Revista de Estudios Culturales Americanos 9 (2): 155–167.
https://doi.org/10.13125/americacritica/6769

Abstract—El Pez de oro (1957) of Gamaliel Churata has attracted attention, among other things, for its
incorporation of animality as part of an ontoepistemological critique of civilizational scope, which represents
a break with the anthropocentric paradigm and the Western dichotomies of culture-nature, human-animal,
and others. Along these lines, we explore the political implications of the animal component in Churata’s
text—which is not reterritorialized toward a molar structure; on the contrary, it destratifies the very notion of
subject—recognizing the possibility of articulating, through animality, a politics without a political subject or
political subjectivity. As theoretical tools, we draw on studies on the Andean worldview regarding pachakuti,
as well as on Gilles Deleuze and Félix Guattari’s proposal on becoming-animal. We conclude that in El pez
de oro appears a serie of pachakuti, catalyzed by the animal presence; opening spaces and times where the
animality is reincorporated into life as part of collective coexistence along with other bodies and beings. —
Animality; El pez de oro; pachakuti; becoming-animal; political subject.

Resumen—El pez de oro (1957) de Gamaliel Churata ha llamado la atención, entre otras cosas, por la
incorporación de lo animal como parte de una crítica ontoepistemológica de alcance civilizatorio, que supone
una ruptura con el paradigma antropocéntrico y las dicotomías occidentales cultura-naturaleza, humano-
animal, entre otras. Bajo esa línea, exploramos las implicancias políticas del componente animal en el texto
de Churata —el cual no es reterritorializado hacia una estructura molar; sino, por el contrario, desestratifica
la noción misma de sujeto—, pues reconoce la posibilidad de articular, a partir de lo animal, una política
sin sujeto político ni subjetividad política. Como herramientas teóricas, recurrimos a los estudios sobre
la cosmovisión andina referente al pachakuti, así como a la propuesta de Gilles Deleuze y Félix Guattari
sobre el devenir-animal. Concluimos que en El pez de oro se presentan diversos pachakuti catalizados por la
presencia animal, que a su vez, aperturan espacios y tiempos, en los cuales lo animal es reincorporado a la
vida como parte de la convivencia colectiva junto con otros cuerpos y seres. — Animalidad; El pez de oro;
pachakuti; devenir-animal; sujeto político.

—————————————————————
——————————————————————

——————————————————————
————————————

https://doi.org/10.13125/americacritica/6439
https://orcid.org/0009-0001-9990-248X
mario.lanao@unmsm.edu.pe
https://doi.org/10.13125/americacritica/6769


156 América Crítica 9(2): 155–167, 2025. ISSN: 2532-6724

EL PEZ DE ORO, UNA POLÍTICA MÁS-QUE-
HUMANA

E l colapso ha llegado. En este callejón sin salida, lla-
mado crisis, en el que América Latina se encuentra

desde hace ya 500 años, asistimos al desmoronamiento
del metarrelato en ruinas llamado Occidente. Sea por la
devastación de la tierra, los delirios de conquista espa-
cial o la tecnopolítica de corte extractivista; la violencia
heteropatriarcal, colonialista y capitalista emana de un
cuerpo, francamente, en descomposición. Así, la orga-
nización antropocéntrica del mundo —en gran medida
responsable de la catástrofe— merece ser desmantelada.
En ese sentido, la animalidad, comprendida como los
desdobles de la dicotomía entre lo humano y lo animal,
interpelaría directamente a la jerarquía antropocéntrica,
al dar cuenta de sus ensamblajes y múltiples alianzas
interespecies, para permitir la apertura, a su vez, de la po-
sibilidad de una lectura de la agencia política en términos
más-que-humanos.

En este contexto, resulta necesario proponer lecturas
alternativas a las ya potentes críticas —aunque no por
ello menos recapturantes— contra el paradigma moderno-
cartesiano. En ese sentido, es importante encontrar la
forma sin negar toda posibilidad de subjetivación a lo
no humano (lo cual ha funcionado como mecanismo
para la dominación) ni tampoco imponer a toda forma
de vida no humana la categoría de sujeto con el fin de
desestabilizar dichos mecanismos (la naturaleza como
sujeto, la subjetividad animal, etc.). Consideramos que
hay otros modos de subvertir la hegemonía del sujeto
occidental que no pasan por relativizarlo solamente. En
ese sentido, quizás se torne urgente “volver” la mirada
hacia el escritor que vino del “futuro” (Badini 2010) para
ensayar claves para nuestro presente.

El pez de oro1 (2012) de Gamaliel Churata (1897–
1969) ha llamado la atención, entre otras cosas, por la
incorporación de lo animal (y no solo de los animales
en tanto personajes) como parte de una crítica de pro-
fundo alcance civilizatorio, en la que su presencia su-
pone una ruptura con las dicotomías occidentales como
cultura-naturaleza, humano-animal, alma-cuerpo, entre
otras (López 2018, 2020; Hernando 2018; Monasterios
2020, 2021).

En una línea de análisis similar, nos planteamos ex-
plorar las implicancias políticas en el texto de Chura-

1 Publicado originalmente en 1957 por la editorial Canata en Bolivia
bajo el título El pez de oro. Retablos del laykhakuy, se trata de la única
obra que Churata publicó en vida. Para el presente trabajo optamos
por utilizar la edición crítica, publicada en 2012, por la editorial
Cátedra.

ta, reconociendo la posibilidad de articular, a partir del
componente animal, una política sin sujeto político ni
subjetividad política, así como su posibilidad epistémica,
en la cual se reconocen sensibilidades y racionalidades
indígenas (López 2017). Los diversos trabajos que han
profundizado en la cuestión política en Churata, lo han he-
cho con particular interés por su práctica ético-política2.
Así, llama nuestra atención que, aunque ya se pueda ela-
borar una imagen panorámica —ciertamente dispersa—
de la biografía política de Churata, aún no se haya estu-
diado con detenimiento la teoría política que en El pez de
oro se ensaya, la cual va más allá del ya espacio común
que comprende el mito en el texto como una forma de
resistencia al dominio colonial (Bosshard 2007; Mancosu
2019).

Aunque no definitoria, El pez de oro proyecta una
entrada interesante que, desde nuestro punto de vista,
termina desestructurando la hegemonía del sujeto occi-
dental y que en vez de buscar una subjetividad “ampliada”
de este (ya que habría un desborde de toda experiencia
de subjetivación política, incluso si es animal, vegetal,
etc.); por el contrario, en el horizonte estético-político
churatiano, habrían otros caminos para expresar la poten-
cia política a través del despliegue de múltiples agencias
animales, vegetales, minerales, humanas.

Para lograr el objetivo que nos proponemos, como
herramientas teóricas presentamos las nociones básicas
referidas a los conceptos de pachakuti desde la cosmovi-
sión andina, así como el devenir-animal en la propuesta
de Gilles Deleuze y Félix Guattari, los cuales resultan
particularmente útiles para pensar la agencia política en
El pez de oro en términos no solo más-que-humanos, sino
también más allá del sujeto.

2 Al respecto, véanse los valiosos trabajos de Arturo Vilchis Cedillo,
Elizabeth Monasterios, José Luis Ayala, Omar Aramayo y Guissela
Gonzáles.



Lanao De La Torre, Pachakuti, una política andina de la re-vuelta 157

DOS MODOS DE DESBARATAR AL SUJETO: PA-
CHAKUTI Y DEVENIRES-ANIMALES

Pachakuti3 es un concepto quechua y aymara que etimo-
lógicamente proviene de dos palabras: pacha4 y kuti5.
Hace referencia a la re-vuelta (kuti) del espacio-tiempo
(pacha), aquella que desde el mundo andino da cuenta
de una temporalidad que no pertenece al orden lineal
ni progresivo de la modernidad, es el acto de “voltearse
la tierra”, aquel que finaliza un ciclo o era y apertura
un nuevo orden de magnitudes cósmicas. En este “darse
vuelta” de la tierra, lo que está en juego es la emergen-
cia de tiempos que no se encuentran clausurados, sino
con plena capacidad de afectar el presente. Por lo tanto,
habría una superposición de temporalidades, no como
anulación, sino como articulación de la densidad que
a diversos tiempos pertenece: el pasado no ha pasado,
está pasando. . . Un pachakuti, en tanto acontecimiento

3 Resulta ser un término central en la cosmovisión andina que se
encuentra presente en diversos textos y diccionarios coloniales. De
modo general, “El término Pachacuti ha sido asimilado por los cro-
nistas a la noción de cataclismo” (Pease 1992: 90). Por ejemplo,
Sarmiento de Gamboa refiere a la transformación y destrucción a
partir de los castigos que Wiracocha impuso a los humanos por sus
vicios y codicia: “pero sobre todo les envió el uno pachacuti, que
quiere decir ‘agua que trastornó la tierra’” (Rivara 2000: 107). En la
misma línea, en el Arte, y vocabulario en la lengua general del Perv
llamada Quichua (1586), se define Pacha cuti pacha ticra como “Fin
del mundo” (Cerrón-Palomino 2014: 141). De modo similar, en su
Vocabulario de la Lengva General de todo el Perv llamada Lengva
Qquichua o del Inca (1608), González Holguín lo define como “El
fin del mundo, o grande deftruicion peftilencia, ruyna, o perdida, o
daño comun” (Holguín 1608: 267). Así por ejemplo, en uno de los
pasajes de su Nueva Corónica y Buen Gobierno, Guamán Poma de
Ayala refiere un periodo de muerte generalizada, producto de una
“pestilencia” en el tránsito de la tercera y cuarta edad del mundo se-
gún la cosmología andina. Son diversas las referencias que de modo
general vinculan pachakuti con el término de un ciclo que da comien-
zo a uno nuevo. Finalmente, debemos aclarar que al tratarse de un
concepto con múltiples sentidos, este tiene diversas representaciones
simbólicas, tales como la acción de remover y preparar la tierra para
la siembra o el huaico y la lluqlla, entre otras.
4 Fundamental en la comprensión andina, pacha refiere a múltiples
sentidos, aunque en particular nos es útil uno de sus sentidos matrices,
como espacio-tiempo, referente a la condición de totalidad que expre-
sa orden y sentido del mundo. Ello no significa que pacha niegue la
dimensión caótica, la cual es fundamental para comprender la lógica
dual-complementaria de dispersión y articulación para aperturar un
nuevo ciclo y un nuevo orden (pacha). En el aymara suele referir a
tiempo, tal como Ludovico Bertonio señala en el Vocabulario de la
lengua aymara (1608) con la expresión walu pacha (tiempo antiguo).
En el quechua, refiere a una matriz genésica, así como a la ropa
resplandeciente o a lo que tiene orden y belleza.
5 Alberga diversos sentidos, aunque de forma general, se puede decir
que en el aymara contemporáneo la raíz kuti se encuentra relacionada
a “‘regreso’, ‘volver’” (Vilca 2020: 53). Del mismo modo, nociones
como “vuelta”, “vuelco”, entre otros, serían similares.

cósmico —inversión de mundos—, excede y desborda el
tiempo de la historia; toma cuerpo en el ritmo de la vida.

Según lo expuesto, nos encontraríamos ante una con-
cepción distinta del pasado en los términos occidentales
modernos: “el ‘pasado no pasa’ es algo que está gor-
goreando en el presente; no hay tiempo muerto, todo
es actualizado por la vitalidad del ser y sus acciones”
(Mamani 2015: 113). Los acontecimientos en la tempora-
lidad andina serían de orden cualitativo; es decir, según
peso y densidad, de modo que, antes que referirnos a
lo “avanzado-atrasado”, sería más pertinente recurrir a
categorías temporales como “‘antes’ (ñaiupaq/nayra) y
‘después’ (qhepa/qhipa)” (Estermann 2006: 197).

Pachakuti no se plantea como una apertura total, se
construye en diálogo con el pasado, el mismo que no
es estático, sino móvil. En ese sentido, a nivel político,
pachakuti despliega una potencia que dista del sentido
teleológico y futurocéntrico como el que la revolución
encarna al inscribirse en el registro lineal y progresivo,
propio del régimen histórico-moderno. Mientras que el
concepto de revolución se trataría de un corte radical en
el tiempo: es decir, la ruptura y dislocación con el pasado
para la apertura hacia un espacio y un tiempo desconoci-
dos que además se presuponen mejores que lo anterior,
pachakuti da cuenta de otra lógica que no supone una
apertura total como podría concebir la revolución, sino
un diálogo con el pasado; no es ni concreción del pasado
ni ruptura radical del pasado, sino una actualización de
la virtualidad de ese pasado no realizado. Es decir, preci-
sa de su dimensión caótica que, justamente, a partir del
“desorden” del presente, actualice el pasado y permita
engendrar un nuevo orden: “un cataclismo cósmico en
el que un cierto orden (pacha) vuelve o ‘regresa’ (ku-
tiy/kutiña, - ‘volver’, ‘regresar’) a un desorden cósmico,
para originar un orden (pacha) distinto” (199). Esta di-
mensión caótica estaría vinculada con la lógica andina
dual-complementaria en la que el caos y el orden no se
contraponen, sino que se complementan, desempeñando
roles diferentes, pero articulados al mismo tiempo. La
re-vuelta del espacio-tiempo implica una dispersión en
tanto que, a través del caos, hay una ruptura con un deter-
minado orden y una apertura de uno nuevo. En la misma
línea, Silvia Rivera Cusicanqui señala que “La revuelta
o vuelco del espacio-tiempo, con la que se inauguran
largos ciclos de catástrofe o renovación del cosmos” (Ri-
vera 2015: 177) es un proceso de acumulación profunda,
entendiendo esta no como la sumatoria de partes, y sí
como una relación de fuerzas en tensión, como flujo de
intensidades que en un determinado momento desborda
toda realidad, todo orden.



158 América Crítica 9(2): 155–167, 2025. ISSN: 2532-6724

Pueden resultar igualmente útiles las nociones de dis-
persión y articulación para comprender el pachakuti. En
ese sentido, vale la pena referirnos al texto Ritos y tra-
diciones de Huarochirí del siglo XVII o simplemente
Manuscrito de Huarochirí6, un texto que contendría ele-
mentos clave de aquello que podría denominarse como
la matriz de sentido andino7. En el capítulo 18 se nos
presenta lo que interpretamos se trataría de un pacha-
kuti. Este pasaje refiere al anuncio sobre la llegada de
los españoles como una inversión de mundos. Se trata
del anuncio de un sacerdote (salvando la distancia con el
sentido católico) que advierte sobre el cierre de un ciclo
que acabará con el orden y sentido del mundo (pacha):
“¡Ay de nosotros! La suerte no es buena, hermanos; en el
futuro nuestro padre Pariacaca será abandonado” (Tay-
lor 1987: 277). Luego de que las palabras del sacerdote
fueran rechazadas en un primer momento, un pachakuti
se hace efectivo con la llegada de los huiracochas (espa-
ñoles). Su llegada es, a su vez, el comienzo del fin, por
lo que los sacerdotes reunidos coincidieron: “hermanos;
vamos a dispersarnos; ya la suerte no es más favorable”
(281).

De ese modo, es posible plantear que después de un
pachakuti corresponde un periodo de dispersión. Este es
el que posibilita, a su vez, la posterior articulación de
aquellas fuerzas dispersas. Como señala Zenón Depaz
al respecto de este pasaje, “cabe notar también que el
término kuti, denota multiplicación, con lo cual la fase de
dispersión o desorden que sigue a la del orden es también
multiplicación” (Depaz 2015: 197). Digamos que cada
articulación es más potente, en tanto que, en su momen-

6 Publicado por primera vez en castellano por el Instituto de Estudios
Peruanos con traducción de José María Arguedas bajo el nombre
Dioses y Hombres de Huarochirí (1966), se trata de un texto quechua
escrito en el siglo XVII que recoge los mitos y tradiciones de la zona
andina central, particularmente del territorio que hoy corresponde al
departamento de Lima. El manuscrito ha sido vinculado a Francisco
de Ávila, conocido extirpador de idolatrías, aunque su redacción,
como propone Gérald Taylor, también puede ser atribuida a un indio
llamado Tomás, hablante de la lengua aru.
7 Al recurrir al ejercicio interpretativo de diversos textos que da-
tan de la época colonial, surge el cuestionamiento siguiente: ¿hasta
qué punto dichos textos son una fuente válida que da cuenta de las
tradiciones prehispánicas y hasta qué punto fueron instrumentos de
evangelización que buscaron activamente tergiversar sentidos que-
chuas y aymaras? Al respecto, consideramos que el manuscrito y
otros textos de la época deben ser explorados con cuidado —lo cual
no invalida su lectura-– porque contienen una serie de implicancias
ontológicas, epistemológicas y políticas, que son importantes al po-
sibilitar una resignificación en términos contemporáneos. El mismo
Gamaliel Churata desarrolla un ejercicio de resignificación de diver-
sos mitos andinos, pues enfatiza que “la historiografía del Incario
conserva un centón: biblia le llamo yo. Es la «Nueua Coronica», del
indio Tomás Huamán Poma de Ayala Inka” (Churata 2012: 163).

to de dispersión, ha podido diversificar la experiencia,
aquella que volverá a articularse enriquecida junto a las
demás en un nuevo orden más diverso —y no por ello
necesariamente menos catastrófico que el anterior— con
los nuevos elementos adquiridos.

Por ello, pachakuti no se anuncia desde lo “bueno”
y lo “malo”, sino que su concreción se mueve en el es-
pectro de la catástrofe y la renovación, en la que no hay
ninguna certeza de que el nuevo orden sea mejor que el
anterior. Recordemos que la temporalidad del pachakuti
es convulsa y caótica, se encuentra envuelta por el carác-
ter dual y complementario de la cosmovisión andina, “O
sea que los dos elementos, que son la posibilidad de una
catástrofe y de una renovación no están separados del
momento mismo” (Rivera y Cacopardo 2018: 180).

Finalmente, en el marco de nuestro interés por pensar
la articulación de una política sin sujeto político, es clave
comprender que pachakuti no tiene al ser humano como
catalizador de la re-vuelta del mundo. En ese sentido,
pachakuti no se enuncia desde el horizonte emancipato-
rio humano como el concepto de revolución, en el cual
las transformaciones se hacen efectivas a través de la
voluntad y agencia humana. Pachakuti se trataría de un
“movimiento que se diferenciaba del concepto lineal y
moderno de ‘revolución’ y de la idea milenarista y cris-
tiana del ‘fin de los tiempos’” (Vilca 2020: 58). Si bien
es cierto que algunas lecturas, como la de Alberto Flores
Galindo en Buscando un Inca: Identidad y utopía en los
Andes (Flores Galindo 1994), sugieren la posibilidad de
comprender el pachakuti en el sentido de transformación
humana, consideramos que, sin invalidar esa postura, hay
que proceder con cuidado de no reproducir los marcos
que conciben la agencia política en términos exclusiva-
mente humanos.

Tendría más pertinencia pensar justamente en un or-
den cósmico del que los humanos seríamos parte, pero
de ningún modo su centro: “[...] kuti se puede advertir
en procesos, acontecimientos o cambios que devienen
sin intervención humana” (Vilca 2020: 56). Sin embargo,
el humano se encuentra relacionado con los procesos de
transformación, en los que de algún modo puede tener
mayor o menor grado de influencia, sin que eso suponga
dirigir la acción y el cambio: “Si el ser humano ‘desequi-
libra’ mucho la vida y el mundo, el Pachakuti los ‘barre’
de la faz de la tierra, y la vida vuelve a sus inicios, como
una ‘nueva oportunidad’” (Lajo 2006: 112). Por nuestra
parte, consideramos que al ser un concepto polisémico y
móvil, es válido reinterpretar que, sin conceder un lugar
privilegiado al humano para movilizar el pachakuti, sí
puede contribuir con este. En esa línea, son interesantes



Lanao De La Torre, Pachakuti, una política andina de la re-vuelta 159

las palabras de Silvia Rivera: “Es Warmi Pachakutik, no
es un Pachakutik cualquiera, es Warmi Pachakutik. Es el
tiempo de darse la vuelta del logocentrismo, androcen-
trismo de todo el poder masculino, que ya lleva dos mil
años, y mira cómo está el planeta” (Rivera y Cacopardo
2018: 193).

Sin perder de vista la noción de pachakuti —re-vuelta
del espacio-tiempo y una serie de reconfiguraciones de
las relaciones entre los seres del cosmos—, nos interesa
explorar cómo lo animal desborda la noción de sujeto
para dar cuenta de una serie de potencias actuantes. En
ese sentido, la obra escrita por Gilles Deleuze y Félix
Guattari8, tejida en un “entre”, como los mismos auto-
res explican, es un aparato rizomático de conceptos, de
los cuales nos interesa explorar el devenir-animal para
profundizar sobre los modos posibles de articular una
política sin sujeto político.

El devenir-animal es una línea de fuga en la lógica
binaria y de todo criterio de identificación, aquel que
funciona como una captura, la reterritorialización de una
potencia desbordada hacia los términos del poder, es de-
cir, hacia lo determinado y fijo. “El devenir siempre es de
otro orden que el de la filiación. El devenir es del orden
de la alianza” (Deleuze y Guattari 2002: 245), de mo-
do que los devenires-animales no son correspondencia
ni imitación de un modelo originario (filiación), se en-
cuentran lejos de la identificación con un tipo de animal
en específico (determinado desde la mirada occidental
por su diferencia con el humano) lo cual reproduciría la
molaridad9, se trata de romper con el propio criterio de

8 El Anti-Edipo (1972) y Mil mesetas (1980) componen el binomio
“Capitalismo y esquizofrenia”, siendo las obras más conocidas de
los escritores franceses, aunque son múltiples las colaboraciones
que llevaron a cabo. Sobre el concepto que nos convoca, devenir-
animal, nos abocamos al desarrollo que Deleuze y Guattari presentan
con particular énfasis en Kafka. Por una literatura menor (1975)
y Mil mesetas (1980), aunque de igual modo presente en Diálogos
(1977), Critique et clinique (1993), Derrames II: aparatos de estado
y axiomática capitalista (2017) y La revolución molecular (2017).
9 “Lo que nosotros llamamos aquí entidad molar es, por ejemplo,
la mujer en tanto que está atrapada en una máquina dual que la
opone al hombre” (Deleuze y Guattari 2002: 277). En ese sentido,
lo molar estaría vinculado con las formas rígidas que sedimentan
e imposibilitan el movimiento y las dinámicas de flujo, a través de
las lógicas binarias-jerárquicas, tales como mujer-hombre, humano-
animal: “la pareja femenino-pasivo/masculino-activo sigue siendo una
referencia obligada para el poder, ya que le permite situar, localizar,
territorializar y controlar las intensidades del deseo” (Guattari 2017:
327). Asimismo, lo molar perpetúa el compartimento de ese flujo a
través de instituciones que funcionan como bloques como el Estado o
la Familia. Los devenires-animales actúan como línea de fuga, como
ruptura con la molaridad tal como Deleuze y Guattari lo ilustran en
su lectura de La metamorfosis de Kafka: “Y en correlación, todo
el devenir-animal de Gregorio, su devenir coleóptero, escarabajo,

mimesis: “El hombre no deviene lobo, ni vampiro, como
si cambiara de especie molar” (277). De ese modo, el
devenir-animal nada tendría que ver con la transforma-
ción, ciertamente caricaturesca, del humano en un animal
(un perro, un pez, un puma), sino de movilizar relaciones
afectivas que en su encuentro modifican ambos términos.

La alianza resulta ser el modo de trazar los vasos co-
municantes entre “[...] seres de escalas y reinos comple-
tamente diferentes, sin ninguna filiación posible” (245).
Así, movilizan una dinámica que da cuenta de tiempos
y espacios intensivos constituidos a partir de la relación
entre términos heterogéneos, en los cuales solo en el
“entre” es posible desbaratar los límites y las fronteras
que la identidad y la demarcación sobre lo humano y no
humano exigen para dar lugar a agenciamientos no media-
dos por los procesos de subjetivación: “Devenir n’est pas
atteindre à une forme (identification, imitation, Mimésis),
mais trouver la zone de voisinage, d’indiscernabilité ou
d’indifférenciation telle qu’on ne peut plus se distinguer
d’une femme, d’un animal ou d’une molécule [...]” (De-
leuze 1993: 11). Es decir, el devenir-animal opera como
línea de fuga del sujeto: “encontrar un mundo de inten-
sidades puras en donde se deshacen todas las formas,
y todas ’las significaciones, significantes y significados,
para que pueda aparecer una materia no formada, flu-
jos desterritorializados, signos asignificantes” (Deleuze
y Guattari 1978: 24).

A diferencia de la filiación que impone la determi-
nación, el orden y lo estable, al constituir conjuntos ce-
rrados; la alianza, se desplaza en el contagio, y en esto
reside lo importante, “pone en juego términos completa-
mente heterogéneos: por ejemplo, un hombre, un animal
y una bacteria, un virus, una molécula, un microorganis-
mo” (Deleuze y Guattari 2002: 248). De ese modo, no se
trata de la herencia que supone un conjunto cerrado que
reproduce el modelo molar-mayoritario, sino de “Combi-
naciones que no son ni genéticas ni estructurales, inter-
reinos, participaciones contra natura, así es como procede
la Naturaleza, contra sí misma” (248). A través de esas
combinaciones entre términos heterogéneos es posible
la producción de nuevos agenciamientos; procediendo
rizomáticamente, estableciendo nuevas conexiones entre
términos diferentes se teje una nueva realidad.

Los términos heterogéneos que agencian los
devenires-animales no suponen el intercambio de iden-
tidad o especie molar: “no es que un término devenga
el otro” (Deleuze y Parnet 1980: 11), sino que constitu-

abejorro, cucaracha, que traza la línea de fuga intensa en relación
con el triángulo familiar, pero sobre todo en relación con el triángulo
burocrático y comercial” (Deleuze y Guattari 1978: 26).



160 América Crítica 9(2): 155–167, 2025. ISSN: 2532-6724

yen un “bloque devenir”, en el cual ambos términos se
desterritorializan mutuamente, por ello es que “[...] el de-
venir es siempre un doble devenir” (Deleuze 2017: 413).
En ese sentido, desestabilizan todo aquello que se pre-
supone como rígido, establecido, vinculado a la fijación.
Este doble devenir se presenta, además, como contrahe-
gemónico; antes que molar-mayoritario10, tiende hacia lo
molecular-minoritario11. La dinámica de un devenir do-
ble desterritorializa mutuamente términos heterogéneos;
es decir, pone en movimiento el bloque devenir, “que ya
no es de nadie, sino que está «entre» todo el mundo” (De-
leuze y Parnet 1980: 14). A diferencia de lo mayoritario,
un movimiento minoritario posibilita ese doble devenir
como proceso y línea de fuga del conjunto minoría y el
conjunto mayoritario a su vez; es decir, ruptura con los
bloques molares: “una cabeza a través de la cual algo
fuga del conjunto mayoritario, y otra por la cual al mis-
mo tiempo algo fuga del conjunto minoritario” (Deleuze
2017: 413).

De ese modo, ese doble devenir es la desterritorializa-
ción mutua, pero no paralela de ambos términos, ya que
“El devenir no produce otra cosa que sí mismo” (Deleuze
y Guattari 2002: 244), es un proceso que no se sitúa en
el plano molar, ya que “[...] es evidente que el hombre
no deviene ‘realmente’ animal, como tampoco el animal
deviene realmente otra cosa” (244). Es decir, el deve-
nir no supone el intercambio de una identidad por otra
(recordemos que estamos ante el encuentro de términos
heterogéneos, inter-reinos, lejos de cualquier identifica-
ción o imitación del modelo originario), sino que es la
transformación real de nuestra forma de experimentar el
mundo, “[...] otra manera de vivir y de sentir asedia o se
envuelve en la nuestra y las ‘hace fugar’"(Zourabichvili
2007: 45).

En el sentido que desenvolvemos nuestra exposición,
no se trataría de una metáfora en exceso teórica, los
devenires-animales “Son perfectamente reales” (Deleuze

10 En la propuesta de Deleuze y Guattari, lo mayoritario está aso-
ciado con los discursos dominantes que exigen identidad y represen-
tación en detrimento de la multiplicidad y los procesos de singula-
rización: “Las personas siempre piensan en un devenir mayoritario
(cuando sea grande, cuando tenga el poder. . . ), cuando en realidad
el verdadero problema es el de un devenir minoritario [...]” (Deleuze
y Parnet 1980: 9).
11 Para Deleuze y Guattari, lo minoritario supone devenir o proceso,
a diferencia de la minoría, que vendría a ser un estado y conjunto
cerrado que se construye en función de los términos del poder para
establecer jerarquías a partir de lógicas binarias: “por oposición a la
minoría, el movimiento minoritario no es un conjunto, es un devenir”
(Deleuze 2017: 410). De ese modo, mientras que la minoría se en-
cuentra signada por los términos del poder, lo minoritario supone una
línea de fuga.

y Guattari 2002: 244). Su “realidad” estaría vinculada
al modo en el que los cuerpos, a través del encuentro,
experimentan la multiplicidad, lejos de la pretensión de-
terminada del sujeto con la identidad como cerrojo. Des-
centrar, o en última instancia, des-humanizar los modos
de relación que establecemos con los animales, abrirnos
al contagio plenamente inmanente antes que bajo el domi-
nio de criterios y abstracciones trascendentes (la lógica
binaria-jerárquica como mandato). La dicotomía entre
lo humano y lo animal es desbaratada al abrir encuen-
tros afectivos y espacios dinámicos que no jerarquizan ni
clausuran definitivamente la posibilidad de componernos
de otros modos con seres del universo: el tejido de ese
gran rizoma llamado vida no tiene límite.

En consecuencia, según lo explicado hasta el mo-
mento, si el devenir animal, en su dinámica molecular-
minoritaria, establece alianzas, encuentros y la emergen-
cia de relaciones no previsibles; el pachakuti dinamiza
espacios y tiempos no mediados por la evolución lineal y
progresiva histórico-moderna. En nuestro criterio, ambas
nociones no solo descentran y desplazan el lugar privile-
giado del sujeto —jerarquía antropocéntrica—, sino que
van más allá desestructurando la propia noción de suje-
to. En la propuesta de Deleuze y Guattari, este lugar se
desplaza hacia la constitución de nuevos agenciamientos
que exceden la lógica binaria humano y no-humano. En
el caso de pachakuti es la apertura hacia una experiencia
ampliada y la posibilidad de engendrar un “nuevo” orden
y, por tanto, experimentar nuevas relaciones entre los
seres del cosmos. Asimismo, si el devenir-animal desba-
rata la identidad del sujeto para reconocer la dinámica de
flujo que permea a la vida en su conjunto; un pachakuti
nos recordaría que el sujeto no es el agente de cambio
de esta re-vuelta de la tierra, pues los cambios exceden
toda voluntad humana. Se trataría de la re-vuelta de las
potencias de la existencia, con su despliegue de múltiples
agencias minerales-animales-humanas-vegetales-vivos-
muertos-deidades.

ANIMALIDAD Y LENGUAJE EN EL PEZ DE ORO

Un primer acercamiento para desentrañar lo animal en la
obra de Churata sería a partir de lo evidente: la obra está
plagada de personajes animales como el Khori Challwa
(Pez de oro), el Khori-Puma, la Sirena del Titikaka, sa-
pos, perros, bacterias, aves, entre otros. Estos no serían
necesariamente identidades molares, sino, como se de-
mostrará, la posibilidad de introducir a través del discurso
mítico, los pliegues de lo humano-animal. El Pez de oro,
por ejemplo, resulta ser hijo de una “boda contra-natura”,
como diríamos con Deleuze y Guattari, entre el Khori



Lanao De La Torre, Pachakuti, una política andina de la re-vuelta 161

Puma y la Sirena. Este “imposible” para el determinis-
mo biológico encuentra sentido a partir de “una serie
de iconografías precolombinas: relaciones entre mamífe-
ros de presa y anfibios [que] parecen señalar siempre el
ocaso del mundo viejo y el comienzo de una nueva era”
(Bosshard 2007: 522). Esa nueva era se trataría de un
pachakuti, aquel que ha sido catalizado por los devenires-
animales; antes que relaciones de filiación, proceden por
la alianza entre términos heterogéneos.

Lo mítico, entonces, se construye en diálogo con la
animalidad, ya que articula un discurso que, a partir del
reconocimiento de un agenciamiento vital compuesto por
lo “humano” y lo “animal”, desbarata la frontera que la
mirada occidental supone habría entre estos, tal como el
propio Churata aclara en su conferencia del 30 de enero
de 1965 en la ciudad de Puno: “Los personajes de El Pez
de Oro no son personas humanas; son símbolos zoóticos
del corazón del hombre”. (Churata 2015: 28) Estos perso-
najes no son sujetos, sino más bien agenciamientos de los
que el humano sería parte, “que hacen rizoma alrededor
de las raíces, y que no se pueden entender en términos
de producción, sino únicamente de devenir” (Deleuze
y Guattari 2002: 248). Así, lejos de entender solo lo ani-
mal en lo humano, habría que comprender la dinámica
que moviliza ambos estratos, ese “bloque devenir”, para
conjugarlos creativamente en nuevas relaciones vitales,
porque “[...] el alma del hombre toma naturaleza en un
árbol, un ave, un animal cualquiera [...] En todo caso éste
es camino que lleva al corazón del hombre el sentimiento
de su fraternidad con la Naturaleza” (Churata 2012: 711).

Ahora, exploraremos un segundo modo, entre los di-
versos que hay, de comprender lo animal en El pez de oro.
Este tiene que ver con la forma en la que Churata hace
devenir al propio lenguaje. Lo desjerarquiza desplazan-
do lo comunicativo como elemento constitutivo para dar
cuenta de su dinámica más bien expresiva, posibilitando,
ahora sí, el encuentro entre diversos seres. En ese sentido,
el propio lenguaje deviene cuerpo. A partir de una diná-
mica inmanente, se encuentra dotado de la capacidad de
afectar y ser afectado de múltiples formas en función de
las relaciones que establezca con otros cuerpos12. Frente
a la pregunta sobre quién posee capacidad expresiva en El

12 Nos resulta útil recurrir a la reflexión que plantea Deleuze en
su lectura de Spinoza, en la cual la potencia se expresaría en la
relacionalidad y en la composición, las alianzas que los cuerpos
establecen: “Y por la misma razón que no sabéis lo que puede un
cuerpo, que hay muchas cosas en el cuerpo que desconocéis, que
rebasan vuestro conocimiento, también hay en el alma muchas cosas
que rebasan vuestra conciencia. Así pues, la verdadera cuestión es
ésta: ¿qué puede un cuerpo?, ¿de qué afectos sois capaces?” (Deleuze
y Parnet 1980: 71).

pez de oro, Churata responde arrebatándole la identidad
al lenguaje —lo expresivo no está restringido a un cuerpo
en específico—, para hacer posible una articulación que
permite que “[...] la posición de sujeto enunciador pue-
da estar ocupada por una variedad de seres” (Hernando
2020: 115).

El lenguaje dejaría de ser un mecanismo jerarquizante
entre los seres del cosmos para convertirse en un espacio
en la que diversas naturalezas son partícipes: “Y ésto, que
para mí fue capital: el ladrido del perro, o el trino del pa-
jarillo, no son meras voces más o menos armoniosas: son
expresión de sensaciones, sentimientos, deseos, medios
de comunicación; verdadero lenguaje” (Churata 2012:
736). Frente a la limitación del lenguaje humano, el len-
guaje de la naturaleza se presenta como más complejo en
tanto más diverso con sus múltiples sonidos y tonos más
sutiles que el lenguaje humano (Espezúa 2015). De este
modo, habrían dos lógicas presentes en El pez de oro. La
del hombre-letra, limitado, porque su conocimiento alcan-
za hasta donde llega su palabra, y la del hombre-animal,
aquel que conoce más allá de los límites del imperio de
la letra —la razón (occidental)—, logrando “en esa ope-
ración, recuperar la idiomática animal, entendida como
expresión agramatical próxima al canto y a la poesía”
(Monasterios 2021: 590). Esta dinámica hombre-animal,
se encontraría vinculada a la necesidad de evocar un es-
tado anterior al Verbo (escrito u oral), mismo que habría
de definir lo humano como racional frente a los demás
seres sin esta cualidad (Monasterios 2020). Por eso es
que Churata agencia un devenir-musical para horadar la
dicotomía humano-animal: “Pensé que el del hombre no
es el lenguaje más activo y el más musical menos [...]
El lenguaje del hombre es de estructuras verbales; el del
pajarillo de estructura melódica” (Churata 2012: 736).

De forma similar, la hibridación quechumara-español
es otro modo en el que Churata hace devenir el lenguaje.
Antes que al encierro a los campos culturales definidos
y lejos de cualquier tipo de esencialismo, El pez de oro
nos lleva, con una lógica cercana a la que antes defini-
mos como minoritaria, por el tránsito del plano-plano al
plano-montañoso del lenguaje. Como veíamos, lo animal,
entonces, posibilita modos de experimentación con pro-
fundas implicancias políticas y estéticas (López 2018) al
ser vinculado con la lógica desjerarquizante del lenguaje
al optar por una dinámica agramatical emparentada al
sonido. En ese sentido, aunque reconociendo los límites
de la letra, Churata no rechaza la escritura, sino que la
torsiona para sus propios fines. Es por ello que Miguel
Ángel Huamán propone que se trataría de una escritura
deconstructiva contra la razón universal de Occidente



162 América Crítica 9(2): 155–167, 2025. ISSN: 2532-6724

(Huamán 1994), pues constituye un mecanismo de resis-
tencia contra la hegemonía sociocultural que la propia
escritura genera al subalternizar la oralidad. Así, Churata
torsiona la escritura para captar un registro muy rico de
sonidos, voces, trinos, cantos, onomatopeyas logrando
generar relaciones horizontales, en las cuales diversos
seres y cuerpos intervienen activamente.

En suma, El pez de oro provee diversas formas des-
de las cuales desentrañar el componente animal. Una de
ellas refiere al modo en el que se presentan los propios
personajes, los cuales antes que animales en tanto identi-
dades fijas, molares, son catalizadores de una diversidad
de agenciamientos y alianzas entre múltiples cuerpos y
seres que fracturan la dicotomía humano-animal. Frente
al modelo antropocéntrico, El pez de oro despliega diver-
sas formas que desjerarquizan el lenguaje, para que este
deje de ser un dispositivo de poder para la dominación;
es decir, un elemento constitutivo de la separación entre
lo animal y lo humano, para constituirse en un espacio
abierto de experimentación.

PACHAKUTI (I): RAÍZ ANIMAL Y TEMPORALI-
DAD

A modo de entrar en el juego temporal similar al que un
pachakuti despliega, partamos señalando que a lo largo
del texto, Churata pone en juego, a través de la animali-
dad, una temporalidad dialógica y no lineal. Recordando
un pasaje del retablo “Thumos”, en el cual los perros
toman la palabra, estaríamos ante un pasado que emerge
en el presente: “Y allí ladró y saltó en torno mío recordan-
do sus viejas melodiosas danzas de Orko-pata” (Churata
2012: 779). Justamente es el ladrido animal —recordá-
bamos el tema del sonido y el lenguaje animal con sus
múltiples matices como un lenguaje más diverso que el
humano— lo que moviliza este puente pasado-presente:
“Sólo se puede devenir animal molecular. No se deviene
perro molar ladrador, sino que al ladrar, si se hace con
bastante coraje, necesidad y composición, se emite un
perro molecular” (Deleuze y Guattari 2002: 277).

La animalidad opera, entonces, como un modo de
atentar contra toda pretensión de trazar líneas divisorias
entre cultura (humano) y naturaleza (no-humano): “Así,
pues, el hombre es historia en cuanto recibe un alma
y para él es [sic]13 sér es no ser naturaleza; por lo que
será más hombre cuanto menos animal sea” (Churata

13 Luis Palacios identificó un error en la edición de Cátedra al cotejar
este pasaje con la primera edición de Canata: “Así, pues, el hombre
es historia en cuanto recibe un alma y para él sér es no ser naturaleza;
por lo que será más hombre cuanto menos animal sea” (Churata 1957:
380).

2012: 742). Por el contrario, Churata comprende que “el
hombre no tiene otra forma de salvarse que volver a las
raíces animales y, hacer de su alma, o sea de su gen, el
ideal de la vida” (Churata 2015: 66). Desde una dinámica
que podríamos considerar como inmanente —antes que
a las visiones trascendentes de un mundo “más allá”,
la tierra es un “más acá”, una “vuelta” a la vitalidad—,
las raíces no dejan de tejerse con toda la vida que es
reincorporada en una serie de agenciamientos y afectos
que aperturan nuevas relaciones, realidades, formas de
experimentar y, en última instancia, recrear el mundo.

Churata recurre a la raíz no sólo como metáfora agrí-
cola —profundamente relacionada al mundo andino—,
sino como parte fundamental de la recuperación del “sí
mismo” colectivo (el yo-tú-multo) herido por la violencia
colonial: “Es que América antes que fruto debe saberse
raíz” (Churata 2012: 185). Lo interesante está en que
la raíz en Churata no supone fijación como en primera
instancia podríamos suponer (volvemos al problema de
la identidad). Alfred Wagener es famoso, entre otras co-
sas, por su aporte teórico referente a la “deriva de los
continentes”. A inicios del siglo XX postuló que la li-
tosfera tiene una dinámica en función del movimiento
y no de la fijeza, como se solía pensar. Para Emanuele
Coccia resulta interesante comprender, a partir de Wa-
gener, que no existe tierra firme, todas las porciones de
tierra se encuentran a la deriva. En sus palabras, “Ya no
hay tierra, ya no hay formas estables y definitivas. Todos
los continentes son balsas en movimiento, barcos que
transportan a todos los vivientes de un lado al otro del
planeta, por encima y por debajo de su superficie” (Coc-
cia 2021: 124). De un modo análogo, podemos plantear
que la raíz posee movimiento, pues incluso la tierra so-
bre la que se afinca y pareciera estar fija, en realidad se
sabe móvil. Más allá de la filiación, “volver a la raíz”
puede entenderse como una forma creativa de hibridar
la dinámica de flujo y la noción de soporte (resistencia
afincada a la tierra), en tanto posibilita la apertura de una
nueva manera de experimentar el pasado-presente más
allá de las dicotomías occidentales: “y sólo cambia lo
que es en sí incambiable. He aquí que el Pasado, pues
es lo permanente, será capaz de cambio, sin que por ello
al cambiar sea el cambiado” (Churata 2012: 861). Así,
la raíz animal o hacia la tierra, no supondría “regresar”
hacia un recuerdo idealizado, preexistente u originario
—aquello que con Deleuze y Guattari criticábamos—,
más bien habilitaría un espacio de resistencia donde el
pasado no ha sido clausurado, sino que está pasando,
aperturando, a su vez, nuevas posibilidades de futuro.

En torno a esta breve reflexión sobre la raíz y la diná-



Lanao De La Torre, Pachakuti, una política andina de la re-vuelta 163

mica que supone, vale la pena mencionar el trabajo pione-
ro de Marco Thomas Bosshard, quien utiliza el concepto
de rizoma de Deleuze y Guattari, con sus respectivos
principios de heterogeneidad y multiplicidad, para leer
El pez de oro14. Identifica que el texto de Churata care-
cería de sistematicidad en cuanto a su composición (lo
cual no es defecto alguno, sino experimentación abierta
que excede una lectura lineal). De igual modo, reconoce
el uso de diversas lenguas, incluso hibridándose entre
sí, lo cual transgrede la pretensión de universalidad de
la lengua (Bosshard 2014). Por nuestra parte, resulta in-
teresante vincular la temporalidad no lineal con la figura
del rizoma. El pasado, signado por la violencia colonial,
se presentaría ante nosotros como un rebrote y no como
continuidad lineal más semejante a un modelo arbóreo.
En ese sentido, la figura del rizoma frente al árbol sería
más adecuada para dar cuenta de esas múltiples conexio-
nes pasado-presente. Dicho eso, aunque resulte útil, no
dejaría de ser problemático un modelo rizomático que,
aunque con una tendencia a lo horizontal frente a la cen-
tralidad del modelo arbóreo, pierde profundidad, cuestión
que sería distante de una lógica como la que El pez de
oro supone, ya que resulta ser una obra permeada por un
modo de existencia inmanente en donde la profundidad
desempeña un papel clave vinculado a la vitalidad (ca-
verna, semilla, entre otros). Lo que podríamos plantear,
entonces, es que la centralidad en Churata (el término al
que suele referir es unidad), a diferencia de lo imaginado
por Deleuze y Guattari, no se trataría de un centro es-
tratificado sin posibilidad de movimiento, sino más bien
actuaría como un chawpi, es decir, un centro simbólico
y móvil que relaciona y vincula la diferencia. Se trataría
de un centro caótico-relacional y no del establecimiento
de un orden jerárquico.

A modo de cierre, comprendemos que el énfasis de
Churata por “saberse raíz” no debería pensarse como una
exclusividad de los americanos. Todos los pueblos del
mundo deben afincarse sobre su propia raíz; sin embargo,
la diferencia estaría en que América no ha logrado recupe-
rar su personalidad, después de la violencia colonial. Tal
como señala Cesar López, aunque refiriéndose a los puen-
tes que Churata traza entre el pensamiento amerindio y el

14 Marco Thomas Bosshard incluye este nexo Deleuze-Guattari por
vez primera en su libro Ästhetik der andinen Avantgarde. Gamaliel
Churata zwischen Indigenismus und Surrealismus (2002), en el cual
dedica un apartado titulado “El pez de oro como rizoma”. Para una
traducción al castellano del texto, véase el libro de Bosshard (2014)
titulado Çhurata y la vanguardia andina". Además de Bosshard, en
años más recientes, Cesar López y Sergio Luján también han señalado
y reflexionado sobre la posibilidad de leer El pez de oro a tenor del
aparato Deleuze-Guattari.

occidental, sin dejarse subsumir por el segundo, más bien
interviniéndolos creativamente: “no se busca occidentali-
zar América, sino indigenizar Occidente” (López 2019:
9). Como bien recordábamos con Deleuze y Guattari, un
devenir siempre es un doble devenir, aquello que fuga del
conjunto mayoritario (Occidente) a la vez que del con-
junto minoría (América), y así reconfigura el modo en el
que ambos se relacionan y experimentan la realidad. Lo
indio15 en Churata opera como espacio de enunciación
de una sensibilidad hacia la vida, lo cual dista radical-
mente de la forma racista de comprender lo indio como
un esencialismo, en tanto una identidad determinada a
través de la reproducción de categorías coloniales basa-
das en el fenotipo. Churata desplaza aquello y más bien
apela a un agenciamiento indio-ahayu-movimiento-vida:
“Se puede ser indio y tener los ojos azules. La naturaleza
étnica de la nacionalidad no está en el color de la piel,
está en el movimiento del alma, está en el impulso de la
voluntad creadora” (Churata 2015: 67). Lo indio tendría
un encuentro potente con el devenir, ya que, al ser una
sensibilidad abierta a la diferencia, lejos de ser una su-
matoria de elementos constituidos o el intercambio de
términos, teje creativamente una nueva realidad.

PACHAKUTI (II): “MORIR DE AMÉRICA”, UNA
POLÍTICA DE LA RE-VUELTA

En todo El pez de oro no se hace una sola mención di-
recta al pachakuti. Sin embargo, lejos de invalidar la
posibilidad de una lectura en esos términos, posibilita
su interpretación a partir de elementos presentes en el
propio texto. Además, como sugiere Riccardo Badini,
las insurrecciones indígenas de inicio de siglo XX tuvie-
ron profundas repercusiones en el ambiente sociopolítico
puneño: “la esperanza del rescate que asume la forma
del pachakuti en la mentalidad de la población popular
indígena [...] encontró en la sangre de las masacres la
respuesta más frecuente” (Badini 2025: 43). Así, no sería
raro pensar que la obra que nos convoca haya estado di-
rectamente influenciada por este imaginario vinculado al
pachakuti, aunque no se mencione de manera explícita,
siendo totalmente factible que Churata haya intervenido
y reinterpretado esta noción, tal como hizo con diversos
mitos andinos.

Aunque ciertamente aún no ligado específicamente a
la animalidad, existen trabajos que ya han advertido la
presencia de múltiples pachakuti en el texto de Churata
(Bosshard 2007; Mamani 2012). En ese sentido, nues-

15 “Nosotros somos indios o admitimos que no somos de América”
(Churata 2015: 67).



164 América Crítica 9(2): 155–167, 2025. ISSN: 2532-6724

tra reflexión se inserta en una discusión sobre la que no
buscamos ofrecer un escrutinio definitivo, sino profun-
dizar en la relación entre pachakuti y lo animal a modo
de ensayar una política sin sujeto político presente en
El pez de oro y, así, evaluar si es posible redescubrir el
problema, en otros términos.

En El pez de oro no hay uno, sino varios pachakuti.
Por ejemplo, Mauro Mamani (Mamani 2012) identifica
dos de ellos en los retablos “Pueblos de Piedra” y “Mo-
rir de América”, respectivamente. El primero refiere al
cataclismo producido por el diluvio de Wiracocha; el se-
gundo, al anuncio del retorno del Khori Challwa (el Pez
de oro) como el cambio de una era a otra. De modo simi-
lar, Marco Thomas Bosshard (Bosshard 2007) identifica
también la noción de pachakuti en el retablo “El pez de
oro” vinculada al nacimiento del propio Khori Challwa
como el comienzo de un nuevo ciclo en el cosmos. Por
dar un último ejemplo, basta observar la manera en la
que Churata presenta la llegada de Cristóbal Colón al
territorio americano en el retablo “Pachamama”. Allí se
narra parte del arribo de los españoles, en tanto una in-
versión de mundos (pachakuti), aunque lo curioso resulte
ser la caracterización de Colón (and de los españoles con
él) como un hijo de Pachamama, el cual es “recogido” y
“guiado” por esta para llegar a tierra, después de haber
estado desorientado en la mar, lo que implica el reconoci-
miento de la voluntad y plena agencia de la Pachamama,
enfatizando, además, su carácter de totalidad a la vez que
relacional.

Dicho eso, nos interesa ensayar una interpretación en
torno al retablo “Morir de América” a luces del pacha-
kuti y más allá del sujeto político. Esta parte del texto
tiene diversos motivos; sin embargo, nos concentramos
específicamente en la referencia que se hace al Wawaku
—monstruo lacustre—, así como a la batalla que este libra
con el Khori Puma, Khori Challwa y los seres del lago
Titikaka. En primer lugar, la figura del Wawaku se descri-
be como “la Muerte; y la muerte es una enfermedad de
la Vida. El despotismo es una de las formas de la muerte
[...]” (Churata 2012: 914). Asimismo, en su conferencia
de 1966, Churata sostiene que “es el representativo de
la esclavitud y de la muerte” (Churata 2015: 66). Del
mismo modo, podemos también asociarlo al miedo infun-
dido por la colonia, mismo que impide que en América
florezca lo colectivo al estar supeditado a la estructura
heredera de la colonia (Hernando 2013).

En ese sentido, tal como señala Paola Mancosu, “La
metáfora mítico-política de la colonización del imagi-
nario sugiere la suplantación de todo un complejo de
entidades que van desapareciendo, al ser oscurecidas por

la sombra del Wawaku” (Mancosu 2019: 58). Por ello
es que se torna urgente su destrucción: “permanecere-
mos en guerra contra él hasta suprimirlo o nos suprima”
(Churata 2012: 839), ya que sería el modo de liberar a la
vida, y por consiguiente a sus seres, del miedo del que
son presos producto de la violencia colonial: “No tuya
la culpa. Fueron el miedo al indio y el miedo del indio;
miedo a tu madre y el miedo de tu madre” (829).

Se decide librar una batalla contra el Wawaku, lo que
comprendemos que no sería otra cosa el movimiento
(vida) en lucha contra la fijeza (muerte): “considera la
temeridad de exceso tal, si el Wawaku viniera a ser más
que la animación simbólica de la Muerte. La Muerte, y
su terror, implicarían un freno de la Vida. . . ” (839). El
Wawaku no es fácil de identificar pues se hace presente
como una sombra o se esconde en el propio barro del
lago: “El duelo era absurdo: la nebulosa frente a la Nada.
Pero la Nada agredía y había que pelearla” (934). Así, la
batalla final tiene lugar en la caverna, el Wawaku hiere
de muerte al Pez de oro para posteriormente ser devorado
por el Khori Puma.

En ese sentido, comprendemos que la lucha contra
el Wawaku —una re-vuelta antes que una revolución—
tiene como resultado un pachakuti. A través del discurso
mítico, Churata reconoce que, más que el sujeto polí-
tico, la dinámica animal, encarna una potencia política
capaz de articular cambios de gran hondura. El pez de
oro y su dinámica minoritaria —a decir de Deleuze y
Guattari—, despliega una agencia política en términos
más-que-humanos. La lucha contra el dominio colonial,
representado en el Wawaku, es tarea que convoca a los
diversos seres del lago Titikaka: la alianza inter-especie
como resistencia a la dominación.

Como de forma muy sugerente ha señalado Meritxell
Hernando, “El mesianismo de Gamaliel Churata, arraiga-
do en la tradición popular andina, aspira no al regreso de
un inca, sino a la persistencia del alma colectiva, la ahayu,
por encima de cualquier contingencia” (Hernando 2013:
309). De este modo, la lucha contra el Wawaku, leída
aquí en términos de pachakuti, no supone el proceso de
liberación de un sujeto (histórico, imprevisto, múltiple) o
de una subjetividad política (animal, vegetal, humana), y
sí el despliegue colectivo de una diversidad de potencias
vitales, la ahayu por ejemplo: “La vitalidad del Titikaka
debería hallarse volcada en el presunto campo de opera-
ciones para cuando sonara la khepa marcial señalando
la conversión de las maniobras en batalla efectiva [...]
Se volcaría el Titikaka sobre la mala bestia; y si ésta
rechazaba al Titikaka, le aventaríamos estrella ígnea a la
cabeza. . . ” (Churata 2012: 933-934).



Lanao De La Torre, Pachakuti, una política andina de la re-vuelta 165

Así, la victoria sobre el Wawaku es un desborde cós-
mico, en tanto quiebre con el orden de dominación colo-
nial que este representaba. Al tratarse de un pachakuti,
podemos colegir que estamos ante un periodo de renova-
ción: “Pero está dicho que cuando el morrillo de la mala
Bestia sea quebrantado, EL PEZ DE ORO se agitará de
nuevo; y nuevamente oiremos su trino: –¡Piupiu-titit!
¡Piupiu-titit!...” (930). Asimismo, esta renovación, pro-
ducto de la derrota del Wawaku y la muerte del Pez de
oro, inicia un periodo de, aparentemente, larga dispersión.
Más allá de afirmar la muerte del Khori Challwa, en reali-
dad, es su permanencia, la potencia genésica, la célula
guerrera que no ha de morir, articulándose justamente
hacia la formación de un nuevo orden: “No columbramos
qué número de siglos requiera el NUEVO NACIMIEN-
TO; mas tenemos entendido que no serán tantos que
hagan cinco milenios —y así fuesen— los que permitan
al americano de América expresarse, y ser, en su idioma
lácteo” (973).

En un doble movimiento, la vida vence y se abre paso
a la muerte. Por un lado, la batalla que emprenden los se-
res del Titikaka finaliza con la destrucción física y mítica
de la falsa idea de muerte, representada en el Wawaku:
“el asalto del PUMA venido del Sepulcro, despedazan-
do con garra de oro y colmillo de fuego el morrillo del
WAWAKU, que es la parte hedionda de la luz, camino
de muerte, invitación al miedo” (973). Por otro lado, la
muerte del Khori Challwa, producto de la herida que
recibe en pleno combate, no debe pensarse como una
derrota, sino como un “vuelta” al óvulo (la tierra)16 del
que tornará a nacer pues “He aquí el áureo mensaje de EL
PEZ DE ORO: –¡América, adentro, más adentro; hasta
la célula!...” (973). Ha vuelto a ser semilla que al brotar,
florecerá incandescente.

A MODO DE CIERRE

Están por cumplirse 70 años de la publicación de El pez
de oro y lejos de haberse agotado las posibilidades inter-
pretativas de sus múltiples sentidos, sigue siendo factible
elaborar nuevas lecturas. En esta oportunidad, hemos en-
sayado una interpretación en términos del pachakuti para
comprender lo que hemos optado por denominar como
una política sin sujeto político. En ese sentido, el texto
de Churata reconoce en la animalidad una potencia inusi-
tada que permite concebir la agencia política más allá del
paradigma antropocéntrico y sus formas recapturantes en
términos del sujeto y/o subjetividad.

16 “«Los muertos vuelven a la sangre de los vivos, tal la semilla que
busca el camino del surco, como enseña la Cátedra del Khori-Puma;
pues los muertos son semillas»” (Churata 2012: 317).

De ese modo, nos parece necesario seguir profundi-
zando en la filosofía y teoría política que en El pez de oro
se ensaya. Así como el propio Churata hizo, a través de
una profunda vocación creativa, reelaborando diversos
mitos andinos y produciendo un diálogo fructífero con
Occidente para desmontar sus bases ontológicas, episté-
micas y políticas, consideramos necesario profundizar
en el carácter de fomentar una lógica híbrida para leer
una obra híbrida. Churata nos recuerda que no solo se
trata de dejarse contagiar por la diferencia, sino de cons-
truirla activamente. Así, una de las posibles entradas que
nos parece particularmente potente es el puente Churata–
Deleuze–Guattari. Una serie de conceptos conversan y
podrían aportar nuevas reflexiones políticas, tales como
a partir de kamaq-potencia, solo por mencionar un par de
estos a modo de trazar una ruta o itinerario para futuros
trabajos.

Dicho eso, El pez de oro esgrime una fuerte crítica
a la lógica binaria —conveniente para la dominación—,
aquella que signa, determina y establece un espacio con
jerarquías entre los cuerpos y los seres, “estabilizando” y
estratificando sus dinámicas de flujo, aquí llamado vital.
El devenir-animal, así como la lógica de hibridación en
Churata, darían paso a formas alternas de experimentar
la realidad, distantes del modelo occidental de razón y
lenguaje humanos. El registro mítico-político en El pez
de oro no se “limitaría” a la concreción de un proyecto
político preexistente; así como tampoco se trataría de la
voluntad humana como centro gravitante de las transfor-
maciones sociopolíticas. Lejos de ser la redención de un
sujeto político; por el contrario, lo político en el texto
residiría en la exploración de nuevos espacios y modos
de enunciación que abrirían despliegues de una poten-
cia política desde diversas agencias vegetales, minerales,
humanas, animales, entre otras participaciones.

Frente a la limitación conceptual a la que Occiden-
te nos ha obligado a pensar nuestros procesos políticos,
pachakuti emerge como un concepto sumamente valio-
so para ensayar una política andina de la re-vuelta. La
animalidad apertura lógicas desbordantes de la supuesta
dicotomía entre lo humano y lo no-humano. Por decirlo
con Deleuze y Guattari, El pez de oro, con su dinámica
minoritaria, desplaza al humano como centro gravitante
de la política para reconocer múltiples agencias y poten-
cias actuantes de todo tipo. El pachakuti que Churata
presenta en el retablo “Morir de América” nos recuerda
que el humano no dirige ni puede organizar este, pero
puede contribuir con él. De este modo, habría una libera-
ción de las potencias vitales en las que el ser humano es
parte, pero no su centro.



166 América Crítica 9(2): 155–167, 2025. ISSN: 2532-6724

En suma, más allá de pensar que la posibilidad de
una política sin sujeto político suponga soslayar las rela-
ciones materiales y concretas de explotación humanas,
y que por tanto, no han de ser enfrentadas; se trata de
articular y comprender la agencia política más allá del
modelo antropocéntrico. Antes que jerarquizar la explo-
tación humana, animal, vegetal, mineral (puesto que se
encuentran imbricadas y que la dominación es factible
disgregarla solo teóricamente), se trataría, en última ins-
tancia, de comprender que nuestro contexto sociopolítico
—en grave colapso y desmoronamiento— exige pensar
las líneas de fuga en términos más-que-humanos.

REFERENCIAS

Badini, Riccardo. 2010. Churata es un escritor que vino del
futuro. La República, agosto.

Badini, Riccardo. 2025. El indigenismo de Orkopata y El
pez de oro como obra al negro de la literatura peruana.
Pakarina Ediciones.

Bosshard, Marco Thomas. 2007. “Mito y mónada: la cosmo-
visión andina como base de la estética vanguardista de
Gamaliel Churata”. Revista Iberoamericana 73 (220):
515-539. https://doi.org/10.5195/reviberoamer.2007.
5356.

Bosshard, Marco Thomas. 2014. Churata y la vanguardia
andina. Centro de Estudios Literarios Antonio Cornejo
Polar.

Cerrón-Palomino, Rodolfo, ed. 2014. Arte, y vocabulario en
la lengua general del Perv llamada Quichua. Edición
facsimilar de 1586. Pontificia Universidad Católica del
Perú. Instituto Riva-Agüero.

Churata, Gamaliel. 1957. El pez de oro. Canata.

Churata, Gamaliel. 2012. El pez de oro. Cátedra.

Churata, Gamaliel. 2015. Dialéctica del realismo psíquico.
Alfabeto del incognoscible. Universidad Nacional del
Altiplano.

Coccia, Emanuele. 2021. Metamorfosis. Cactus.

Deleuze, Gilles. 1993. Critique et clinique. Les Éditions de
Minuit.

Deleuze, Gilles. 2017. Derrames II: aparatos de estado y
axiomática capitalista. Cactus.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. 1978. Kafka. Por una litera-
tura menor. Ediciones Era.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. 2002. Mil mesetas. Capitalis-
mo y esquizofrenia. PRE-TEXTOS.

Deleuze, Gilles y Claire Parnet. 1980. Diálogos. PRE-
TEXTOS.

Depaz, Zenón. 2015. La cosmo-visión andina en el Manuscrito
de Huarochirí. Ediciones Vicio Perpetuo Vicio Perfecto.

Espezúa, Dorian. 2015. “El lenguaje como campo de batalla.
La expresión americana kuika según Gamaliel Churata”.
Caracol 9:19-91. https://doi.org/10.11606/issn.2317-
9651.v1i9p19-91.

Estermann, Josef. 2006. Filosofía andina: sabiduría indígena
para un mundo nuevo. Instituto Superior Ecuménico
Andino de Teología.

Flores Galindo, Alberto. 1994. Buscando un inca. Identidad y
utopía en los Andes. Lima: Editorial Horizonte.

Guattari, Félix. 2017. La revolución molecular. Errata naturae.

Hernando, Meritxell. 2013. “La política del miedo en El pez
de oro de Gamaliel Churata”. En Mito, palabra e historia
en la tradición literaria latinoamericana, editado por J.
Rovira y E. Valero. Iberoamericana Vervuert.

Hernando, Meritxell. 2018. “¿No oyes hablar a los perros? La
razón musical y las lenguas de la naturaleza en El pez de
oro de Gamaliel Churata”. América Crítica 2 (1): 25-36.
https://doi.org/10.13125/americacritica/3299.

Hernando, Meritxell. 2020. “Quién habla cuando el layka
canta: La política discursiva de El pez de oro, de Ga-
maliel Churata”. América Crítica 4 (3): 105-118. https:
//doi.org/10.13125/americacritica/4472.

Holguín, Diego González. 1608. Vocabulario de la Lengva
General de todo el Perv llamada Lengva Qquichua o del
Inca. Francisco del Canto.

Huamán, Miguel A. 1994. Fronteras de la escritura. Discurso
y utopía en Churata. Editorial Horizonte.

Lajo, Javier. 2006. Qhapaq Ñan. La Ruta Inka de Sabiduría.
Ediciones ABYA-YALA.

López, Cesar. 2017. “A proposta estético-política em O Guesa
de Sousândrade e El pez de oro de Gamaliel Churata”.
MA thesis, Universidade Federal de Minas Gerais. https:
//hdl.handle.net/1843/LETR-AKYH73.

López, Cesar. 2018. “Sobre el concepto de animal en El pez de
oro de Gamaliel Churata”. ENTRE CANÍBALES, Revista
de Literatura 2 (9): 185-203.

López, Cesar. 2019. “Crítica del espacio occidental en El pez
de oro de Gamaliel Churata”. Recial 10 (15): 1-16.

López, Cesar. 2020. “Razones de lo animal en El pez de oro de
Gamaliel Churata y El zorro de arriba y el zorro de abajo
de José María Arguedas”. Mitologías hoy 21:209-225.
https://doi.org/10.5565/rev/mitologias.683.

Mamani, Mauro. 2012. Quechumara. Proyecto estético-
ideológico de Gamaliel Churata. Universidad de Cien-
cias y Humanidades.

Mamani, Mauro. 2015. “Ahayu-watan: una categoría andina
para explicar nuestra cultura”. Caracol 9:93-127. https:
//doi.org/10.11606/issn.2317-9651.v1i9p92-127.

https://doi.org/10.5195/reviberoamer.2007.5356
https://doi.org/10.5195/reviberoamer.2007.5356
https://doi.org/10.11606/issn.2317-9651.v1i9p19-91
https://doi.org/10.11606/issn.2317-9651.v1i9p19-91
https://doi.org/10.13125/americacritica/3299
https://doi.org/10.13125/americacritica/4472
https://doi.org/10.13125/americacritica/4472
https://hdl.handle.net/1843/LETR-AKYH73
https://hdl.handle.net/1843/LETR-AKYH73
https://doi.org/10.5565/rev/mitologias.683
https://doi.org/10.11606/issn.2317-9651.v1i9p92-127
https://doi.org/10.11606/issn.2317-9651.v1i9p92-127


Lanao De La Torre, Pachakuti, una política andina de la re-vuelta 167

Mancosu, Paola. 2019. “Mito y resistencia en la obra de Ga-
maliel Churata”. Mitologías hoy 19:51-62. https://doi.
org/10.5565/rev/mitologias.599.

Monasterios, Elizabeth. 2020. “La crítica de Gamaliel Churata
al sistema filosófico de Platón o cómo construir un mun-
do a-teológico y des-jerarquizado”. En Gamaliel Chura-
ta. El escritor, el filósofo, el artista que no conocíamos,
editado por Elizabeth Monasterios y Mauro Mamani.
Instituto Internacional Literatura Iberoamericana.

Monasterios, Elizabeth. 2021. “El debate andino amazóni-
co abordado desde el pensamiento vinculante y post-
antropocéntrico de Gamaliel Churata”. Revista de Estu-
dios Hispánicos 55 (3): 583-605. https://doi.org/10.1353/
rvs.2021.0048.

Pease, Franklin. 1992. Perú: hombre e historia. Volumen II.
Entre el siglo XVI y el XVIII. EDUBANCO.

Rivara, María Luisa. 2000. Pensamiento prehispánico y fi-
losofía colonial en el Perú. Tomo I. Fondo de Cultura
Económica.

Rivera, Silvia. 2015. Sociología de la imagen. Miradas ch´ixi
desde la historia andina. Tinta Limón.

Rivera, Silvia y Ana Cacopardo. 2018. “‘Nada sería posible
si la gente no deseara lo imposible’. Entrevista a Silvia
Rivera Cusicanqui”. Andamios 15 (37): 179-193. https:
//doi.org/10.29092/uacm.v15i37.635.

Taylor, Gérald. 1987. Ritos y tradiciones de Huarochirí del
siglo XVII. Instituto de Estudios Peruanos. Instituto Fran-
cés de Estudios Andinos.

Vilca, Mario. 2020. “Kuti, el ’vuelco’ del pacha. El juego entre
lo cosmológico y lo humano”. Estudios sociales del noa,
n.o 23, 51-80. https://doi.org/10.34096/esnoa.n23.10129.

Zourabichvili, François. 2007. El vocabulario Deleuze. Atuel.

https://doi.org/10.5565/rev/mitologias.599
https://doi.org/10.5565/rev/mitologias.599
https://doi.org/10.1353/rvs.2021.0048
https://doi.org/10.1353/rvs.2021.0048
https://doi.org/10.29092/uacm.v15i37.635
https://doi.org/10.29092/uacm.v15i37.635
https://doi.org/10.34096/esnoa.n23.10129

	M00-0000
	155  Pachakuti, una política andina de la re-vuelta. Animalidad y potencia política en El pez de oro de Gamaliel Churata  Pachakuti, an Andean politics of revolt. Animality and political potency in El pez de oro of Gamaliel Churata 


