América
Critica
doi: https://doi.org/10.13125/americacritica/6439

Pachakuti, una politica andina de la re-vuelta. Animalidad
y potencia politica en El pez de oro de Gamaliel Churata

Pachakuti, an Andean politics of revolt. Animality and political potency in El pez de oro of Gamaliel

Churata

Mario Alfonso Lanao De La Torre

Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Pert

E-mail: mario.lanao @unmsm.edu.pe

Recibido: 25/10/2025. Aceptado: 18/11/2025. Publicado en linea: 31/12/2025

Coémo citar: Lanao, Mario Alfonso. 2025. «Pachakuti, una politica andina de la re-vuelta. Animalidad y potencia poli-
tica en El pez de oro de Gamaliel Churata». América Critica: Revista de Estudios Culturales Americanos 9 (2): 155-167.
https://doi.org/10.13125/americacritica/6769

Abstract—El Pez de oro (1957) of Gamaliel Churata has attracted attention, among other things, for its
incorporation of animality as part of an ontoepistemological critique of civilizational scope, which represents
a break with the anthropocentric paradigm and the Western dichotomies of culture-nature, human-animal,
and others. Along these lines, we explore the political implications of the animal component in Churata’s
text—which is not reterritorialized toward a molar structure; on the contrary, it destratifies the very notion of
subject—recognizing the possibility of articulating, through animality, a politics without a political subject or
political subjectivity. As theoretical tools, we draw on studies on the Andean worldview regarding pachakuti,
as well as on Gilles Deleuze and Félix Guattari’s proposal on becoming-animal. We conclude that in El pez
de oro appears a serie of pachakuti, catalyzed by the animal presence; opening spaces and times where the
animality is reincorporated into life as part of collective coexistence along with other bodies and beings. —
Animality; El pez de oro; pachakuti; becoming-animal; political subject.

Resumen—El pez de oro (1957) de Gamaliel Churata ha llamado la atencidn, entre otras cosas, por la
incorporacién de lo animal como parte de una critica ontoepistemoldgica de alcance civilizatorio, que supone
una ruptura con el paradigma antropocéntrico y las dicotomias occidentales cultura-naturaleza, humano-
animal, entre otras. Bajo esa linea, exploramos las implicancias politicas del componente animal en el texto
de Churata —el cual no es reterritorializado hacia una estructura molar; sino, por el contrario, desestratifica
la nocién misma de sujeto—, pues reconoce la posibilidad de articular, a partir de lo animal, una politica
sin sujeto politico ni subjetividad politica. Como herramientas tedricas, recurrimos a los estudios sobre
la cosmovision andina referente al pachakuti, asi como a la propuesta de Gilles Deleuze y Félix Guattari
sobre el devenir-animal. Concluimos que en El pez de oro se presentan diversos pachakuti catalizados por la
presencia animal, que a su vez, aperturan espacios y tiempos, en los cuales lo animal es reincorporado a la
vida como parte de la convivencia colectiva junto con otros cuerpos y seres. — Animalidad; El pez de oro;
pachakuti; devenir-animal; sujeto politico.


https://doi.org/10.13125/americacritica/6439
https://orcid.org/0009-0001-9990-248X
mario.lanao@unmsm.edu.pe
https://doi.org/10.13125/americacritica/6769

156

EL PEZ DE ORO, UNA POLITICA MAS-QUE-
HUMANA

1 colapso ha llegado. En este callejon sin salida, 1la-
mado crisis, en el que América Latina se encuentra
desde hace ya 500 afios, asistimos al desmoronamiento
del metarrelato en ruinas llamado Occidente. Sea por la
devastacion de la tierra, los delirios de conquista espa-
cial o la tecnopolitica de corte extractivista; la violencia
heteropatriarcal, colonialista y capitalista emana de un
cuerpo, francamente, en descomposicién. Asi, la orga-
nizacién antropocéntrica del mundo —en gran medida
responsable de la catdstrofe— merece ser desmantelada.
En ese sentido, la animalidad, comprendida como los
desdobles de la dicotomia entre lo humano y lo animal,
interpelaria directamente a la jerarquia antropocéntrica,
al dar cuenta de sus ensamblajes y multiples alianzas
interespecies, para permitir la apertura, a su vez, de la po-
sibilidad de una lectura de la agencia politica en términos
mas-que-humanos.

En este contexto, resulta necesario proponer lecturas
alternativas a las ya potentes criticas —aunque no por
ello menos recapturantes— contra el paradigma moderno-
cartesiano. En ese sentido, es importante encontrar la
forma sin negar toda posibilidad de subjetivacién a lo
no humano (lo cual ha funcionado como mecanismo
para la dominacién) ni tampoco imponer a toda forma
de vida no humana la categoria de sujeto con el fin de
desestabilizar dichos mecanismos (la naturaleza como
sujeto, la subjetividad animal, etc.). Consideramos que
hay otros modos de subvertir la hegemonia del sujeto
occidental que no pasan por relativizarlo solamente. En
ese sentido, quizds se torne urgente “volver” la mirada
hacia el escritor que vino del “futuro” (Badini 2010) para
ensayar claves para nuestro presente.

El pez de oro' (2012) de Gamaliel Churata (1897—
1969) ha llamado la atencién, entre otras cosas, por la
incorporacién de lo animal (y no solo de los animales
en tanto personajes) como parte de una critica de pro-
fundo alcance civilizatorio, en la que su presencia su-
pone una ruptura con las dicotomias occidentales como
cultura-naturaleza, humano-animal, alma-cuerpo, entre
otras (Lopez 2018, 2020; Hernando 2018; Monasterios
2020, 2021).

En una linea de anélisis similar, nos planteamos ex-
plorar las implicancias politicas en el texto de Chura-

1 Publicado originalmente en 1957 por la editorial Canata en Bolivia
bajo el titulo El pez de oro. Retablos del laykhakuy, se trata de la tinica
obra que Churata publicé en vida. Para el presente trabajo optamos
por utilizar la edicién critica, publicada en 2012, por la editorial
Citedra.

América Critica 9(2): 155-167, 2025. ISSN: 2532-6724

ta, reconociendo la posibilidad de articular, a partir del
componente animal, una politica sin sujeto politico ni
subjetividad politica, asi como su posibilidad epistémica,
en la cual se reconocen sensibilidades y racionalidades
indigenas (L6épez 2017). Los diversos trabajos que han
profundizado en la cuestion politica en Churata, lo han he-
cho con particular interés por su préctica ético-politica’.
Asi, llama nuestra atencién que, aunque ya se pueda ela-
borar una imagen panordmica —ciertamente dispersa—
de la biografia politica de Churata, atin no se haya estu-
diado con detenimiento la teorfa politica que en El pez de
oro se ensaya, la cual va m4s allé del ya espacio comtn
que comprende el mito en el texto como una forma de
resistencia al dominio colonial (Bosshard 2007; Mancosu
2019).

Aunque no definitoria, El pez de oro proyecta una
entrada interesante que, desde nuestro punto de vista,
termina desestructurando la hegemonia del sujeto occi-
dental y que en vez de buscar una subjetividad “ampliada”
de este (ya que habria un desborde de toda experiencia
de subjetivacion politica, incluso si es animal, vegetal,
etc.); por el contrario, en el horizonte estético-politico
churatiano, habrian otros caminos para expresar la poten-
cia politica a través del despliegue de multiples agencias
animales, vegetales, minerales, humanas.

Para lograr el objetivo que nos proponemos, como
herramientas tedricas presentamos las nociones bésicas
referidas a los conceptos de pachakuti desde la cosmovi-
sién andina, asi como el devenir-animal en la propuesta
de Gilles Deleuze y Félix Guattari, los cuales resultan
particularmente Utiles para pensar la agencia politica en
El pez de oro en términos no solo mas-que-humanos, sino
también mds alld del sujeto.

2 Al respecto, véanse los valiosos trabajos de Arturo Vilchis Cedillo,
Elizabeth Monasterios, José Luis Ayala, Omar Aramayo y Guissela
Gonzales.



Lanao De La Torre, Pachakuti, una politica andina de la re-vuelta 157

DOS MODOS DE DESBARATAR AL SUJETO: PA-
CHAKUTI Y DEVENIRES-ANIMALES

Pachakuti® es un concepto quechua y aymara que etimo-
16gicamente proviene de dos palabras: pacha* y kuti®.
Hace referencia a la re-vuelta (kuti) del espacio-tiempo
(pacha), aquella que desde el mundo andino da cuenta
de una temporalidad que no pertenece al orden lineal
ni progresivo de la modernidad, es el acto de “voltearse
la tierra”, aquel que finaliza un ciclo o era y apertura
un nuevo orden de magnitudes cdsmicas. En este “darse
vuelta” de la tierra, lo que estd en juego es la emergen-
cia de tiempos que no se encuentran clausurados, sino
con plena capacidad de afectar el presente. Por lo tanto,
habria una superposicion de temporalidades, no como
anulacién, sino como articulacién de la densidad que
a diversos tiempos pertenece: el pasado no ha pasado,
estd pasando. .. Un pachakuti, en tanto acontecimiento

3 Resulta ser un término central en la cosmovision andina que se
encuentra presente en diversos textos y diccionarios coloniales. De
modo general, “El término Pachacuti ha sido asimilado por los cro-
nistas a la nocién de cataclismo” (Pease 1992: 90). Por ejemplo,
Sarmiento de Gamboa refiere a la transformacién y destruccién a
partir de los castigos que Wiracocha impuso a los humanos por sus
vicios y codicia: “pero sobre todo les envié el uno pachacuti, que
quiere decir ‘agua que trastornd la tierra’” (Rivara 2000: 107). En la
misma linea, en el Arte, y vocabulario en la lengua general del Perv
llamada Quichua (1586), se define Pacha cuti pacha ticra como “Fin
del mundo” (Cerrén-Palomino 2014: 141). De modo similar, en su
Vocabulario de la Lengva General de todo el Perv llamada Lengva
Qquichua o del Inca (1608), Gonzalez Holguin lo define como “El
fin del mundo, o grande deftruicion peftilencia, ruyna, o perdida, o
dafio comun” (Holguin 1608: 267). Asi por ejemplo, en uno de los
pasajes de su Nueva Coronica y Buen Gobierno, Guaman Poma de
Ayala refiere un periodo de muerte generalizada, producto de una
“pestilencia” en el transito de la tercera y cuarta edad del mundo se-
gun la cosmologia andina. Son diversas las referencias que de modo
general vinculan pachakuti con el término de un ciclo que da comien-
7o a uno nuevo. Finalmente, debemos aclarar que al tratarse de un
concepto con multiples sentidos, este tiene diversas representaciones
simbdlicas, tales como la accién de remover y preparar la tierra para
la siembra o el huaico y la lluglla, entre otras.

4 Fundamental en la comprension andina, pacha refiere a multiples
sentidos, aunque en particular nos es ttil uno de sus sentidos matrices,
como espacio-tiempo, referente a la condicién de totalidad que expre-
sa orden y sentido del mundo. Ello no significa que pacha niegue la
dimensidn cadtica, la cual es fundamental para comprender la 16gica
dual-complementaria de dispersion y articulacion para aperturar un
nuevo ciclo y un nuevo orden (pacha). En el aymara suele referir a
tiempo, tal como Ludovico Bertonio sefiala en el Vocabulario de la
lengua aymara (1608) con la expresién walu pacha (tiempo antiguo).
En el quechua, refiere a una matriz genésica, asi como a la ropa
resplandeciente o a lo que tiene orden y belleza.

5 Alberga diversos sentidos, aunque de forma general, se puede decir
que en el aymara contemporaneo la raiz kuti se encuentra relacionada
a “‘regreso’, ‘volver’” (Vilca 2020: 53). Del mismo modo, nociones

LLITS

como “vuelta”, “vuelco”, entre otros, serian similares.

cOsmico —inversién de mundos—, excede y desborda el
tiempo de la historia; toma cuerpo en el ritmo de la vida.

Segun lo expuesto, nos encontrariamos ante una con-
cepcidn distinta del pasado en los términos occidentales
modernos: “el ‘pasado no pasa’ es algo que estd gor-
goreando en el presente; no hay tiempo muerto, todo
es actualizado por la vitalidad del ser y sus acciones”
(Mamani 2015: 113). Los acontecimientos en la tempora-
lidad andina serian de orden cualitativo; es decir, segtin
peso y densidad, de modo que, antes que referirnos a
lo “avanzado-atrasado”, seria mds pertinente recurrir a
categorias temporales como “‘antes’ (fiaiupag/nayra) y
‘después’ (ghepa/ghipa)” (Estermann 2006: 197).

Pachakuti no se plantea como una apertura total, se
construye en didlogo con el pasado, el mismo que no
es estatico, sino movil. En ese sentido, a nivel politico,
pachakuti despliega una potencia que dista del sentido
teleoldgico y futurocéntrico como el que la revolucién
encarna al inscribirse en el registro lineal y progresivo,
propio del régimen histérico-moderno. Mientras que el
concepto de revolucion se trataria de un corte radical en
el tiempo: es decir, la ruptura y dislocacién con el pasado
para la apertura hacia un espacio y un tiempo desconoci-
dos que ademds se presuponen mejores que lo anterior,
pachakuti da cuenta de otra l6gica que no supone una
apertura total como podria concebir la revolucidn, sino
un didlogo con el pasado; no es ni concrecion del pasado
ni ruptura radical del pasado, sino una actualizacién de
la virtualidad de ese pasado no realizado. Es decir, preci-
sa de su dimension cadtica que, justamente, a partir del
“desorden” del presente, actualice el pasado y permita
engendrar un nuevo orden: “un cataclismo césmico en
el que un cierto orden (pacha) vuelve o ‘regresa’ (ku-
tiy/kutifia, - ‘volver’, ‘regresar’) a un desorden césmico,
para originar un orden (pacha) distinto” (199). Esta di-
mensiodn cadtica estarfa vinculada con la 16gica andina
dual-complementaria en la que el caos y el orden no se
contraponen, sino que se complementan, desempefiando
roles diferentes, pero articulados al mismo tiempo. La
re-vuelta del espacio-tiempo implica una dispersion en
tanto que, a través del caos, hay una ruptura con un deter-
minado orden y una apertura de uno nuevo. En la misma
linea, Silvia Rivera Cusicanqui sefiala que “La revuelta
o vuelco del espacio-tiempo, con la que se inauguran
largos ciclos de catdstrofe o renovacién del cosmos” (Ri-
vera 2015: 177) es un proceso de acumulacién profunda,
entendiendo esta no como la sumatoria de partes, y si
como una relacién de fuerzas en tension, como flujo de
intensidades que en un determinado momento desborda
toda realidad, todo orden.



158

Pueden resultar igualmente utiles las nociones de dis-
persion y articulacién para comprender el pachakuti. En
ese sentido, vale la pena referirnos al texto Ritos y tra-
diciones de Huarochiri del siglo XVII o simplemente
Manuscrito de Huarochiri®, un texto que contendria ele-
mentos clave de aquello que podria denominarse como
la matriz de sentido andino’. En el capitulo 18 se nos
presenta lo que interpretamos se trataria de un pacha-
kuti. Este pasaje refiere al anuncio sobre la llegada de
los espafoles como una inversiéon de mundos. Se trata
del anuncio de un sacerdote (salvando la distancia con el
sentido catdlico) que advierte sobre el cierre de un ciclo
que acabaréa con el orden y sentido del mundo (pacha):
“1Ay de nosotros! La suerte no es buena, hermanos; en el
futuro nuestro padre Pariacaca serd abandonado” (Tay-
lor 1987: 277). Luego de que las palabras del sacerdote
fueran rechazadas en un primer momento, un pachakuti
se hace efectivo con la llegada de los huiracochas (espa-
fioles). Su llegada es, a su vez, el comienzo del fin, por
lo que los sacerdotes reunidos coincidieron: “hermanos;
vamos a dispersarnos; ya la suerte no es mas favorable”
(281).

De ese modo, es posible plantear que después de un
pachakuti corresponde un periodo de dispersion. Este es
el que posibilita, a su vez, la posterior articulacién de
aquellas fuerzas dispersas. Como sefiala Zen6n Depaz
al respecto de este pasaje, “cabe notar también que el
término kuti, denota multiplicacién, con lo cual la fase de
dispersion o desorden que sigue a la del orden es también
multiplicaciéon” (Depaz 2015: 197). Digamos que cada
articulacién es mds potente, en tanto que, en su momen-

6 Publicado por primera vez en castellano por el Instituto de Estudios
Peruanos con traduccién de José Maria Arguedas bajo el nombre
Dioses y Hombres de Huarochiri (1966), se trata de un texto quechua
escrito en el siglo XVII que recoge los mitos y tradiciones de la zona
andina central, particularmente del territorio que hoy corresponde al
departamento de Lima. El manuscrito ha sido vinculado a Francisco
de Avila, conocido extirpador de idolatrias, aunque su redaccidn,
como propone Gérald Taylor, también puede ser atribuida a un indio
llamado Tomds, hablante de la lengua aru.

7 Al recurrir al ejercicio interpretativo de diversos textos que da-
tan de la época colonial, surge el cuestionamiento siguiente: ;hasta
qué punto dichos textos son una fuente vélida que da cuenta de las
tradiciones prehispdnicas y hasta qué punto fueron instrumentos de
evangelizacion que buscaron activamente tergiversar sentidos que-
chuas y aymaras? Al respecto, consideramos que el manuscrito y
otros textos de la época deben ser explorados con cuidado —lo cual
no invalida su lectura-— porque contienen una serie de implicancias
ontoldgicas, epistemoldgicas y politicas, que son importantes al po-
sibilitar una resignificacién en términos contempordneos. El mismo
Gamaliel Churata desarrolla un ejercicio de resignificacion de diver-
sos mitos andinos, pues enfatiza que “la historiografia del Incario
conserva un centén: biblia le llamo yo. Es la «Nueua Coronica», del
indio Tomas Huaman Poma de Ayala Inka” (Churata 2012: 163).

América Critica 9(2): 155-167, 2025. ISSN: 2532-6724

to de dispersion, ha podido diversificar la experiencia,
aquella que volverd a articularse enriquecida junto a las
demds en un nuevo orden mds diverso —y no por ello
necesariamente menos catastréfico que el anterior— con
los nuevos elementos adquiridos.

’

Por ello, pachakuti no se anuncia desde lo “bueno’
y lo “malo”, sino que su concrecidén se mueve en el es-
pectro de la catdstrofe y la renovacién, en la que no hay
ninguna certeza de que el nuevo orden sea mejor que el
anterior. Recordemos que la temporalidad del pachakuti
es convulsa y cadtica, se encuentra envuelta por el caréc-
ter dual y complementario de la cosmovision andina, “O
sea que los dos elementos, que son la posibilidad de una
catdstrofe y de una renovacién no estdn separados del
momento mismo” (Rivera y Cacopardo 2018: 180).

Finalmente, en el marco de nuestro interés por pensar
la articulacién de una politica sin sujeto politico, es clave
comprender que pachakuti no tiene al ser humano como
catalizador de la re-vuelta del mundo. En ese sentido,
pachakuti no se enuncia desde el horizonte emancipato-
rio humano como el concepto de revolucién, en el cual
las transformaciones se hacen efectivas a través de la
voluntad y agencia humana. Pachakuti se trataria de un
“movimiento que se diferenciaba del concepto lineal y
moderno de ‘revolucién’ y de la idea milenarista y cris-
tiana del ‘fin de los tiempos’” (Vilca 2020: 58). Si bien
es cierto que algunas lecturas, como la de Alberto Flores
Galindo en Buscando un Inca: ldentidad y utopia en los
Andes (Flores Galindo 1994), sugieren la posibilidad de
comprender el pachakuti en el sentido de transformacién
humana, consideramos que, sin invalidar esa postura, hay
que proceder con cuidado de no reproducir los marcos
que conciben la agencia politica en términos exclusiva-
mente humanos.

Tendria més pertinencia pensar justamente en un or-
den césmico del que los humanos seriamos parte, pero
de ningtin modo su centro: “[...] kuti se puede advertir
en procesos, acontecimientos o cambios que devienen
sin intervencién humana” (Vilca 2020: 56). Sin embargo,
el humano se encuentra relacionado con los procesos de
transformacion, en los que de algtin modo puede tener
mayor o menor grado de influencia, sin que eso suponga
dirigir la accién y el cambio: “Si el ser humano ‘desequi-
libra’ mucho la vida y el mundo, el Pachakuti los ‘barre’
de la faz de la tierra, y la vida vuelve a sus inicios, como
una ‘nueva oportunidad’” (Lajo 2006: 112). Por nuestra
parte, consideramos que al ser un concepto polisémico y
movil, es vélido reinterpretar que, sin conceder un lugar
privilegiado al humano para movilizar el pachakuti, si
puede contribuir con este. En esa linea, son interesantes



Lanao De La Torre, Pachakuti, una politica andina de la re-vuelta 159

las palabras de Silvia Rivera: “Es Warmi Pachakutik, no
es un Pachakutik cualquiera, es Warmi Pachakutik. Es el
tiempo de darse la vuelta del logocentrismo, androcen-
trismo de todo el poder masculino, que ya lleva dos mil
afios, y mira como estd el planeta” (Rivera y Cacopardo
2018: 193).

Sin perder de vista la nocion de pachakuti —re-vuelta
del espacio-tiempo y una serie de reconfiguraciones de
las relaciones entre los seres del cosmos—, nos interesa
explorar cémo lo animal desborda la nocién de sujeto
para dar cuenta de una serie de potencias actuantes. En
ese sentido, la obra escrita por Gilles Deleuze y Félix
Guattari®, tejida en un “entre”, como los mismos auto-
res explican, es un aparato rizomético de conceptos, de
los cuales nos interesa explorar el devenir-animal para
profundizar sobre los modos posibles de articular una
politica sin sujeto politico.

El devenir-animal es una linea de fuga en la 16gica
binaria y de todo criterio de identificacién, aquel que
funciona como una captura, la reterritorializacién de una
potencia desbordada hacia los términos del poder, es de-
cir, hacia lo determinado y fijo. “El devenir siempre es de
otro orden que el de la filiacion. El devenir es del orden
de la alianza” (Deleuze y Guattari 2002: 245), de mo-
do que los devenires-animales no son correspondencia
ni imitacién de un modelo originario (filiacién), se en-
cuentran lejos de la identificacién con un tipo de animal
en especifico (determinado desde la mirada occidental
por su diferencia con el humano) lo cual reproduciria la
molaridad’, se trata de romper con el propio criterio de

8 El Anti-Edipo (1972) y Mil mesetas (1980) componen el binomio
“Capitalismo y esquizofrenia”, siendo las obras mds conocidas de
los escritores franceses, aunque son multiples las colaboraciones
que llevaron a cabo. Sobre el concepto que nos convoca, devenir-
animal, nos abocamos al desarrollo que Deleuze y Guattari presentan
con particular énfasis en Kafka. Por una literatura menor (1975)
y Mil mesetas (1980), aunque de igual modo presente en Didlogos
(1977), Critique et clinique (1993), Derrames II: aparatos de estado
y axiomdtica capitalista (2017) y La revolucion molecular (2017).

9 “Lo que nosotros llamamos aqui entidad molar es, por ejemplo,
la mujer en tanto que estd atrapada en una maquina dual que la
opone al hombre” (Deleuze y Guattari 2002: 277). En ese sentido,
lo molar estaria vinculado con las formas rigidas que sedimentan
e imposibilitan el movimiento y las dindmicas de flujo, a través de
las 16gicas binarias-jerarquicas, tales como mujer-hombre, humano-
animal: “la pareja femenino-pasivo/masculino-activo sigue siendo una
referencia obligada para el poder, ya que le permite situar, localizar,
territorializar y controlar las intensidades del deseo” (Guattari 2017:
327). Asimismo, lo molar perpetia el compartimento de ese flujo a
través de instituciones que funcionan como bloques como el Estado o
la Familia. Los devenires-animales actian como linea de fuga, como
ruptura con la molaridad tal como Deleuze y Guattari lo ilustran en
su lectura de La metamorfosis de Kafka: “Y en correlacién, todo
el devenir-animal de Gregorio, su devenir coledptero, escarabajo,

mimesis: “El hombre no deviene lobo, ni vampiro, como
si cambiara de especie molar” (277). De ese modo, el
devenir-animal nada tendria que ver con la transforma-
cién, ciertamente caricaturesca, del humano en un animal
(un perro, un pez, un puma), sino de movilizar relaciones
afectivas que en su encuentro modifican ambos términos.

La alianza resulta ser el modo de trazar los vasos co-
municantes entre “[...] seres de escalas y reinos comple-
tamente diferentes, sin ninguna filiacién posible” (245).
Asi, movilizan una dindmica que da cuenta de tiempos
y espacios intensivos constituidos a partir de la relacién
entre términos heterogéneos, en los cuales solo en el
“entre” es posible desbaratar los limites y las fronteras
que la identidad y la demarcacién sobre lo humano y no
humano exigen para dar lugar a agenciamientos no media-
dos por los procesos de subjetivacion: “Devenir n’est pas
atteindre a une forme (identification, imitation, Mimésis),
mais trouver la zone de voisinage, d’indiscernabilité ou
d’indifférenciation telle qu’on ne peut plus se distinguer
d’une femme, d’un animal ou d’une molécule [...]” (De-
leuze 1993: 11). Es decir, el devenir-animal opera como
linea de fuga del sujeto: “encontrar un mundo de inten-
sidades puras en donde se deshacen todas las formas,
y todas ’las significaciones, significantes y significados,
para que pueda aparecer una materia no formada, flu-
jos desterritorializados, signos asignificantes” (Deleuze
y Guattari 1978: 24).

A diferencia de la filiacién que impone la determi-
nacion, el orden y lo estable, al constituir conjuntos ce-
rrados; la alianza, se desplaza en el contagio, y en esto
reside lo importante, “pone en juego términos completa-
mente heterogéneos: por ejemplo, un hombre, un animal
y una bacteria, un virus, una molécula, un microorganis-
mo” (Deleuze y Guattari 2002: 248). De ese modo, no se
trata de la herencia que supone un conjunto cerrado que
reproduce el modelo molar-mayoritario, sino de “Combi-
naciones que no son ni genéticas ni estructurales, inter-
reinos, participaciones contra natura, asi es como procede
la Naturaleza, contra si misma” (248). A través de esas
combinaciones entre términos heterogéneos es posible
la produccién de nuevos agenciamientos; procediendo
rizomaticamente, estableciendo nuevas conexiones entre
términos diferentes se teje una nueva realidad.

Los términos heterogéneos que agencian los
devenires-animales no suponen el intercambio de iden-
tidad o especie molar: “no es que un término devenga
el otro” (Deleuze y Parnet 1980: 11), sino que constitu-

abejorro, cucaracha, que traza la linea de fuga intensa en relacién
con el tridngulo familiar, pero sobre todo en relacién con el tridngulo
burocritico y comercial” (Deleuze y Guattari 1978: 26).



160

yen un “bloque devenir”, en el cual ambos términos se
desterritorializan mutuamente, por ello es que “[...] el de-
venir es siempre un doble devenir” (Deleuze 2017: 413).
En ese sentido, desestabilizan todo aquello que se pre-
supone como rigido, establecido, vinculado a la fijacion.
Este doble devenir se presenta, ademds, como contrahe-
geménico; antes que molar-mayoritario'?, tiende hacia lo
molecular-minoritario!'. La dindmica de un devenir do-
ble desterritorializa mutuamente términos heterogéneos;
es decir, pone en movimiento el bloque devenir, “que ya
no es de nadie, sino que esta «entre» todo el mundo” (De-
leuze y Parnet 1980: 14). A diferencia de lo mayoritario,
un movimiento minoritario posibilita ese doble devenir
como proceso y linea de fuga del conjunto minoria y el
conjunto mayoritario a su vez; es decir, ruptura con los
bloques molares: “una cabeza a través de la cual algo
fuga del conjunto mayoritario, y otra por la cual al mis-
mo tiempo algo fuga del conjunto minoritario” (Deleuze
2017: 413).

De ese modo, ese doble devenir es la desterritorializa-
cién mutua, pero no paralela de ambos términos, ya que
“El devenir no produce otra cosa que si mismo” (Deleuze
y Guattari 2002: 244), es un proceso que no se sitia en
el plano molar, ya que “[...] es evidente que el hombre
no deviene ‘realmente’ animal, como tampoco el animal
deviene realmente otra cosa” (244). Es decir, el deve-
nir no supone el intercambio de una identidad por otra
(recordemos que estamos ante el encuentro de términos
heterogéneos, inter-reinos, lejos de cualquier identifica-
cién o imitacién del modelo originario), sino que es la
transformacion real de nuestra forma de experimentar el
mundo, “[...] otra manera de vivir y de sentir asedia o se
envuelve en la nuestra y las ‘hace fugar’"(Zourabichvili
2007: 45).

En el sentido que desenvolvemos nuestra exposicion,
no se trataria de una metéafora en exceso tedrica, los
devenires-animales “Son perfectamente reales” (Deleuze

10 En la propuesta de Deleuze y Guattari, lo mayoritario estd aso-
ciado con los discursos dominantes que exigen identidad y represen-
tacioén en detrimento de la multiplicidad y los procesos de singula-
rizacién: “Las personas siempre piensan en un devenir mayoritario
(cuando sea grande, cuando tenga el poder. .. ), cuando en realidad
el verdadero problema es el de un devenir minoritario [...]” (Deleuze
y Parnet 1980: 9).

11 Para Deleuze y Guattari, lo minoritario supone devenir o proceso,
a diferencia de la minoria, que vendria a ser un estado y conjunto
cerrado que se construye en funcién de los términos del poder para
establecer jerarquias a partir de 16gicas binarias: “por oposicion a la
minoria, el movimiento minoritario no es un conjunto, es un devenir”
(Deleuze 2017: 410). De ese modo, mientras que la minoria se en-
cuentra signada por los términos del poder, lo minoritario supone una
linea de fuga.

América Critica 9(2): 155-167, 2025. ISSN: 2532-6724

y Guattari 2002: 244). Su “realidad” estaria vinculada
al modo en el que los cuerpos, a través del encuentro,
experimentan la multiplicidad, lejos de la pretensién de-
terminada del sujeto con la identidad como cerrojo. Des-
centrar, o en ultima instancia, des-humanizar los modos
de relacién que establecemos con los animales, abrirnos
al contagio plenamente inmanente antes que bajo el domi-
nio de criterios y abstracciones trascendentes (la 16gica
binaria-jerdrquica como mandato). La dicotomia entre
lo humano y lo animal es desbaratada al abrir encuen-
tros afectivos y espacios dindmicos que no jerarquizan ni
clausuran definitivamente la posibilidad de componernos
de otros modos con seres del universo: el tejido de ese
gran rizoma llamado vida no tiene limite.

En consecuencia, segin lo explicado hasta el mo-
mento, si el devenir animal, en su dinimica molecular-
minoritaria, establece alianzas, encuentros y la emergen-
cia de relaciones no previsibles; el pachakuti dinamiza
espacios y tiempos no mediados por la evolucién lineal y
progresiva histérico-moderna. En nuestro criterio, ambas
nociones no solo descentran y desplazan el lugar privile-
giado del sujeto —jerarquia antropocéntrica—, sino que
van mds all4 desestructurando la propia nocién de suje-
to. En la propuesta de Deleuze y Guattari, este lugar se
desplaza hacia la constitucién de nuevos agenciamientos
que exceden la légica binaria humano y no-humano. En
el caso de pachakuti es la apertura hacia una experiencia
ampliada y la posibilidad de engendrar un “nuevo” orden
y, por tanto, experimentar nuevas relaciones entre los
seres del cosmos. Asimismo, si el devenir-animal desba-
rata la identidad del sujeto para reconocer la dindmica de
flujo que permea a la vida en su conjunto; un pachakuti
nos recordaria que el sujeto no es el agente de cambio
de esta re-vuelta de la tierra, pues los cambios exceden
toda voluntad humana. Se trataria de la re-vuelta de las
potencias de la existencia, con su despliegue de multiples
agencias minerales-animales-humanas-vegetales-vivos-
muertos-deidades.

ANIMALIDAD Y LENGUAJE EN EL PEZ DE ORO

Un primer acercamiento para desentrafiar lo animal en la
obra de Churata serfa a partir de lo evidente: la obra esta
plagada de personajes animales como el Khori Challwa
(Pez de oro), el Khori-Puma, la Sirena del Titikaka, sa-
pos, perros, bacterias, aves, entre otros. Estos no serfan
necesariamente identidades molares, sino, como se de-
mostrard, la posibilidad de introducir a través del discurso
mitico, los pliegues de lo humano-animal. El Pez de oro,
por ejemplo, resulta ser hijo de una “boda contra-natura”,
como dirfamos con Deleuze y Guattari, entre el Khori



Lanao De La Torre, Pachakuti, una politica andina de la re-vuelta 161

Puma y la Sirena. Este “imposible” para el determinis-
mo bioldgico encuentra sentido a partir de “una serie
de iconografias precolombinas: relaciones entre mamife-
ros de presa y anfibios [que] parecen sefialar siempre el
ocaso del mundo viejo y el comienzo de una nueva era”
(Bosshard 2007: 522). Esa nueva era se trataria de un
pachakuti, aquel que ha sido catalizado por los devenires-
animales; antes que relaciones de filiacién, proceden por
la alianza entre términos heterogéneos.

Lo mitico, entonces, se construye en didlogo con la
animalidad, ya que articula un discurso que, a partir del
reconocimiento de un agenciamiento vital compuesto por
lo “humano” y lo “animal”, desbarata la frontera que la
mirada occidental supone habria entre estos, tal como el
propio Churata aclara en su conferencia del 30 de enero
de 1965 en la ciudad de Puno: “Los personajes de El Pez
de Oro no son personas humanas; son simbolos zo6ticos
del corazén del hombre”. (Churata 2015: 28) Estos perso-
najes no son sujetos, sino mds bien agenciamientos de los
que el humano seria parte, “que hacen rizoma alrededor
de las raices, y que no se pueden entender en términos
de produccién, sino tnicamente de devenir” (Deleuze
y Guattari 2002: 248). Asi, lejos de entender solo lo ani-
mal en lo humano, habria que comprender la dindmica
que moviliza ambos estratos, ese “bloque devenir”, para
conjugarlos creativamente en nuevas relaciones vitales,
porque “[...] el alma del hombre toma naturaleza en un
arbol, un ave, un animal cualquiera [...] En todo caso éste
es camino que lleva al corazén del hombre el sentimiento
de su fraternidad con la Naturaleza” (Churata 2012: 711).

Abhora, exploraremos un segundo modo, entre los di-
versos que hay, de comprender lo animal en El pez de oro.
Este tiene que ver con la forma en la que Churata hace
devenir al propio lenguaje. Lo desjerarquiza desplazan-
do lo comunicativo como elemento constitutivo para dar
cuenta de su dindmica mas bien expresiva, posibilitando,
ahora si, el encuentro entre diversos seres. En ese sentido,
el propio lenguaje deviene cuerpo. A partir de una diné-
mica inmanente, se encuentra dotado de la capacidad de
afectar y ser afectado de multiples formas en funcién de
las relaciones que establezca con otros cuerpos'?. Frente
a la pregunta sobre quién posee capacidad expresiva en El

12 Nos resulta qtil recurrir a la reflexién que plantea Deleuze en
su lectura de Spinoza, en la cual la potencia se expresaria en la
relacionalidad y en la composicién, las alianzas que los cuerpos
establecen: Y por la misma razén que no sabéis lo que puede un
cuerpo, que hay muchas cosas en el cuerpo que desconocéis, que
rebasan vuestro conocimiento, también hay en el alma muchas cosas
que rebasan vuestra conciencia. Asi pues, la verdadera cuestién es
ésta: ;qué puede un cuerpo?, ;de qué afectos sois capaces?” (Deleuze
y Parnet 1980: 71).

pez de oro, Churata responde arrebatdndole la identidad
al lenguaje —lo expresivo no estd restringido a un cuerpo
en especifico—, para hacer posible una articulacién que
permite que “[...] la posicién de sujeto enunciador pue-
da estar ocupada por una variedad de seres” (Hernando
2020: 115).

El lenguaje dejarfa de ser un mecanismo jerarquizante
entre los seres del cosmos para convertirse en un espacio
en la que diversas naturalezas son participes: “Y ésto, que
para mi fue capital: el ladrido del perro, o el trino del pa-
jarillo, no son meras voces mds 0 menos armoniosas: son
expresion de sensaciones, sentimientos, deseos, medios
de comunicacién; verdadero lenguaje” (Churata 2012:
736). Frente a la limitacién del lenguaje humano, el len-
guaje de la naturaleza se presenta como mds complejo en
tanto mas diverso con sus multiples sonidos y tonos mas
sutiles que el lenguaje humano (Espezia 2015). De este
modo, habrian dos lgicas presentes en El pez de oro. La
del hombre-letra, limitado, porque su conocimiento alcan-
za hasta donde llega su palabra, y la del hombre-animal,
aquel que conoce mas alld de los limites del imperio de
la letra —la raz6n (occidental)—, logrando “en esa ope-
racion, recuperar la idiomdtica animal, entendida como
expresion agramatical préxima al canto y a la poesia’
(Monasterios 2021: 590). Esta dinamica hombre-animal,
se encontraria vinculada a la necesidad de evocar un es-
tado anterior al Verbo (escrito u oral), mismo que habria
de definir lo humano como racional frente a los demas
seres sin esta cualidad (Monasterios 2020). Por eso es
que Churata agencia un devenir-musical para horadar la
dicotomia humano-animal: “Pensé que el del hombre no
es el lenguaje mas activo y el mas musical menos [...]
El lenguaje del hombre es de estructuras verbales; el del
pajarillo de estructura melédica” (Churata 2012: 736).

’

De forma similar, la hibridacién quechumara-espaiiol
es otro modo en el que Churata hace devenir el lenguaje.
Antes que al encierro a los campos culturales definidos
y lejos de cualquier tipo de esencialismo, El pez de oro
nos lleva, con una légica cercana a la que antes defini-
mos como minoritaria, por el transito del plano-plano al
plano-montafioso del lenguaje. Como veiamos, lo animal,
entonces, posibilita modos de experimentacién con pro-
fundas implicancias politicas y estéticas (Lépez 2018) al
ser vinculado con la l6gica desjerarquizante del lenguaje
al optar por una dindmica agramatical emparentada al
sonido. En ese sentido, aunque reconociendo los limites
de la letra, Churata no rechaza la escritura, sino que la
torsiona para sus propios fines. Es por ello que Miguel
Angel Huamdn propone que se trataria de una escritura
deconstructiva contra la razén universal de Occidente



162

(Huaman 1994), pues constituye un mecanismo de resis-
tencia contra la hegemonia sociocultural que la propia
escritura genera al subalternizar la oralidad. Asi, Churata
torsiona la escritura para captar un registro muy rico de
sonidos, voces, trinos, cantos, onomatopeyas logrando
generar relaciones horizontales, en las cuales diversos
seres y cuerpos intervienen activamente.

En suma, EI pez de oro provee diversas formas des-
de las cuales desentrafar el componente animal. Una de
ellas refiere al modo en el que se presentan los propios
personajes, los cuales antes que animales en tanto identi-
dades fijas, molares, son catalizadores de una diversidad
de agenciamientos y alianzas entre multiples cuerpos y
seres que fracturan la dicotomia humano-animal. Frente
al modelo antropocéntrico, El pez de oro despliega diver-
sas formas que desjerarquizan el lenguaje, para que este
deje de ser un dispositivo de poder para la dominacién;
es decir, un elemento constitutivo de la separacién entre
lo animal y lo humano, para constituirse en un espacio
abierto de experimentacion.

PACHAKUTI (I): RAIZ ANIMAL Y TEMPORALI-
DAD

A modo de entrar en el juego temporal similar al que un
pachakuti despliega, partamos sefialando que a lo largo
del texto, Churata pone en juego, a través de la animali-
dad, una temporalidad dial6gica y no lineal. Recordando
un pasaje del retablo “Thumos”, en el cual los perros
toman la palabra, estariamos ante un pasado que emerge
en el presente: “Y allf ladré y salté en torno mio recordan-
do sus viejas melodiosas danzas de Orko-pata” (Churata
2012: 779). Justamente es el ladrido animal —recorda-
bamos el tema del sonido y el lenguaje animal con sus
multiples matices como un lenguaje més diverso que el
humano— lo que moviliza este puente pasado-presente:
“Sélo se puede devenir animal molecular. No se deviene
perro molar ladrador, sino que al ladrar, si se hace con
bastante coraje, necesidad y composicién, se emite un
perro molecular” (Deleuze y Guattari 2002: 277).

La animalidad opera, entonces, como un modo de
atentar contra toda pretension de trazar lineas divisorias
entre cultura (humano) y naturaleza (no-humano): “Asi,
pues, el hombre es historia en cuanto recibe un alma
y para él es [sic]'? sér es no ser naturaleza; por lo que
sera mas hombre cuanto menos animal sea” (Churata

13 Luis Palacios identificé un error en la edicion de Catedra al cotejar
este pasaje con la primera edicion de Canata: “Asi, pues, el hombre
es historia en cuanto recibe un alma y para él sér es no ser naturaleza;
por lo que serd mds hombre cuanto menos animal sea” (Churata 1957:
380).

América Critica 9(2): 155-167, 2025. ISSN: 2532-6724

2012: 742). Por el contrario, Churata comprende que “el
hombre no tiene otra forma de salvarse que volver a las
raices animales y, hacer de su alma, o sea de su gen, el
ideal de la vida” (Churata 2015: 66). Desde una dinamica
que podriamos considerar como inmanente —antes que
a las visiones trascendentes de un mundo “mads alld”,
la tierra es un “mas aca”, una “vuelta” a la vitalidad—,
las raices no dejan de tejerse con toda la vida que es
reincorporada en una serie de agenciamientos y afectos
que aperturan nuevas relaciones, realidades, formas de

experimentar y, en Ultima instancia, recrear el mundo.

Churata recurre a la raiz no s6lo como metafora agri-
cola —profundamente relacionada al mundo andino—,
sino como parte fundamental de la recuperacién del “si
mismo” colectivo (el yo-td-multo) herido por la violencia
colonial: “Es que América antes que fruto debe saberse
raiz” (Churata 2012: 185). Lo interesante estd en que
la raiz en Churata no supone fijacién como en primera
instancia podriamos suponer (volvemos al problema de
la identidad). Alfred Wagener es famoso, entre otras co-
sas, por su aporte tedrico referente a la “deriva de los
continentes”. A inicios del siglo XX postulé que la li-
tosfera tiene una dindmica en funcién del movimiento
y no de la fijeza, como se solia pensar. Para Emanuele
Coccia resulta interesante comprender, a partir de Wa-
gener, que no existe tierra firme, todas las porciones de
tierra se encuentran a la deriva. En sus palabras, “Ya no
hay tierra, ya no hay formas estables y definitivas. Todos
los continentes son balsas en movimiento, barcos que
transportan a todos los vivientes de un lado al otro del
planeta, por encima y por debajo de su superficie” (Coc-
cia 2021: 124). De un modo anédlogo, podemos plantear
que la raiz posee movimiento, pues incluso la tierra so-
bre la que se afinca y pareciera estar fija, en realidad se
sabe movil. Mas alla de la filiacion, “volver a la raiz”
puede entenderse como una forma creativa de hibridar
la dindmica de flujo y la nocién de soporte (resistencia
afincada a la tierra), en tanto posibilita la apertura de una
nueva manera de experimentar el pasado-presente mas
alla de las dicotomias occidentales: “y s6lo cambia lo
que es en si incambiable. He aqui que el Pasado, pues
es lo permanente, serd capaz de cambio, sin que por ello
al cambiar sea el cambiado” (Churata 2012: 861). Asi,
la raiz animal o hacia la tierra, no supondria “regresar”
hacia un recuerdo idealizado, preexistente u originario
—aquello que con Deleuze y Guattari criticibamos—,
mads bien habilitaria un espacio de resistencia donde el
pasado no ha sido clausurado, sino que estd pasando,
aperturando, a su vez, nuevas posibilidades de futuro.

En torno a esta breve reflexién sobre la raiz y la diné-



Lanao De La Torre, Pachakuti, una politica andina de la re-vuelta 163

mica que supone, vale la pena mencionar el trabajo pione-
ro de Marco Thomas Bosshard, quien utiliza el concepto
de rizoma de Deleuze y Guattari, con sus respectivos
principios de heterogeneidad y multiplicidad, para leer
El pez de oro'*. Identifica que el texto de Churata care-
ceria de sistematicidad en cuanto a su composicién (lo
cual no es defecto alguno, sino experimentacién abierta
que excede una lectura lineal). De igual modo, reconoce
el uso de diversas lenguas, incluso hibriddndose entre
si, lo cual transgrede la pretension de universalidad de
la lengua (Bosshard 2014). Por nuestra parte, resulta in-
teresante vincular la temporalidad no lineal con la figura
del rizoma. El pasado, signado por la violencia colonial,
se presentaria ante nosotros como un rebrote y no como
continuidad lineal mas semejante a un modelo arbéreo.
En ese sentido, la figura del rizoma frente al drbol seria
mas adecuada para dar cuenta de esas multiples conexio-
nes pasado-presente. Dicho eso, aunque resulte ttil, no
dejaria de ser problemédtico un modelo rizomatico que,
aunque con una tendencia a lo horizontal frente a la cen-
tralidad del modelo arbéreo, pierde profundidad, cuestién
que seria distante de una légica como la que El pez de
oro supone, ya que resulta ser una obra permeada por un
modo de existencia inmanente en donde la profundidad
desempeiia un papel clave vinculado a la vitalidad (ca-
verna, semilla, entre otros). Lo que podriamos plantear,
entonces, es que la centralidad en Churata (el término al
que suele referir es unidad), a diferencia de lo imaginado
por Deleuze y Guattari, no se trataria de un centro es-
tratificado sin posibilidad de movimiento, sino mds bien
actuarfa como un chawpi, es decir, un centro simbdlico
y moévil que relaciona y vincula la diferencia. Se tratarfa
de un centro cadtico-relacional y no del establecimiento
de un orden jerdrquico.

A modo de cierre, comprendemos que el énfasis de
Churata por “saberse raiz” no deberfa pensarse como una
exclusividad de los americanos. Todos los pueblos del
mundo deben afincarse sobre su propia raiz; sin embargo,
la diferencia estaria en que América no ha logrado recupe-
rar su personalidad, después de la violencia colonial. Tal
como sefiala Cesar Lopez, aunque refiriéndose a los puen-
tes que Churata traza entre el pensamiento amerindio y el

14 Marco Thomas Bosshard incluye este nexo Deleuze-Guattari por
vez primera en su libro Asthetik der andinen Avantgarde. Gamaliel
Churata zwischen Indigenismus und Surrealismus (2002), en el cual
dedica un apartado titulado “El pez de oro como rizoma”. Para una
traduccion al castellano del texto, véase el libro de Bosshard (2014)
titulado Churata y la vanguardia andina". Ademds de Bosshard, en
afios mds recientes, Cesar Lopez y Sergio Lujan también han sefialado
y reflexionado sobre la posibilidad de leer El pez de oro a tenor del
aparato Deleuze-Guattari.

occidental, sin dejarse subsumir por el segundo, mds bien
interviniéndolos creativamente: “no se busca occidentali-
zar América, sino indigenizar Occidente” (Lépez 2019:
9). Como bien recorddbamos con Deleuze y Guattari, un
devenir siempre es un doble devenir, aquello que fuga del
conjunto mayoritario (Occidente) a la vez que del con-
junto minoria (América), y asi reconfigura el modo en el
que ambos se relacionan y experimentan la realidad. Lo
indio'> en Churata opera como espacio de enunciacién
de una sensibilidad hacia la vida, lo cual dista radical-
mente de la forma racista de comprender lo indio como
un esencialismo, en tanto una identidad determinada a
través de la reproduccién de categorias coloniales basa-
das en el fenotipo. Churata desplaza aquello y més bien
apela a un agenciamiento indio-ahayu-movimiento-vida:
“Se puede ser indio y tener los ojos azules. La naturaleza
étnica de la nacionalidad no esta en el color de la piel,
estd en el movimiento del alma, estd en el impulso de la
voluntad creadora” (Churata 2015: 67). Lo indio tendria
un encuentro potente con el devenir, ya que, al ser una
sensibilidad abierta a la diferencia, lejos de ser una su-
matoria de elementos constituidos o el intercambio de
términos, teje creativamente una nueva realidad.

PACHAKUTI (IT): “MORIR DE AMERICA”, UNA
POLITICA DE LA RE-VUELTA

En todo El pez de oro no se hace una sola mencién di-
recta al pachakuti. Sin embargo, lejos de invalidar la
posibilidad de una lectura en esos términos, posibilita
su interpretacion a partir de elementos presentes en el
propio texto. Ademads, como sugiere Riccardo Badini,
las insurrecciones indigenas de inicio de siglo XX tuvie-
ron profundas repercusiones en el ambiente sociopolitico
punefio: “la esperanza del rescate que asume la forma
del pachakuti en la mentalidad de la poblacién popular
indigena [...] encontrd en la sangre de las masacres la
respuesta mdas frecuente” (Badini 2025: 43). Asi, no seria
raro pensar que la obra que nos convoca haya estado di-
rectamente influenciada por este imaginario vinculado al
pachakuti, aunque no se mencione de manera explicita,
siendo totalmente factible que Churata haya intervenido
y reinterpretado esta nocion, tal como hizo con diversos
mitos andinos.

Aunque ciertamente atin no ligado especificamente a
la animalidad, existen trabajos que ya han advertido la
presencia de multiples pachakuti en el texto de Churata
(Bosshard 2007; Mamani 2012). En ese sentido, nues-

15 “Nosotros somos indios 0 admitimos que no somos de América”
(Churata 2015: 67).



164

tra reflexion se inserta en una discusion sobre la que no
buscamos ofrecer un escrutinio definitivo, sino profun-
dizar en la relacién entre pachakuti y lo animal a modo
de ensayar una politica sin sujeto politico presente en
El pez de oro y, asi, evaluar si es posible redescubrir el
problema, en otros términos.

En El pez de oro no hay uno, sino varios pachakuti.
Por ejemplo, Mauro Mamani (Mamani 2012) identifica
dos de ellos en los retablos ‘“Pueblos de Piedra” y “Mo-
rir de América”, respectivamente. El primero refiere al
cataclismo producido por el diluvio de Wiracocha; el se-
gundo, al anuncio del retorno del Khori Challwa (el Pez
de oro) como el cambio de una era a otra. De modo simi-
lar, Marco Thomas Bosshard (Bosshard 2007) identifica
también la nocién de pachakuti en el retablo “El pez de
oro” vinculada al nacimiento del propio Khori Challwa
como el comienzo de un nuevo ciclo en el cosmos. Por
dar un ultimo ejemplo, basta observar la manera en la
que Churata presenta la llegada de Cristobal Colén al
territorio americano en el retablo “Pachamama”. Allf se
narra parte del arribo de los espafioles, en tanto una in-
version de mundos (pachakuti), aunque lo curioso resulte
ser la caracterizacion de Coldn (and de los espafioles con
¢él) como un hijo de Pachamama, el cual es “recogido” y
“guiado” por esta para llegar a tierra, después de haber
estado desorientado en la mar, lo que implica el reconoci-
miento de la voluntad y plena agencia de la Pachamama,
enfatizando, ademds, su cardcter de totalidad a la vez que
relacional.

Dicho eso, nos interesa ensayar una interpretacion en
torno al retablo “Morir de América” a luces del pacha-
kuti y mas alla del sujeto politico. Esta parte del texto
tiene diversos motivos; sin embargo, nos concentramos
especificamente en la referencia que se hace al Wawaku
—monstruo lacustre—, asi como a la batalla que este libra
con el Khori Puma, Khori Challwa y los seres del lago
Titikaka. En primer lugar, la figura del Wawaku se descri-
be como “la Muerte; y la muerte es una enfermedad de
la Vida. El despotismo es una de las formas de la muerte
[...]” (Churata 2012: 914). Asimismo, en su conferencia
de 1966, Churata sostiene que “es el representativo de
la esclavitud y de la muerte” (Churata 2015: 66). Del
mismo modo, podemos también asociarlo al miedo infun-
dido por la colonia, mismo que impide que en América
florezca lo colectivo al estar supeditado a la estructura
heredera de la colonia (Hernando 2013).

En ese sentido, tal como senala Paola Mancosu, “La
metafora mitico-politica de la colonizacién del imagi-
nario sugiere la suplantacion de todo un complejo de
entidades que van desapareciendo, al ser oscurecidas por

América Critica 9(2): 155-167, 2025. ISSN: 2532-6724

la sombra del Wawaku” (Mancosu 2019: 58). Por ello
es que se torna urgente su destruccién: “permanecere-
mos en guerra contra él hasta suprimirlo o nos suprima”
(Churata 2012: 839), ya que seria el modo de liberar a la
vida, y por consiguiente a sus seres, del miedo del que
son presos producto de la violencia colonial: “No tuya
la culpa. Fueron el miedo al indio y el miedo del indio;
miedo a tu madre y el miedo de tu madre” (829).

Se decide librar una batalla contra el Wawaku, lo que
comprendemos que no seria otra cosa el movimiento
(vida) en lucha contra la fijeza (muerte): “considera la
temeridad de exceso tal, si el Wawaku viniera a ser mas
que la animacidén simbélica de la Muerte. La Muerte, y
su terror, implicarian un freno de la Vida...” (839). El
Wawaku no es fécil de identificar pues se hace presente
como una sombra o se esconde en el propio barro del
lago: “El duelo era absurdo: la nebulosa frente a la Nada.
Pero la Nada agredia y habia que pelearla” (934). Asi, la
batalla final tiene lugar en la caverna, el Wawaku hiere
de muerte al Pez de oro para posteriormente ser devorado
por el Khori Puma.

En ese sentido, comprendemos que la lucha contra
el Wawaku —una re-vuelta antes que una revolucién—
tiene como resultado un pachakuti. A través del discurso
mitico, Churata reconoce que, mds que el sujeto poli-
tico, la dindmica animal, encarna una potencia politica
capaz de articular cambios de gran hondura. El pez de
oro y su dindmica minoritaria —a decir de Deleuze y
Guattari—, despliega una agencia politica en términos
mads-que-humanos. La lucha contra el dominio colonial,
representado en el Wawaku, es tarea que convoca a los
diversos seres del lago Titikaka: la alianza inter-especie
como resistencia a la dominacién.

Como de forma muy sugerente ha sefialado Meritxell
Hernando, “El mesianismo de Gamaliel Churata, arraiga-
do en la tradicién popular andina, aspira no al regreso de
un inca, sino a la persistencia del alma colectiva, la ahayu,
por encima de cualquier contingencia” (Hernando 2013:
309). De este modo, la lucha contra el Wawaku, leida
aqui en términos de pachakuti, no supone el proceso de
liberacién de un sujeto (histérico, imprevisto, multiple) o
de una subjetividad politica (animal, vegetal, humana), y
si el despliegue colectivo de una diversidad de potencias
vitales, la ahayu por ejemplo: “La vitalidad del Titikaka
deberia hallarse volcada en el presunto campo de opera-
ciones para cuando sonara la khepa marcial sefialando
la conversion de las maniobras en batalla efectiva [...]
Se volcaria el Titikaka sobre la mala bestia; y si ésta
rechazaba al Titikaka, le aventariamos estrella ignea a la
cabeza...” (Churata 2012: 933-934).



Lanao De La Torre, Pachakuti, una politica andina de la re-vuelta 165

Asi, 1a victoria sobre el Wawaku es un desborde cés-
mico, en tanto quiebre con el orden de dominacién colo-
nial que este representaba. Al tratarse de un pachakuti,
podemos colegir que estamos ante un periodo de renova-
cién: “Pero estéd dicho que cuando el morrillo de la mala
Bestia sea quebrantado, EL. PEZ DE ORO se agitard de
nuevo; y nuevamente oiremos su trino: —jPiupiu-titit!
jPiupiu-titit!...” (930). Asimismo, esta renovacion, pro-
ducto de la derrota del Wawaku y la muerte del Pez de
oro, inicia un periodo de, aparentemente, larga dispersion.
Mas alla de afirmar la muerte del Khori Challwa, en reali-
dad, es su permanencia, la potencia genésica, la célula
guerrera que no ha de morir, articulandose justamente
hacia la formacién de un nuevo orden: “No columbramos
qué nimero de siglos requiera el NUEVO NACIMIEN-
TO; mas tenemos entendido que no serdn tantos que
hagan cinco milenios —y asi fuesen— los que permitan
al americano de América expresarse, y ser, en su idioma
lacteo” (973).

En un doble movimiento, la vida vence y se abre paso
a la muerte. Por un lado, la batalla que emprenden los se-
res del Titikaka finaliza con la destruccién fisica y mitica
de la falsa idea de muerte, representada en el Wawaku:
“el asalto del PUMA venido del Sepulcro, despedazan-
do con garra de oro y colmillo de fuego el morrillo del
WAWAKU, que es la parte hedionda de la luz, camino
de muerte, invitacién al miedo” (973). Por otro lado, la
muerte del Khori Challwa, producto de la herida que
recibe en pleno combate, no debe pensarse como una
derrota, sino como un “vuelta” al évulo (la tierra)'® del
que tornard a nacer pues “He aqui el dureo mensaje de EL
PEZ DE ORO: —jAmérica, adentro, més adentro; hasta
la célulal...” (973). Ha vuelto a ser semilla que al brotar,
florecerd incandescente.

A MODO DE CIERRE

Estan por cumplirse 70 afios de la publicacién de El pez
de oro y lejos de haberse agotado las posibilidades inter-
pretativas de sus multiples sentidos, sigue siendo factible
elaborar nuevas lecturas. En esta oportunidad, hemos en-
sayado una interpretacién en términos del pachakuti para
comprender lo que hemos optado por denominar como
una politica sin sujeto politico. En ese sentido, el texto
de Churata reconoce en la animalidad una potencia inusi-
tada que permite concebir la agencia politica m4s all4 del
paradigma antropocéntrico y sus formas recapturantes en
términos del sujeto y/o subjetividad.

16 “«Los muertos vuelven a la sangre de los vivos, tal la semilla que
busca el camino del surco, como ensefia la Catedra del Khori-Puma;
pues los muertos son semillas»” (Churata 2012: 317).

De ese modo, nos parece necesario seguir profundi-
zando en la filosofia y teorfa politica que en El pez de oro
se ensaya. Asf como el propio Churata hizo, a través de
una profunda vocacidn creativa, reelaborando diversos
mitos andinos y produciendo un didlogo fructifero con
Occidente para desmontar sus bases ontoldgicas, episté-
micas y politicas, consideramos necesario profundizar
en el caricter de fomentar una l6gica hibrida para leer
una obra hibrida. Churata nos recuerda que no solo se
trata de dejarse contagiar por la diferencia, sino de cons-
truirla activamente. Asi, una de las posibles entradas que
nos parece particularmente potente es el puente Churata—
Deleuze—Guattari. Una serie de conceptos conversan y
podrian aportar nuevas reflexiones politicas, tales como
a partir de kamag-potencia, solo por mencionar un par de
estos a modo de trazar una ruta o itinerario para futuros
trabajos.

Dicho eso, El pez de oro esgrime una fuerte critica
a la 16gica binaria —conveniente para la dominacién—,
aquella que signa, determina y establece un espacio con
jerarquias entre los cuerpos y los seres, “estabilizando” y
estratificando sus dindmicas de flujo, aqui llamado vital.
El devenir-animal, asi como la 16gica de hibridacién en
Churata, darfan paso a formas alternas de experimentar
la realidad, distantes del modelo occidental de razén y
lenguaje humanos. El registro mitico-politico en El pez
de oro no se “limitaria” a la concrecién de un proyecto
politico preexistente; asi como tampoco se trataria de la
voluntad humana como centro gravitante de las transfor-
maciones sociopoliticas. Lejos de ser la redencién de un
sujeto politico; por el contrario, lo politico en el texto
residiria en la exploracién de nuevos espacios y modos
de enunciacién que abririan despliegues de una poten-
cia politica desde diversas agencias vegetales, minerales,
humanas, animales, entre otras participaciones.

Frente a la limitacién conceptual a la que Occiden-
te nos ha obligado a pensar nuestros procesos politicos,
pachakuti emerge como un concepto sumamente valio-
so para ensayar una politica andina de la re-vuelta. La
animalidad apertura l6gicas desbordantes de la supuesta
dicotomia entre lo humano y lo no-humano. Por decirlo
con Deleuze y Guattari, El pez de oro, con su dindmica
minoritaria, desplaza al humano como centro gravitante
de la politica para reconocer multiples agencias y poten-
cias actuantes de todo tipo. El pachakuti que Churata
presenta en el retablo “Morir de América” nos recuerda
que el humano no dirige ni puede organizar este, pero
puede contribuir con él. De este modo, habria una libera-
cion de las potencias vitales en las que el ser humano es
parte, pero no su centro.



166

En suma, més alld de pensar que la posibilidad de
una politica sin sujeto politico suponga soslayar las rela-
ciones materiales y concretas de explotacién humanas,
y que por tanto, no han de ser enfrentadas; se trata de
articular y comprender la agencia politica m4s all4 del
modelo antropocéntrico. Antes que jerarquizar la explo-
tacion humana, animal, vegetal, mineral (puesto que se
encuentran imbricadas y que la dominacién es factible
disgregarla solo tedricamente), se trataria, en tltima ins-
tancia, de comprender que nuestro contexto sociopolitico
—en grave colapso y desmoronamiento— exige pensar
las lineas de fuga en términos mas-que-humanos.

REFERENCIAS

Badini, Riccardo. 2010. Churata es un escritor que vino del
futuro. La Republica, agosto.

Badini, Riccardo. 2025. El indigenismo de Orkopata y El
pez de oro como obra al negro de la literatura peruana.
Pakarina Ediciones.

Bosshard, Marco Thomas. 2007. “Mito y ménada: la cosmo-
visién andina como base de la estética vanguardista de
Gamaliel Churata”. Revista Iberoamericana 73 (220):
515-539. https://doi.org/10.5195/reviberoamer.2007.
5356.

Bosshard, Marco Thomas. 2014. Churata y la vanguardia
andina. Centro de Estudios Literarios Antonio Cornejo
Polar.

Cerrén-Palomino, Rodolfo, ed. 2014. Arte, y vocabulario en
la lengua general del Perv llamada Quichua. Edicién
facsimilar de 1586. Pontificia Universidad Cat6lica del
Peru. Instituto Riva-Agiiero.

Churata, Gamaliel. 1957. El pez de oro. Canata.
Churata, Gamaliel. 2012. El pez de oro. Catedra.

Churata, Gamaliel. 2015. Dialéctica del realismo psiquico.
Alfabeto del incognoscible. Universidad Nacional del
Altiplano.

Coccia, Emanuele. 2021. Metamorfosis. Cactus.

Deleuze, Gilles. 1993. Critique et clinique. Les Editions de
Minuit.

Deleuze, Gilles. 2017. Derrames Il: aparatos de estado y
axiomdtica capitalista. Cactus.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. 1978. Kafka. Por una litera-
tura menor. Ediciones Era.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. 2002. Mil mesetas. Capitalis-
mo y esquizofrenia. PRE-TEXTOS.

Deleuze, Gilles y Claire Parnet. 1980. Didlogos. PRE-
TEXTOS.

Depaz, Zenén. 2015. La cosmo-vision andina en el Manuscrito
de Huarochiri. Ediciones Vicio Perpetuo Vicio Perfecto.

América Critica 9(2): 155-167, 2025. ISSN: 2532-6724

Espezia, Dorian. 2015. “El lenguaje como campo de batalla.
La expresion americana kuika segin Gamaliel Churata”.
Caracol 9:19-91. https://doi.org/10.11606/issn.2317-
9651.v1i9p19-91.

Estermann, Josef. 2006. Filosofia andina: sabiduria indigena
para un mundo nuevo. Instituto Superior Ecuménico
Andino de Teologfa.

Flores Galindo, Alberto. 1994. Buscando un inca. Identidad y
utopia en los Andes. Lima: Editorial Horizonte.

Guattari, Félix. 2017. La revolucion molecular. Errata naturae.

Hernando, Meritxell. 2013. “La politica del miedo en El pez
de oro de Gamaliel Churata”. En Mito, palabra e historia
en la tradicion literaria latinoamericana, editado por J.
Rovira y E. Valero. Iberoamericana Vervuert.

Hernando, Meritxell. 2018. “;No oyes hablar a los perros? La
razén musical y las lenguas de la naturaleza en El pez de
oro de Gamaliel Churata”. América Critica 2 (1): 25-36.
https://doi.org/10.13125/americacritica/3299.

Hernando, Meritxell. 2020. “Quién habla cuando el layka
canta: La politica discursiva de El pez de oro, de Ga-
maliel Churata”. América Critica 4 (3): 105-118. https:
//doi.org/10.13125/americacritica/4472.

Holguin, Diego Gonzalez. 1608. Vocabulario de la Lengva
General de todo el Perv llamada Lengva Qquichua o del
Inca. Francisco del Canto.

Huaman, Miguel A. 1994. Fronteras de la escritura. Discurso
y utopia en Churata. Editorial Horizonte.

Lajo, Javier. 2006. Qhapaq Nan. La Ruta Inka de Sabiduria.
Ediciones ABYA-YALA.

Lopez, Cesar. 2017. “A proposta estético-politica em O Guesa
de Sousandrade e El pez de oro de Gamaliel Churata”.
MA thesis, Universidade Federal de Minas Gerais. https:
//hdl.handle.net/1843/LETR-AKYH73.

Lépez, Cesar. 2018. “Sobre el concepto de animal en El pez de
oro de Gamaliel Churata”. ENTRE CANIBALES, Revista
de Literatura 2 (9): 185-203.

Lopez, Cesar. 2019. “Critica del espacio occidental en El pez
de oro de Gamaliel Churata”. Recial 10 (15): 1-16.

Lépez, Cesar. 2020. “Razones de lo animal en El pez de oro de
Gamaliel Churata y El zorro de arriba y el zorro de abajo
de José Maria Arguedas”. Mitologias hoy 21:209-225.
https://doi.org/10.5565/rev/mitologias.683.

Mamani, Mauro. 2012. Quechumara. Proyecto estético-
ideologico de Gamaliel Churata. Universidad de Cien-
cias y Humanidades.

Mamani, Mauro. 2015. “Ahayu-watan: una categoria andina
para explicar nuestra cultura”. Caracol 9:93-127. https:
//doi.org/10.11606/issn.2317-9651.v1i9p92-127.


https://doi.org/10.5195/reviberoamer.2007.5356
https://doi.org/10.5195/reviberoamer.2007.5356
https://doi.org/10.11606/issn.2317-9651.v1i9p19-91
https://doi.org/10.11606/issn.2317-9651.v1i9p19-91
https://doi.org/10.13125/americacritica/3299
https://doi.org/10.13125/americacritica/4472
https://doi.org/10.13125/americacritica/4472
https://hdl.handle.net/1843/LETR-AKYH73
https://hdl.handle.net/1843/LETR-AKYH73
https://doi.org/10.5565/rev/mitologias.683
https://doi.org/10.11606/issn.2317-9651.v1i9p92-127
https://doi.org/10.11606/issn.2317-9651.v1i9p92-127

Lanao De La Torre, Pachakuti, una politica andina de la re-vuelta

Mancosu, Paola. 2019. “Mito y resistencia en la obra de Ga-
maliel Churata”. Mitologias hoy 19:51-62. https://doi.
org/10.5565/rev/mitologias.599.

Monasterios, Elizabeth. 2020. “La critica de Gamaliel Churata
al sistema filosé6fico de Platén o cémo construir un mun-
do a-teolégico y des-jerarquizado”. En Gamaliel Chura-
ta. El escritor, el filosofo, el artista que no conociamos,
editado por Elizabeth Monasterios y Mauro Mamani.
Instituto Internacional Literatura Iberoamericana.

Monasterios, Elizabeth. 2021. “El debate andino amazoni-
co abordado desde el pensamiento vinculante y post-
antropocéntrico de Gamaliel Churata”. Revista de Estu-
dios Hispdnicos 55 (3): 583-605. https://doi.org/10.1353/
rvs.2021.0048.

Pease, Franklin. 1992. Perii: hombre e historia. Volumen II.
Entre el siglo XVI 'y el XVIII. EDUBANCO.

Rivara, Maria Luisa. 2000. Pensamiento prehispdnico y fi-
losofia colonial en el Perii. Tomo 1. Fondo de Cultura
Econdémica.

Rivera, Silvia. 2015. Sociologia de la imagen. Miradas ch “ixi
desde la historia andina. Tinta Lim6n.

Rivera, Silvia y Ana Cacopardo. 2018. “‘Nada seria posible
si la gente no deseara lo imposible’. Entrevista a Silvia
Rivera Cusicanqui”. Andamios 15 (37): 179-193. https:
//doi.org/10.29092/uacm.v15i37.635.

Taylor, Gérald. 1987. Ritos y tradiciones de Huarochiri del
siglo XVII. Instituto de Estudios Peruanos. Instituto Fran-
cés de Estudios Andinos.

Vilca, Mario. 2020. “Kuti, el *vuelco’ del pacha. El juego entre
lo cosmoldgico y lo humano”. Estudios sociales del noa,
n.° 23, 51-80. https://doi.org/10.34096/esnoa.n23.10129.

Zourabichvili, Francois. 2007. El vocabulario Deleuze. Atuel.

167


https://doi.org/10.5565/rev/mitologias.599
https://doi.org/10.5565/rev/mitologias.599
https://doi.org/10.1353/rvs.2021.0048
https://doi.org/10.1353/rvs.2021.0048
https://doi.org/10.29092/uacm.v15i37.635
https://doi.org/10.29092/uacm.v15i37.635
https://doi.org/10.34096/esnoa.n23.10129

	M00-0000
	155  Pachakuti, una política andina de la re-vuelta. Animalidad y potencia política en El pez de oro de Gamaliel Churata  Pachakuti, an Andean politics of revolt. Animality and political potency in El pez de oro of Gamaliel Churata 


