
doi: https://doi.org/10.13125/americacritica/6764

Demonización del cuerpo y de la animalidad indígena en el
norte novohispano
Demonization of the body and Indigenous animality in northern New Spain

Juan Casas ∗, Carlos Manuel Valdés ∗∗

*Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores de Monterrey, México

**Universidad Autónoma de Coahuila, México

E-mail: jj.casas.garcia@gmail.com

Recibido: 22/10/2025. Aceptado: 16/11/2025. Publicado en línea: 31/12/2025

Cómo citar: Casas, Juan y Carlos Manuel Valdés. 2025. «Demonización del cuerpo y de la animalidad indígena en el norte novohis-
pano». América Crítica: Revista de Estudios Culturales Americanos 9 (2): 117-127. https://doi.org/10.13125/americacritica/6764

Abstract—This article examines how missionaries in northern New Spain participated in the construction
of a discourse that demonized certain bodily and animal manifestations present in Indigenous worldviews.
Through the analysis of missionary sources, it is shown that the Christian category of the demonic, associated
with the body, the flesh, and the animal, was used to identify Indigenous peoples as barbaric, bestial, and in
need of redemption. Far from reproducing a reading focused solely on colonial logic, this work proposes a
theoretical contrast that privileges Indigenous ways of understanding the world. Drawing on Viveiros de
Castro’s Amerindian perspectivism, it suggests that the body is a form of relation and transformation among
beings, an expression of multinaturalism, in contrast to the Western obsession with unity and homogeneity.
Thus, the article seeks to demonstrate that missionary discourses sought to reconfigure the horizon of
meaning of these societies, imposing a hierarchical and anthropocentric vision that rendered other modes of
inhabiting and signifying the world invisible. — Colonial imaginary, Amerindian perspectivism, body and
animality, missionary discourse, religious episteme.

Resumen—Este artículo examina cómo los misioneros del norte novohispano participaron en la construcción
de un discurso que demonizaba ciertas manifestaciones corporales y animales presentes en las cosmovisiones
indígenas. A través del análisis de fuentes misionales, se muestra cómo la categoría cristiana de lo demoniaco,
asociada al cuerpo, a la carne y a lo animal, fue usada para identificar lo indígena como bárbaro, bestial
y necesitado de redención. Lejos de replicar una lectura centrada únicamente en la lógica colonial, este
trabajo propone un contraste teórico que privilegia las formas indígenas de comprender el mundo. A partir
del perspectivismo amerindio de Viveiros de Castro, se sugiere que el cuerpo es una forma de relación y
transformación entre seres, una expresión de multinaturalidad, en contraste con la obsesión occidental por la
unidad y la homogeneidad. Así, se busca demostrar que los discursos misionales intentaron reconfigurar
el horizonte de sentido de dichas sociedades, imponiendo una visión jerárquica y antropocéntrica que
invisibilizó otros modos de habitar y significar el mundo. — Imaginario colonial, perspectivismo amerindio,
cuerpo y animalidad, discurso misional, episteme religiosa.

—– – – — – —— – – — – —— – – — –.– — ——- – — – —— – –

https://doi.org/10.13125/americacritica/6764
https://orcid.org/0009-0001-0624-9179
https://orcid.org/0000-0002-4708-7532
jj.casas.garcia@gmail.com
https://doi.org/10.13125/americacritica/6764


118 América Crítica 9(2): 117–127, 2025. ISSN: 2532-6724

INTRODUCCIÓN

A lo ancho de las distintas fronteras septentrionales
de Nueva España (Sinaloa, Sonora, Nuevo México,

Nueva Vizcaya, Texas o Florida), y a lo largo de los siglos
coloniales, el encuentro entre misioneros, franciscanos y
jesuitas, y pueblos indígenas no se limitó a la ocupación
territorial o el control político, sino que alcanzó también
los terrenos de lo simbólico y lo cultural. Uno de los
espacios de este enfrentamiento fue la manera en que
se representó lo animal. Mientras que para los grupos
indígenas este elemento formaba parte de un entramado
espiritual, para los misioneros se trató de la construcción
de discursos que tendieron a demonizarlos, vinculándo-
los con la barbarie y lo demoniaco. La exploración de
estas tensiones permite adentrarse en un espacio donde
se confrontaron visiones del mundo radicalmente distin-
tas y donde la colonización buscó imponer una jerarquía
antropocéntrica que desarticuló otras formas de habitar y
comprender la naturaleza.

En cuanto a la metodología, la elección de la historia
regional responde a la necesidad de atender a las particu-
laridades históricas, sociales y culturales del septentrión
novohispano. Este enfoque permite observar cómo las
categorías coloniales se negociaron y resignificaron en un
territorio marcado por la movilidad de grupos nómadas y
seminómadas, con una lógica distinta a la de los pueblos
sedentarios mesoamericanos. A partir de este marco, se
analizan las fuentes misionales no solo como registros
históricos, sino como textos que, siguiendo la herme-
néutica de Gadamer (1999) y Ricœur (2001), buscaron
transformar horizontes de sentido y orientar prácticas de
vida. De este modo, la aproximación hermenéutica per-
mite reconstruir las tensiones entre el mundo simbólico
indígena y la narrativa cristiana.

Para nuestro caso de estudio, el concepto de episteme
de Foucault (1968) resulta esencial para rastrear los mar-
cos de conocimiento que legitimaron la clasificación de lo
animal como signo de barbarie o de lo demoniaco, mien-
tras que la noción de imaginario, trabajada por Le Goff
(1991) y Wunenburger (2008), posibilitará identificar las
figuras simbólicas que organizaron la visión cristiana de
lo animal y la naturaleza. No obstante, lejos de reproducir
acríticamente la lógica colonial, este artículo propone un
contraste teórico que privilegie las formas indígenas de
comprender el mundo. Para ello, se recurre al perspec-
tivismo amerindio de Viveiros de Castro (2004), el cual
ofrece claves para entender el cuerpo y lo animal no como
oposiciones a lo humano, sino como formas de relación
y transformación entre seres, expresión de una multinatu-

ralidad en abierta tensión con la obsesión occidental por
la homogeneidad. En el presente estudio, se analizan de
manera conjunta el cuerpo y la animalidad, entendidos
como dimensiones interrelacionadas dentro de las onto-
logías indígenas, cuya desarticulación y demonización
por los misioneros forma parte del proceso de reorde-
namiento colonial. En conjunto, este andamiaje teórico
busca articular una lectura crítica que dé cuenta tanto de
la racionalidad misional como de las huellas, fragmenta-
rias pero significativas, de los horizontes indígenas. De
ahí que se presente primero el pensamiento occidental
expresado por religiosos y colonos para proponer, al final,
algunos datos sobre la relación de los nómadas con los
animales. Estas bandas, que incluían diversas naciones
del septentrión, compartían ciertos principios de relación
ritual, económica y simbólica con la fauna local, aunque
sus prácticas no eran homogéneas entre sí. Se han identi-
ficado por lo menos cuatro familias lingüísticas y más de
doscientos grupos étnicos (Griffen 1969; Valdés 2017).

La relevancia teórica del presente artículo radica en
mostrar que la demonización del cuerpo y de la anima-
lidad indígenas no puede entenderse únicamente como
un ejercicio del poder militar o político, sino como una
transformación profunda de los imaginarios que se conso-
lidó durante la Colonia. El marco teórico elegido permite
comprender cómo los misioneros reordenaron las for-
mas de concebir el cuerpo, la naturaleza y la vida social,
desarticulando ontologías indígenas y remplazándolas
por interpretaciones cristianas. Al confrontar la mirada
colonial con las lógicas propias de los pueblos indígenas,
se revela un espacio de disputa simbólica en el que la
dominación se entrelaza con la resistencia y la adapta-
ción. Esta perspectiva permite repensar la Colonia no
solo como imposición, sino como un escenario de tensio-
nes cuyo resultado redefinió los horizontes culturales del
septentrión novohispano.

Por ello, a través del análisis de diversas fuentes mi-
sionales (entre ellas, cartas anuas de jesuitas o crónicas
de franciscanos como Alonso de Benavides y Bartholo-
mé García), el objetivo del presente artículo es investigar
cómo los misioneros del norte de la Nueva España demo-
nizaron las creencias indígenas centradas en lo animal,
contrastándolas con las concepciones que los pueblos
originarios atribuían a la fauna.

BESTIAS DEL DEMONIO: LOS ANIMALES EN EL
IMAGINARIO MISIONAL

En los discursos de los misioneros del norte novohis-
pano, los animales fueron transformados en signos de
alteridad negativa. Lejos de ser simples criaturas de la na-



Casas y Valdés, Demonización del cuerpo y de la animalidad indígena 119

turaleza, se convirtieron en símbolos cargados de maldad,
asociados con el demonio y con prácticas consideradas
idolátricas de los pueblos indígenas. Esta práctica no es
nueva, sino que responde a la tradición occidental que
se había forjado en la Antigüedad y la Edad Media. El
discurso occidental sobre lo animal surge, por ejemplo,
con la Investigación sobre los animales de Aristóteles o
la Historia natural de Plinio el Viejo. Aristóteles llega a
considerar una dimensión moral de los animales, ya que
buscan el bien y huyen del dolor, lo que no los convierte
en simples artefactos o máquinas, sino que poseen la ca-
pacidad de buscar lo conveniente para sí mismos (Vélez
2018). En Plinio, por otro lado, se menciona a animales
o seres fantásticos que habitaban en las fronteras de la
civilización. Este imaginario llegó a plasmarse en la ma-
terialidad en mapas como el Mapamundi del Salterio de
la Biblioteca Británica del siglo XIII, el Atlas Catalán
de Abraham Cresques del siglo XIV o el bestiario ame-
ricano de Piri Reis del siglo XVI (Ramírez Ruiz 2015).
Uno de esos seres fantásticos fue el dragón, que los auto-
res medievales convirtieron en rey de las serpientes, lo
que les permitió establecer un vínculo entre la serpiente
del Génesis y el dragón del Apocalipsis y, de este modo,
relacionar el principio del Viejo Testamento y el final del
Nuevo, simbolizando la victoria sobre el mal (Pastoreau
2019).

La recopilación del saber clásico sobre la Naturaleza
se reunió en lo que se considera el primer bestiario oc-
cidental, el Physiologus, escrito en Alejandría alrededor
del siglo II, en el cual el saber de la Naturaleza se compa-
gina con la teología cristiana. El texto sufrió un proceso
de transformaciones en el que se añadieron, además de
las alegorías religiosas, las moralizantes, y un incremen-
to de otras fuentes, sobre todo las Etimologías de san
Isidoro de Sevilla (Luna Mariscal 2002). Un ejemplo
concreto sería el castor, que según el texto se arrancaba
los testículos, pues eran preciados para los cazadores. En
ese sentido, el Physiologus recomendaba que el hombre
debía arrancar de sí el pecado de la lujuria y arrojarlo
al demonio (Raposo 2020). Por su parte, el Physiologus
inspiró toda una serie de bestiarios medievales, de los
cuales destacan los franceses de Philippe de Thaün y de
Guillaume le Clerc, así como los ingleses de Rochester
y Aberdeen, todos ellos elaborados entre los siglos XI y
XII. La descripción de los animales en estos bestiarios
se amplía, siguiendo la moral de la época. Para ilustrar
el caso, el bestiario de Aberdeen representaba al diablo
asociado con algunas bestias o aves específicas, tales co-
mo el dragón, el lobo, la serpiente, el simio, el zorro, el
halcón, la ballena, el cuervo o la perdiz, comparando su

comportamiento natural con los vicios espirituales del
demonio (Beal 2025).

Esta demonización de la fauna no fue solo una re-
ferencia, sino una estrategia discursiva para reforzar la
separación entre la civilización cristiana y el mundo sal-
vaje, ya que en este la naturaleza debía ser domesticada
al mismo tiempo que los cuerpos y las creencias. En
este sentido, los animales operaron como figuras que
legitimaron la acción evangelizadora, al tiempo que re-
velaron cómo lo natural se convirtió en un terreno de
disputa espiritual y cultural. En la animalia americana,
una comparación ilustrativa se encuentra en la mazacóatl,
serpiente-venado, que por sus dos cuernos y por ser usada
entre los nahuas como afrodisiaco, fue asimilada al dra-
gón medieval y al pecado de la lujuria por franciscanos
como fray Ioan Baptista (Alcántara 2005). Ahora bien,
cabe destacar que no todos los animales fueron juzgados
con la misma vara, ya que algunos fueron relacionados
con lo bondadoso como el león, el fénix, el pelícano o el
ciervo (Martín Pascual 2023).

Para los misioneros del norte novohispano, herederos
culturales del cristianismo primitivo y medieval, ciertos
animales estaban marcados por signos de bondad o de
pecado. El león, el buey y el águila, por ejemplo, reflejan
los atributos que el cristianismo asignó a los evangelis-
tas Marcos, Lucas y Juan. No obstante, la iconografía
cristiana otorgó del mismo modo categorías negativas a
diversos animales como el zorro, la serpiente, el tecolote
o el bisonte, vinculándolos con lo demoniaco, lo que sir-
vió para proyectar en la fauna americana un imaginario
que reforzaba la distinción entre lo sagrado y lo profano.
De esta manera, los animales se convirtieron en metá-
foras vivas dentro del proceso misional, al tiempo que
legitimaban la labor evangelizadora frente a un mundo
que era percibido como peligroso.

Las reglas de la episteme postuladas por Foucault
(1968) proponen que existe un conglomerado de condi-
ciones históricas que delimitan y hacen posible la repre-
sentación del mundo. Cada época condiciona al sujeto
para que ordene su realidad en estructuras que operan
en la construcción de discursos. Así, el pensamiento me-
dieval permitía que el conocimiento extrajera lecciones
morales de la naturaleza, por ejemplo, de los animales,
bajo la premisa de que Dios tenía un plan para los hom-
bres que podía ser reflejado en ellos. Este proceso se
inserta en lo que Le Goff (1991) y Wunenburger (2008)
conceptualizaron como imaginario; es decir, un sistema
de símbolos y representaciones que median entre la expe-
riencia y el orden cultural, pues ofrecen claves de sentido
que articulan lo real, lo mítico y lo sagrado.



120 América Crítica 9(2): 117–127, 2025. ISSN: 2532-6724

De esta forma, el imaginario cristiano de animales
como el zorro puede ser trazado desde la Edad Media.
Según Le Goff, el zorro encarna la trampa y el engaño,
y su imagen fue diabolizada en el siglo XIII, hasta con-
vertirla, finalmente, en el tramposo: “Tal es la figura del
zorro, entre la admiración y el odio, encarnación de com-
portamientos que se degradan de la inteligencia hacia el
engaño y la traición por medio de la astucia” (Le Goff
2008: 210). La relación con el zorro también tiene su
origen en la Biblia, en libros como los de Ezequiel 13:4,
Lamentaciones 5:18 o Lucas 13:32. Estas categorías mo-
rales fabricadas desde la Antigüedad y continuadas en el
Medioevo fueron atribuidas a los grupos indígenas del
septentrión novohispano. En la misión jesuita de Santa
María de las Parras, el misionero Juan Agustín de Espi-
nosa comentaba que la cristianización de los ancianos
era difícil debido a su maldad inherente:

“quanto de la malicia de los viejos, que, entre ellos
están, que, como están hechos a sus malas costumbres,
y no han olvidado sus antiguas libertades y ydolatrías,
lleban mal que sus hijos y nietos se sujeten al suave yugo
y carga ligera de Christo, turbándolos y ynquietándolos
con sus marañas y ardides diabólicos, aborreciendo y
persiguiendo, con furia infernal, a los ministros de el
evangelio” (“Carta Anua de la Provincia de México desde
Abril de 1600 hasta el de 1602” 1981: 675).

Dicho misionero llegó a describir a un viejo que se
burlaba de la religión imitando las acciones de los cristia-
nos:

“haze una gran reverencia, y híncasse de rodillas. Da-
se golpes en los pechos, como ve hacer a los christianos;
pone las manos, y quédase mirando asia arriba; tan dissi-
mulado y sereno que, a quien no le conoce, se le figurará
un Sant Hyerónimo o Pablo, primer ermitaño, y no es eso
sino una zorra” (676).

De igual forma, el cuerpo fue descrito en condiciones
negativas. Se debe recordar que en la tradición cristiana
Lucifer, el ángel de la luz, era un ser bello, pero que se
transformó en un ente desagradable debido a su maldad.
Umberto Eco (2007) mencionaba que lo considerado
como fealdad en Occidente se relacionaba con lo demo-
niaco, por ello la estética posee dimensiones morales.
Así, no sorprende que el jesuita Juan Agustín describiera
al anciano de la siguiente forma:

Es el viejo de tal modo y figura que, puesto
en una plaça ynsigne, qual es la de Madrid o
México, vendría todo el mundo a verlo como
un sátyro o fauno. Tiene al pie de cien años, de
mediana estatura, la melena crescida, la cara

arrugada, visco de un ojo, las uñas largas, y
los miembros requemados de el sol; fiero en
el aspecto, y con ser tam viejo, es tam vivo,
suelto y ágil, que parece un espíritu (“Carta
Anua de la Provincia de México desde Abril
de 1600 hasta el de 1602” 1981: 676).

Zorro, sátiro o fauno, el imaginario cristiano tomó
ciertos animales, reales o mitológicos, para dotarlos de
cualidades malignas que debían ser vencidas, al igual
que había sido derrotado el Demonio, personificado en
la imagen de una serpiente (Gén. 3:1–5). Este trasfondo
simbólico cobró especial relevancia en América, donde
las sociedades amerindias atribuían a la serpiente un ca-
rácter sagrado y protector, lo que para los misioneros
representaba una evidencia más de la presencia del De-
monio en sus creencias. Incluso, la Serpiente Emplumada
era considerada, tanto por mayas como por mexicas, un
ser mítico-fundacional (Lafaye 2014), mientras que, pa-
ra los nómadas del noreste, se han encontrado cuevas
mortuorias donde los cuerpos portan objetos, entre ellos,
cascabeles de víbora, lo que resalta la relevancia del ani-
mal (González Arratia 1999). Aunque la importancia de
la serpiente en los panteones mesoamericanos es sin duda
significativa, cabe señalar que estos ejemplos no preten-
den abarcar la totalidad de dichos sistemas de creencias,
sino ilustrar casos prominentes (como los de Kukulkán
y Quetzalcóatl) que permiten comprender el contraste
con las prácticas culturales descritas en el septentrión.
Justamente, al norte de Mesoamérica, los misioneros
describieron algunas prácticas culturales que igualmente
fueron sometidas al proceso de demonización.

En su Memorial de 1634, el franciscano Alonso de Be-
navides (Benavides 2021) describía una práctica guerrera
de la nación Zuñi del Nuevo México. Los indios utiliza-
ban veneno de serpiente para empapar las puntas de sus
flechas, empero, el misionero encasilló dicha destreza
militar en lo que él consideró una idolatría, inspirada,
por supuesto, por el Demonio (93–94). Asimismo, la
serpiente podía ser utilizada como metáfora. El jesuita
Andrés Pérez de Ribas, líder provincial de la Nueva Espa-
ña, comentaba igualmente en el siglo XVII que algunos
hechiceros de la nación yaqui utilizaban sermones para
alejar al pueblo del cristianismo: “no obstante, que ya el
pernicioso sermon, y platica que hizo el Indio hechice-
ro, como ponçoña de serpiente infernal avia cundido, y
penetrado a estos otros pueblos” (Pérez de Ribas 1645:
308). Por otro lado, para la provincia de Sinaloa, llegó a
mencionar que el Demonio “muchas vezes se les aparecia
en tie[m]po de su Ge[n]tilidad, habla[n]doles en figura de



Casas y Valdés, Demonización del cuerpo y de la animalidad indígena 121

animales, pescados ò serpientes [. . . ] y aunque la figura
de animal, o serpiente en que se les aparecia el demonio,
la obserbavan y pintavan a su modo, y tal vez levantavan
alguna piedra, ò palo a manera de Idolo” (18).

Así como Dios sentenció a la serpiente a arrastrarse
sobre su vientre (Gén. 3: 14), dividió a los animales entre
puros e impuros. En esta segunda categoría entrarían los
animales que se arrastran por el suelo y que sufrirían de
igual forma el arsenal discursivo de demonización (Lev.
11: 41–45). De esta manera, los reptiles serían conside-
rados impuros, por lo que los hombres deberían alejarse
de ellos para no contagiarse de dicha impureza. En la
misión jesuita de Parras, los misioneros mencionaban en
1596 que una india adoraba a una lagartija a manera de
deidad; por ello, los ignacianos la dotaron de atributos
demoniacos, para lanzarla finalmente al fuego (“Carta
Anua de la provincia de México de 1596” 1976).

La condena simbólica de reptiles como la lagartija
no fue un caso aislado, ya que aves nocturnas, en espe-
cial el tecolote, también resultaron bajo la sospecha de
lo diabólico. En Mesoamérica, el franciscano fray An-
drés de Olmos redactaba en su Tratado de hechicerías
y sortilegios de 1553, que el Diablo se aparecía a los
indios de Cuernavaca bajo la figura de hombre-tecolote.
Mientras que en Amecameca al indio don Juan “ya se le
había aparecido el hombre-tecolote (el Diablo), parecido
a un mono. Muchas cosas se le aparecen a uno cuando su
corazón así lo desea, si Dios no le detiene” (Olmos 1990:
45).

Gadamer (1999) estipula que el proceso hermenéutico
produce un imaginario a partir de una tradición y que
se retoma para su propia reproducción. Se habla, por lo
tanto, de un mundo de referencias, un proceso por el cual
entendemos textos o eventos históricos al fusionar nues-
tro propio horizonte de comprensión con el del pasado.
De este modo, no resulta ilógico observar que –más de
doscientos años después que Olmos, en 1760, y más de
mil kilómetros hacia el norte, en Texas– otro franciscano,
Bartholomé García (1760), retomara la figura del tecolote
para demonizar las creencias indígenas. En su Manual
de confesiones, García interrogaba a los indios sobre el
primer mandamiento cristiano: “Amarás a Dios sobre to-
das las cosas”. La lista de preguntas del misionero tenía
como objetivo vigilar y captar las idolatrías de los indios,
por lo que preguntaba: “Quando canta el Tecolote, û otro
pajaro, ô quando llora algun animal crees algo?” (7), pa-
ra posteriormente añadir: “Has llamado á el demonio?”
(8). El Diablo por lo tanto fue igualmente representado,
según el imaginario de los misioneros, bajo la figura del
ave nocturna.

El repertorio simbólico de demonización no se detuvo
en aves y reptiles, alcanzó igualmente a los grandes ani-
males de la llanura, como los venados y los bisontes, que
en el norte novohispano desempeñaban un papel central
en la vida espiritual y cotidiana de los pueblos indígenas.
Si bien el conquistador Pedro Menéndez de Áviles no
forma parte del discurso propiamente misional, su carta
fechada en 1566, dirigida al jesuita Diego de Avellaneda,
revela que la interpretación de determinadas prácticas
indígenas como idolátricas –en este caso, la referencia
hacia los venados– no era exclusiva de los religiosos. Este
tipo de imaginario demonizante circulaba también entre
militares y autoridades coloniales, mostrando la amplitud
con la que ciertas categorías permeaban la comprensión
del mundo indígena: “las cerimonias destos, por la mayor
parte, es adorar el sol y la luna y benados muertos [que]
tienen por idolos y otras alemanias; y cada año hazen
tres o quatro fiestas de sus devociones [. . . ]” (Menéndez
de Áviles 1946: 92).

Por otro lado, el franciscano Alonso de Benavides
comentaba en 1634 que los Apaches Vaqueros adoraban
a los bisontes como su Dios. El bisonte, que en las cróni-
cas coloniales es nombrado cíbolo, era una de las fuentes
fundamentales de sustento para los grupos indígenas del
norte novohispano, no solo para la comida, sino también
para la creación de cuerdas para los arcos hechas con
nervios, vestido, calzado, pieles para tiendas y comercio
con otros grupos culturales. El misionero comentaba que
la conversión de los Apaches Vaqueros comenzó cuando
llegaban a los pueblos “a vender pellejos adobados de
cíbolas, que siempre les trataban de Dios” (Benavides
2021: 112).

En suma, la demonización de reptiles, aves y mamí-
feros no solo revelaba la carga moral que los misioneros
proyectaban sobre la naturaleza, sino que también eviden-
ciaba un intento sistemático por desmontar los vínculos
espirituales que los pueblos indígenas mantenían con los
animales. Cada discurso formaba parte de una estrategia
de control simbólico destinada a subordinar los imagina-
rios nativos al horizonte cultural cristiano. Sin embargo,
para comprender la profundidad de este choque cultural,
es necesario adentrarse en la manera en que los propios
indígenas concebían a los animales: no como entes de-
moniacos, sino como figuras sagradas y mediadoras de
la vida social, económica y espiritual.

LAS RELACIONES CON ANIMALES ENTRE LOS
NÓMADAS

Tomando como base el pensamiento religioso de los mi-
sioneros –al ser el registro más extenso y recurrente con



122 América Crítica 9(2): 117–127, 2025. ISSN: 2532-6724

el que contamos– resulta indispensable revisar, en la me-
dida de lo posible, la cosmovisión de los nómadas. Si
bien estos no dejaron ningún escrito, legaron múltiples
testimonios a través de lo registrado por los conquistado-
res y de las no pocas expresiones de orden gráfico a través
de los milenios en que habitaron la región. Estos hechos
pueden ser traducidos en lo que Paul Ricœur (2001) lla-
mó acción. La acción, en tanto texto, se inscribe en una
lógica de encadenamientos de acciones que constituyen
una estructura del relato. Por consiguiente, una acción
implica una serie más grande de actos; es decir, cada una
permite el nacimiento de otras: se cierra, pero al mismo
tiempo se abre hacia dimensiones más amplias. De es-
ta manera, una acción se fija a un discurso y debe ser
analizada por lo que el texto proyecta entre líneas y no
por lo que dice el autor. Así, la acción no es per se solo
acción, sino que posee un sentido. En un libro excepcio-
nal, que aún es muy útil, Giuliano Gliozzi dio un lugar
a los escritos europeos sobre los indígenas americanos
(como mexicas, mayas o quechuas) tomando el término
antropología a partir de las muchas descripciones que
se publicaron sobre estos. Interpreta esas crónicas como
discursos ideológicos para justificar el dominio de los
naturales. Al mismo tiempo, analiza las referencias a las
fuentes tanto bíblicas como clásicas (griegas y latinas) co-
mo elemento de justificación de la “guerra justa” (Gliozzi
1977).

Revisando los vestigios que hoy calificamos como
arqueológicos, para los grupos indígenas eran objetos de
uso para la vida individual o colectiva, así como expre-
siones cargadas de una enorme fuerza simbólica que nos
interpela. Y, si bien no podemos comprender plenamente
(bajo nuestros modelos teóricos) lo que significaba cada
petrograbado, cada pintura rupestre, pretendemos esfor-
zarnos en buscar repeticiones, establecer comparaciones
o, incluso, escuchar interpretaciones de los colonos, mi-
sioneros y burócratas; aunque sepamos de antemano que
ellos tenían referencias legales, lingüísticas, cristianas
y económicas acumuladas durante siglos que eran radi-
calmente otras que las occidentales. También es preciso
recordar que, desde los romanos, pasando por los reinos
godos, hasta los reyes cristianos, los ibéricos vivieron
una historia de larga duración y experimentaron, en su
mayoría, la opresión de los estamentos nobles, los reli-
giosos y los militares, lo cual los marcó. Así que nos
topamos con el encuentro de dos tradiciones milenarias,
la del nomadismo y la del cristianismo: los intercambios
que sostuvieron luego de la conquista no se explicarían
sin tener en cuenta estas genealogías históricas tan di-
versas, tan opuestas y tan absurdas para cada una de las

colectividades en conflicto.
Ha parecido necesario presentar algunos ejemplos de

la expresión gráfica de los indígenas y mostrar que su
cultura de ninguna manera tiene referencias al Diablo o a
alguna entidad que tuviese características parecidas, co-
mo lo propusieron los padres jesuitas, los franciscanos y
los militares. Este ejemplo permite notar que dos culturas,
ambas milenarias, se enfrentan y se vuelven mutuamente
incomprensibles, aunque una de las dos fue la que triunfó,
debido a su desarrollo armamentista. La obsesión por el
Demonio no debe sorprendernos, puesto que el mismo
fundador de la Compañía de Jesús, san Ignacio de Lo-
yola, fundamentó en sus Exercicios Spirituales, desde la
primera meditación, la idea de que nada más había dos
banderas, es decir, dos posibilidades para la vida de un
cristiano, la de Jesús o la del Diablo. Por lo tanto, debía
escogerse una: “la una de Christo, summo capitán y señor
nuestro; la otra de Lucifer, mortal enemigo de nuestra
humana natura” (Loyola 1962: 79). Por ello, los jesuitas
estaban marcados por la certeza de que lo diabólico era
un poderío de las fuerzas del mal que se contraponía al
triunfo de Cristo.

Así, dejando de lado los conceptos de los religiosos
–no solo de los jesuitas, sino también de los franciscanos y
dominicos– parece prudente y necesario analizar la cultu-
ra indígena en torno a de los animales que conocían, que
cazaban para comer, que consideraban sagrados o que re-
lacionaban con seres superiores o sagrados. Al respecto,
conviene citar el término multinaturalismo de Viveiros
de Castro (2004), que señala una diferencia entre el pen-
samiento amerindio y el denominado multiculturalismo.
Este último se basa en la unicidad de la naturaleza y la
multiplicidad de culturas, mientras que el multinaturalis-
mo versa sobre la unidad del espíritu y la universalidad
de los cuerpos.

Ahora bien, lo primero que nos revelan los trabajos
arqueológicos es que los nómadas tenían la necesidad de
reproducirse. Ninguna sociedad puede sobrevivir sin la
reproducción, tanto biológica´como cultural. La primera
se apoya en los elementos que les brindaba la naturale-
za. Al repecto es importante precisar que no debemos
elaborar generalizaciones sobre la alimentación de las
distintas etnias, porque cada una gozaba y aprovecha-
ba lo que estaba en su propio dominio geográfico. Los
coahuileños nombraban un espacio como Cíbola,1 una

1 Debe distinguirse entre el Cíbola mítico al que aluden diversos
cronistas del noroeste, cuyos sentidos han sido analizados por Agui-
lar Aguilar (2015), en su estudio introductorio a los textos de fray
Marcos de Niza, el virrey Antonio de Mendoza y el militar Francisco
Vásquez de Coronado, y el Cíbola mencionado en este artículo, pro-



Casas y Valdés, Demonización del cuerpo y de la animalidad indígena 123

referencia clara a la sabana en que pastaban los bison-
tes. Si nos acercamos al desierto, la oferta alimenticia
cambia radicalmente. Donde un jesuita escribió que todo
era desolación, sequía, espinas y animales ponzoñosos,
en realidad vivían comunidades indígenas organizadas.
Ello se comprueba porque, en pleno desierto, se hallan
morteros en la roca viva, lo que indica que ahí prepararon
sus alimentos; además, el hecho de que se enfrentaran
continuamente con los españoles, sugiere que estaban
bien nutridos y tenían la energía suficiente para ello. Las
lagunas muestran otro tipo de oferta: peces, patos, cala-
baza, maíz y, evidentemente, mamíferos. Así podríamos
seguir recuperando áreas en que se localizaban suminis-
tros tanto de la flora como de la fauna. También existen
referencias sobre la adopción de convenciones interétni-
cas para compartir frutos, como la tuna o aún los cíbolos.
Lo anterior nos permite ver que la reproducción biológi-
ca ocurrió de manera efectiva durante milenios (Valdés
2017).

Todos, unos más que otros, tenían al venado como re-
curso fundamental para su consumo. No obstante, además
de comerlo, lo consideraban sagrado. Se han localizado
casi mil figuras de venados en petrograbados y pinturas:
es el animal privilegiado por los artistas indígenas. Otros
mamíferos fueron representados en el arte gráfico solo
en contadas ocasiones: pocos bisontes, casi ningún oso
–a no ser sus huellas– tortugas, lagartijas y serpientes, así
como no pocos insectos y algunas aves, como el guajolo-
te. Ya en la etapa colonial aparecerán grabados y pinturas
de caballos. Sin ninguna comparación, el ciervo fue, por
mucho, el más representado. Completemos la informa-
ción recordando que algunas pinturas rupestres tienen
alrededor de 3,000 años, lo que muestra una continuidad
a través de un extenso periodo (Turpin 2010). Para Vi-
veiros de Castro (2004), dicha relación corresponde al
perspectivismo, el cual no se aplica a todos los animales,
sino a los depredadores y a las presas humanas. El relati-
vismo amerindio se asocia al valor simbólico de la caza y
al chamanismo. En este sentido, la caza es una cuestión
simbólica en la que los animales poseen espiritualidad y,
de este modo, se convierten en el prototipo extra-humano
del Otro.

En segundo lugar, parece significativo recordar que
los indígenas hicieron frecuentemente sacrificios de ani-
males para ofrendarlos a quienes consideraban seres tras-
cendentes. Si bien no podemos asegurar que el concepto

pio del noreste novohispano. Mientras el primero forma parte de un
imaginario narrativo asociado a ciudades fabulosas, el segundo alude
a la presencia de grandes mamíferos que pastaban en la región y que
constituían un recurso fundamental para las bandas nómadas.

de dios sea el más apropiado, es probable que se aproxi-
me. Los indicios sugieren que el Sol, la Luna y Venus
tenían un lugar en su altar: eran seres hierofánicos (mani-
festación de lo sagrado que brilla). Incluso, el franciscano
fray Isidro Félix de Espinosa, quien conocía la lengua de
los coahuileños, escribió en el siglo XVIII que los indios
le mencionaron que al morir irían a un lugar donde habría
muchos venados (Espinosa 1746). Ahora bien, en un be-
llo petrograbado, un indígena –que podría ser un chamán
o, sencillamente, un dirigente– ofrendó un puma al sol.
Levanta al felino sobre sus brazos estirados mientras que
el astro aparece en el cielo. Es raro encontrar grabados de
pumas, excepto en algunos petrograbados, como se expo-
ne más abajo. Sabemos que era un puma porque ningún
otro felino tiene cola larga. Esta ofrenda sacrificial no
tiene ninguna otra explicación fuera de sí misma. Sin em-
bargo, conocemos varias muestras más con dedicatorias
distintas para el sol (Valdés et al. 2015). Otro caso se trató
en el capítulo “Astrología y religiosidad” (Valdés 2007)
en el que se presenta el hecho relatado por un jesuita en
la misión de Mapimí, en el que se describe la reacción
de pánico de los indios frente al Cometa Haley en 1607.
Para que el cometa se alejara, le hicieron ofrendas de
pequeños animales como conejos, ratones, viborillas y
otros arrojándolos a la lumbre para que subiera con el
humo al cielo (este concepto lo encontramos igualmente
entre hebreos, griegos, romanos y españoles), lo que indi-
ca que consideraban esos holocaustos como un presente
para el astro. Otros casos aparecen en crónicas, cartas
anuas o informes de obispos, pero los ejemplos expues-
tos son prueba de que habían adoptado en sus culturas la
creencia en seres trascendentes a los que debían rendir
culto (Armstrong 2005).

Finalmente, debemos tomar en cuenta las pinturas ru-
pestres y algunos petrograbados en los que los indígenas
expresaron sus creencias bajo la influencia de estados
alterados de conciencia, experimentados bajo el efecto
de algún enteógeno como el peyote. En estas representa-
ciones en rocas o socavones, muchos chamanes aparecen
volando; una pintura expone hasta cien. Pero el punto
central aquí es el hecho de que unos cuantos chamanes,
no todos, fueron pintados como figuras de ave, de puma,
de oso o de venado. Era el humano quien se transformaba
gradualmente en animal. ¿Qué pudo haber significado
para ellos? No podemos saberlo con certeza, aunque sí
intuirlo. Podríamos recurrir al concepto de nahual, muy
común entre los mexicas. No obstante, el franciscano
José Arlegui (1737), que hablaba náhuatl, otomí y gua-
chichil –con la que el fraile estaba familiarizado por haber
vivido entre ellos en el norte novohispano– narraba que



124 América Crítica 9(2): 117–127, 2025. ISSN: 2532-6724

Figura 1: Cornamenta de venado con listados, municipio de Ramos Arizpe, Coahuila. Fotografía de Miguel Reyna.

las naciones indias que vivían en la sierra, una vez que
nacía un bebé, realizaban:

una ceremonia diabólica [. . . ] llevan a los re-
cien nacidos à las orillas de los rios, y ojos de
agua, y bañandolos varias veces, les señalan
Nagual para que sea su patron toda la vida:
de suerte, que es como un baptismo inventado
por el Demonio, pues como nosotros ponemos
nombres de Santos, à los que baptizamos, para
que sean sus intercessores; assi ellos en sus dia-
bolicos baños señalan â cada uno un animal, ò
del aire, ò de la tierra, ò del agua, para que toda
la vida le assista, y cuide de su encomendado:
y à este llaman Nagual, viviendo tan ciegos
en este infernal patrocinio, que si el Nagual es
Osso, juzgan que se transforman en Ossos, si
es Cayman, en Caymanes, y como el Demo-
nio los tiene tan engañados, finge la imagen
de estos animales à su vista, y juzgan que se
transforma en ellos con certeza (157)

Las tensiones entre lo animal y lo humano se observan
en estas narraciones; mientras que para los occidentales
el chamanismo era una manifestación del demonio, para
los grupos indígenas era la expresión de su cosmovisión.
Para Viveiros de Castro (2004), el chamanismo se defi-
ne como la habilidad de cruzar las barreras corporales,
la capacidad de construir diálogos transespecíficos y la
posibilidad de volver para contar la historia. Se trata de
hacer política, diplomacia; es decir, entender el multi-
naturalismo como una política cósmica. Para la política
chamánica, cada acontecimiento es una acción intencio-

nal del agente. Lo que nosotros llamamos “naturaleza” es,
en realidad, la cultura de los Otros. Los animales, por lo
tanto, pueden también ser “gente”: poseen capacidad de
acción, son agentes, tienen alma o espíritu y, por lo tanto,
un punto de vista. Estos no-humanos denominados “gen-
te” se ven morfológica y culturalmente como humanos.
Las indumentarias animales que los chamanes utilizan en
los rituales, a manera de “ropas”, no son simples objetos,
sino instrumentos para desplazarse por el cosmos.

Desde esta perspectiva, si todos los seres tienen al-
ma, ¿en qué se distinguen de los humanos? Ellos tienen
diferentes cuerpos, entendidos no de manera fisiológica,
sino desde las singularidades de cada cuerpo: “Lo que
estoy llamando cuerpo, por lo tanto, no es sinónimo de
fisiología distintiva o de anatomía característica, sino un
conjunto de maneras o modos de ser que constituyen un
habitus” (56); así, el perspectivismo es un manierismo
corporal.

CONCLUSIONES

Hemos presentado las concepciones de dos culturas su-
mamente disímiles en sus conceptos sobre la relación
humano–animal. La incopatibilidad entre ambas era tal
que solo podía derivar en rupturas o malentendidos cuan-
do no, interpretaciones de menosprecio expresadas abier-
tamente, como se sustentó en la primera sección de este
trabajo. Se debe anotar que, por parte de los cristianos,
especialmente jesuitas y franciscanos, la relación con los
nómadas estuvo marcada por una profunda intolerancia.
Estos últimos, de manera forzada, fueron adoptando las
creencias y valores cristianos no tanto por convicción,



Casas y Valdés, Demonización del cuerpo y de la animalidad indígena 125

Figura 2: Indígena haciendo una ofrenda al sol, municipio de Ramos Arizpe, Coahuila. Fotografía de Miguel Reyna.

sino por conveniencia o, quizás, mejor dicho, por sobre-
vivencia. Tenemos datos suficientes como para saber que
muchos indígenas usaban las misiones como refugio con-
tra los esclavistas y contra los mismos colonos que los
secuestraban. La misión tenía como protectores a los reli-
giosos, estos a los obispos y los obispos al rey (en varios
casos a las reinas madres o consortes). Diversos testimo-
nios documentales demuestran que los indígenas huían
de las haciendas de sus encomenderos para esconderse
en una misión. Así, el dominio de la cultura occidental se
consolidó tanto por la presión del contacto impuesto co-
mo por la ejecución de la llamada “guerra justa” (Valdés
2022).

Una vez analizado lo anterior, podemos señalar que
el estudio de las concepciones indígenas y europeas en
torno a la relación humano–animal revela no solo una di-

ferencia ontológica profunda, sino también una lucha por
la interpretación del mundo natural. Entre los principales
hallazgos se encuentra la constatación de que la cosmovi-
sión indígena, fundamentada en la interdependencia y el
respeto hacia los seres no humanos, fue sistemáticamente
deslegitimada por los discursos coloniales que asociaban
la animalidad con la barbarie. Nuestro objetivo de com-
prender cómo los imaginarios europeos transformaron las
formas indígenas de entender la vida animal, y con ello,
la relación entre cultura y naturaleza, se ha cumplido,
en tanto hemos identificado los mecanismos ideológicos
de imposición. No obstante, quedan aún aspectos por
desarrollar en torno a las resistencias y reapropiaciones
simbólicas que los pueblos originarios articularon frente
a dicha dominación.

Como se ha apreciado, las diferentes aristas de inves-



126 América Crítica 9(2): 117–127, 2025. ISSN: 2532-6724

Figura 3: Shaman, norte de Coahuila, en el municipio de Zaragoza. Fotografía de Miguel Reyna.

tigación del tema hacen viable la expansión de nuevos
puntos de reflexión posibles. Por ello, quedan abiertas
líneas de análisis futuras sobre la pervivencia de imagi-
narios animales en los rituales, relatos orales y prácticas
contemporáneas de las comunidades del norte novohis-
pano. Entre las limitantes del estudio se encuentran la
escasez de fuentes indígenas directas y la mediación casi
total de los testimonios europeos, lo que obliga a una
lectura crítica y comparada de los textos coloniales. Asi-
mismo, se reconoce que este estudio no profundiza en
las posibilidades de comprensión del Otro desde los mar-
cos epistemológicos misioneros. Si bien se analiza la
lógica colonial de demonización, queda pendiente una
exploración más amplia de cómo los propios religiosos
interpretaban e intentaban comprender las prácticas indí-
genas desde las categorías de su formación cristiana. Sin
embargo, el aporte teórico del presente trabajo radica en
articular una mirada interdisciplinaria; mientras que, en
el plano práctico, ofrece claves para repensar la relación
humano–animal desde perspectivas no antropocéntricas
y, con ello, enriquecer el diálogo contemporáneo sobre
la diversidad ontológica y ecológica de nuestro pasado
común.

REFERENCIAS

Alcántara, Berenice. 2005. “El dragón y la mazacóatl. Las cria-
turas del infierno en un explemplum en náhuatl de Fray
Ioan Baptista”. Estudios de cultura náhuatl 36:383-422.

Armstrong, Karen. 2005. Breve historia del mito. Salamandra.

Beal, Jane. 2025. “The Devil’s Threat in Medieval Bestiaries:
Recognizing and Resisting Evil in the Dragon, Serpent,
Wolf, Fox, Ape, Whale, Hawk, Partridge, and Raven”.
Ítaca: Revista de Filologia, n.o 16, 149-186. https://doi.
org/10.14198/itaca.28809.

Benavides, Alonso de. 2021. El memorial de 1634. Editado por
Belén Navajas Josa. Universidad Francisco de Vitoria.

“Carta Anua de la provincia de México de 1596”. 1976. En Mo-
numenta Mexicana, VI. Institutum Historicum Societatis
Iesu.

“Carta Anua de la Provincia de México desde Abril de 1600
hasta el de 1602”. 1981. En Monumenta Mexicana, VII.
Institutum Historicum Societatis Iesu.

Eco, Umberto. 2007. Historia de la fealdad. Lumen.

Espinosa, Isidro Félix de. 1746. Chronica apostolica y se-
raphica de todos los colegios de propaganda fide de
esta Nueva España. Impressora del Real, y Apostolico
Tribunal de la Santa Cruzada.

Foucault, Michel. 1968. Las palabras y las cosas. Una arqueo-
logía de las ciencias humanas. Siglo XXI.

https://doi.org/10.14198/itaca.28809
https://doi.org/10.14198/itaca.28809


Casas y Valdés, Demonización del cuerpo y de la animalidad indígena 127

Gadamer, Hans-Georg. 1999. Verdad y método. Ediciones
Sígueme.

García, Bartholomé. 1760. Manual para administrar los santos
sacramentos. María de Rivera.

Gliozzi, Giuliano. 1977. Adamo e il nuovo mondo. La nas-
cita dell antropologia come ideologia coloniale: dalle
genealogie bibliche alle teorie razziale. La Nuova Italia.

González Arratia, Leticia. 1999. Museo Regional de la Laguna
y la Cueva de la Candelaria, México. CONACULTA-
INAH.

Griffen, William B. 1969. Culture Change and Shifting Popu-
lation in Central Northern Mexico. University of Arizona
Press.

Lafaye, Jacques. 2014. Quetzalcóatl y Guadalupe. La forma-
ción de la conciencia nacional. 4.a ed. Fondo de Cultura
Económica.

Le Goff, Jacques. 1991. L’imaginaire médiéval. Gallimard.

Le Goff, Jacques. 2008. Héros et merveilles du Moyen Âge.
Éditions du Seuil.

Loyola, Ignacio de. 1962. Exercicios Spirituales. 10.a ed. Edi-
torial Apostolado de la Prensa.

Luna Mariscal, Karla Xiomara. 2002. “Proceso de formación
del bestiario medieval”. Medievalia, n.o 34, 9-20.

Martín Pascual, Llúcia. 2023. “El ciervo en los bestiarios me-
dievales”. Revista de Poética Medieval, n.o 37, 117-147.
https://doi.org/10.37536/RPM.2023.37.1.97452.

Menéndez de Áviles, Pedro. 1946. “Carta de Pedro Menéndez
de Áviles al padre Diego de Avellaneda”. En Monumenta
Antiquae Floridae (1566-1572), editado por Félix Zubi-
llaga. Monumenta Historica Societatis Iesu.

Olmos, Andrés de. 1990. Tratado de hechicerías y sortilegios,
1553. Editado por Georges Baudot. Universidad Nacional
Autónoma de México.

Pastoreau, Michel. 2019. Animales célebres. Periférica.

Pérez de Ribas, Andrés. 1645. Historia de los triumphos de
nuestra santa fee. Alonso de Paredes.

Ramírez Ruiz, Marcelo. 2015. “Bestiario americano. De Pi-
ri Reis (1513) a Guamán Poma (1615)”. En El mundo
de los conquistadores, editado por Martín Ríos Saloma.
Universidad Nacional Autónoma de México.

Raposo, Claudia Inés. 2020. “Ascenso y caída de las bestias:
evolución de la alegoría animal en la Edad Media”. Me-
dievalista online, n.o 29, 149-181. https://doi.org/10.
4000/medievalista.3887.

Ricœur, Paul. 2001. Del texto a la acción. Ensayos de herme-
néutica II. Fondo de Cultura Económica.

Turpin, Solveig. 2010. El arte indígena de Coahuila. Universi-
dad Autónoma de Coahuila.

Valdés, Carlos Manuel. 2007. “Astrología y religiosidad. In-
dios y jesuitas en la misión de Mapimí”. En Huellas de
la Compañía de Jesús en el noreste de México, editado
por Francisco Migoya. Buena Prensa.

Valdés, Carlos Manuel. 2017. La gente del mezquite. Los nó-
madas del noreste en la colonia. 2.a ed. Secretaría de
Cultura del Estado de Coahuila.

Valdés, Carlos Manuel. 2022. Los bárbaros, el rey, la iglesia.
Los nómadas del noreste novohispano frente al Estado
español. 2.a ed. Fondo de Cultura Económica.

Valdés, Carlos Manuel, Mónica Samantha Amezcua, Rufino
Rodríguez Garza y Miguel Ángel Reyna. 2015. Atlas de
los indios de Coahuila. Instituto Municipal de Cultura
de Saltillo.

Vélez, Ysis. 2018. “La concepción de los animales en Aris-
tóteles”. Revista Latinoamericana de Estudios Críticos
Animales 5 (1): 32-53.

Viveiros de Castro, Eduardo. 2004. “Perspectivismo y multi-
naturalismo en la América indígena”. En Tierra adentro.
Territorio indígena y percepción del entorno, editado por
Alexandre Surrallés y Pedro García Hierro. IWGIA.

Wunenburger, Jean-Jacques. 2008. Antropología del imagina-
rio. Ediciones Del Sol.

https://doi.org/10.37536/RPM.2023.37.1.97452
https://doi.org/10.4000/medievalista.3887
https://doi.org/10.4000/medievalista.3887

	M00-0000
	117 Demonización del cuerpo y de la animalidad indígena en el norte novohispano  Demonization of the body and Indigenous animality in northern New Spain F. Author et al.


