América
Critica

doi: https://doi.org/10.13125/americacritica/6759

Yanapanakuy mana qonganapa (2025). Las aves como seres
transformadores de la vida humana

Yanapanakuy mana gonganapa (2025). Birds as Transformative Beings in Human Life

Beatriz Mariela Cano Blas ©/, Axel Daniel Anicama Zamora

Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Pert

E-mail: beatriz.canol @unmsm.edu.pe; axel.anicama@unmsm.edu.pe

Recibido: 16/10/2025. Aceptado: 01/12/2025. Publicado en linea: 31/12/2025

Cémo citar: Cano Blas, Beatriz Mariela y Axel Daniel Anicama Zamora. 2025. «Yanapanakuy mana qonganapa
(2025). Las aves como seres transformadores de la vida humana». América Critica: Revista de Estudios Culturales Americanos 9
(2): 137-145. https://doi.org/10.13125/americacritica/6759

Abstract—In Andean oral tradition, birds are beings that intervene in human life as signallers, protectors,
and providers of community balance. In light of this, this article analyses the stories “El padre condor” and
“Aves sefaleros” from Yanapanakuy mana qonganapa (2025), a book of oral tradition from the Quechua
community of Uchusquillo (Ancash, Peru). The aim is to demonstrate that birds and humans, in both texts,
develop interrelational bonds manifested in either harmony or conflict; furthermore, their presence frames
human experience within a relational ontology that exceeds the anthropocentric framework, positing the
animal as an active agent in the shaping of life and the world. To this end, we draw upon the theoretical
notions of Viveiros de Castro and Descola complemented by the Andean studies of Estermann and Mamani
on relationality and kawsay, respectively. Thus, we observe that birds and humans mutually affect one another
in webs of continuity involving cooperation and conflict. — Andean oral tradition, animality, multinaturalism,
animism, relationality.

Resumen—En las tradiciones orales andinas, las aves son seres que intervienen en la vida humana en tanto
sefialeros, protectores y proveedores del equilibrio comunal. Atendiendo a ello, este articulo analiza los
relatos “El padre céndor” y “Aves sefialeros” de Yanapanakuy mana gonganapa (2025), libro de tradicion
oral de la comunidad quechua de Uchusquillo (Ancash, Pert). Lo que pretendemos demostrar es que las aves
y los humanos, en ambos textos, desarrollan vinculos de interrelacion, que pueden manifestarse tanto en la
armonia como en el conflicto y que la presencia de dichas aves organiza la experiencia humana desde una
ontologia relacional que desborda el marco antropocéntrico, lo cual sitda al animal como agente activo en la
configuracion de la vida y el mundo. Para tal efecto, apelaremos a las nociones tedricas de Eduardo Viveiros
de Castro y de Philippe Descola en didlogo con los estudios andinos de Josef Estermann y Mauro Mamani
sobre la relacionalidad y el kawsay, respectivamente. Con ello, advertimos que las aves y los humanos
pueden afectarse mutuamente en tramas de continuidad que implican cooperacién y conflicto. — Tradicion
oral andina, animalidad, multinaturalismo, animismo, relacionalidad.


https://doi.org/10.13125/americacritica/6759
https://orcid.org/0009-0001-2265-481X
https://orcid.org/0009-0009-7396-9270
beatriz.cano1@unmsm.edu.pe
axel.anicama@unmsm.edu.pe
https://doi.org/10.13125/americacritica/6759

138

INTRODUCCION

a tradicion oral andina puede ser entendida como
L un sistema de relatos y practicas mediante los cua-
les las comunidades construyen, organizan y transmiten
significados culturales. En este marco, las aves se pre-
sentan como agentes que intervienen en la vida social,
espiritual y afectiva de los seres humanos. Sus cantos,
vuelos y apariciones son interpretados como signos que
anuncian acontecimientos, contribuyen a la restitucién
de equilibrios o advierten la ruptura del orden comunal.
Esta concepcién problematiza los enfoques que reducen
lo animal a una funcién metaférica o instrumental y ha-
bilita el andlisis de la tradicién oral andina desde una
perspectiva ontoldgica no antropocéntrica.

Este articulo se inscribe en el horizonte mencionado
y toma como objeto de andlisis dos relatos del libro Ya-
napanakuy mana gonganapa (Cano Blas, Vivanco y Ma-
cedo 2025), expresion quechua conchucana que puede
traducirse como ‘“ayudarnos para no olvidar”. El texto es
resultado de un trabajo colectivo realizado en la comu-
nidad quechua de Uchusquillo (Ancash, Perti) y retine
relatos transmitidos en quechua y castellano andino. El
problema de investigacion que orienta este estudio parte
de la necesidad de examinar cémo la tradicion oral andi-
na representa las relaciones entre humanos y aves desde
esquemas ontolégicos distintos al antropocentrismo mo-
derno. En particular, el andlisis se enfoca en identificar
los modos en que dichas relaciones se articulan narrativa-
mente y adquieren sentido dentro de un orden relacional,
en el que lo animal no ocupa una posicién subordinada,
sino que interviene en la configuracién de la experiencia
humana en armonia o conflicto.

En este marco, el articulo aborda los relatos “El padre
condor” y “Aves sefialeros” con el propdsito de descri-
bir y analizar las formas especificas de interaccion entre
aves y humanos que alli se construyen. En el primer re-
lato, el tayta kuntur asume una funcién protectora que
incide en la continuidad de la vida; en el segundo, aves
como la paka paka, el biho y el chusiq operan como me-
diadoras que anuncian la proximidad de la enfermedad
o la muerte. Desde el punto de vista tedrico, el articu-
lo adopta un enfoque que articula el multinaturalismo
perspectivista de Eduardo Viveiros de Castro (2010) y el
animismo desarrollado por Philippe Descola (2003), con
el fin de analizar las relaciones entre humanos y aves mas
alla de la dicotomia moderna entre naturaleza y cultu-
ra. Estos enfoques permiten considerar que los distintos
seres participan de un mundo compartido desde modos
de existencia diferenciados, definidos por corporalida-

América Critica 9(2): 137-145, 2025. ISSN: 2532-6724

des e interioridades especificas. A su vez, el andlisis se
complementa con las nociones andinas de kawsay (todo
estd vivo) y relacionalidad (nada existe de manera aisla-
da) desarrolladas, respectivamente, por Mauro Mamani
(2013) y Josef Estermann (2006). Desde esta perspectiva,
el universo andino es concebido como una totalidad viva
en la que los seres se constituyen a través de relaciones
de interdependencia. Existir implica participar y coope-
rar con ese flujo vital, de modo que las acciones de las
aves pueden ser analizadas como formas de intervencién
y comunicacion dentro del orden del mundo, ya sea pa-
ra contribuir a su restablecimiento o para anunciar su
alteracion.

LA PALABRA COMO EPISTEMOLOGIA: DEL kaw-
say A LA CONTINUIDAD ONTOLOGICA

Los estudios sobre la tradicion oral andina, en las dltimas
décadas, han deslizado su atencién en la palabra como un
medio activo de pensamiento, sentimiento y construccién
de la realidad. Desde José Maria Arguedas (1975), quien
abord¢ la oralidad quechua como una forma de conoci-
miento, hasta las investigaciones contemporineas que
exploran las ontologias relacionales del mundo andino, el
interés académico ha girado en torno a la oralidad como
un territorio de pensamiento y no solamente como expre-
sién cultural. En este proceso, el andlisis de los relatos
en lenguas quechuas y aimaras ha sido fundamental para
comprender las interrelaciones entre el ser humano y la
naturaleza.

Un punto de referencia ineludible es el Manuscrito de
Huarochiri, texto quechua del siglo XVII. En sus relatos,
ZOrT08, aves y serpientes se comunican con los humanos,
anuncian, ensefian o advierten, e incluso actiian como
interlocutores del orden césmico. Estudios como el de
Olivera (2015) han leido en él, una “experiencia humana
tiene raigambre csmica y la vida se concibe como el fluir
de una energia vital (...)” (2015: 12) que ilumina las bases
del pensamiento relacional andino. En continuidad con
esa linea, la investigacion contemporanea ha extendido la
mirada hacia los relatos de comunidades actuales en que
la palabra oral mantiene su poder ritual y cognoscitivo.

En nuestra época contemporédnea, nos detenemos en
trabajos como los de César Itier (2007) y Mauro Mamani
(2013), quienes nos muestran una lectura que reconoce
la oralidad como teorfa en si misma. Por ejemplo, Itier,
en El hijo del oso, muestra como los animales' (0sos,

1 En El hijo del oso, César Itier (2007) analiza una serie de relatos
quechuas en los que los animales, como el oso, el céndor, el zorro y
diversas aves, desempefian funciones simbdlicas y relacionales dentro
del pensamiento andino. El oso representa el transito entre lo humano



Cano y Anicama, Yanapanakuy mana qonganapa

céndores, zorros o aves) encarnan relaciones de afecto,
deseo o reciprocidad que revelan una légica distinta de
la occidental: una légica de continuidad. Mamani, por su
parte, analiza el kawsay como categoria de lo vivo en el
pensamiento andino, principio que menciona que “no hay
identidades fijas y cerradas, sino abiertas y dindmicas” (:
38). Ambos autores contribuyen a entender que la tradi-
cién oral es una forma vigente de pensamiento, en la cual
los seres vivos actian como sujetos de conocimiento. En
esa medida, su estudio abre caminos para reconocer que
en las narraciones orales del Peri contemporaneo persiste
una visién del mundo donde todo lo existente mantiene
la capacidad de afectar, transformar y dar sentido a la
vida.

Esta aproximacion ontolégica a la literatura y oralidad
andina ha cobrado nueva vigencia tedrica. Recientemente,
Santiago Lopez Maguifia (2024) ha validado la aplica-
cién de marcos naturalistas y animistas para decodificar
la narrativa de Arguedas en Los rios profundos, plantean-
do como objetivo “proponer lineas de interpretacién atn
no exploradas” (1) que permitan distinguir de manera
precisa los modos de identificacién (analogismo, animis-
mo) en el contexto andino. A su vez, esta especificidad
cultural se ancla en una realidad bioldgica concreta. Es-
tudios como el de Flanagan, Franke y Salinas (2005),
nos recuerdan la singularidad ecoldgica de estas especies,
seflalando que “la regién de endemismo tumbesina esta
clasificada entre las areas de endemismo de mayor im-
portancia del mundo” (240). Asi, la agencia de las aves
no es solo una construccién mitica, sino que responde a
una especificidad corporal y territorial Gnica.

Tensiones de la agencia no humana: ambivalencia y
ritualidad en la figura del condor

La nocién de la oralidad como territorio de pensamiento
no elude el conflicto. La agencia de los no-humanos
incluye no solo la cooperacién, sino también la capacidad
de la disrupcidn y la advertencia negativa. Esta tension
se evidencia paradigméticamente en la figura del céndor.
Como destaca Ileana Almeida (2024), el condor (kuntur)
es un simbolo que ha desbordado los contextos histéricos,
transitando desde su rol arcaico en Chavin de Hudntar
como partenaire de los dioses del agua y el caos, hasta

y lo animal, figura que condensa deseo, peligro y transformacion; el
condor actia como mediador entre los mundos terrestre y celeste;
el zorro encarna la astucia y la transgresién moral; y las aves se
vinculan con el anuncio, la comunicacién y el movimiento de la vida.
Estas presencias animales no son alegéricas, sino personalidades
dotados de agencia y conocimiento que participan activamente en
la estructuracion de la experiencia humana y en la produccién de
sentido dentro del cosmos andino (Itier 2007).

139

su resignificacion colonial y republicana como simbolo
de resistencia indigena. Almeida subraya que, en rituales
como la Yawar Fiesta, 1a lucha entre el condor y el toro no
es solo un espectaculo, sino un acto de memoria colectiva
y dignidad frente a la dominacién, donde el ave asume
la representacién del mundo de arriba (Hanan Pacha) en
tensién con el invasor.

Esta lectura politica y simbdlica de Almeida dialoga
con la documentacién antropoldgica de la ambivalencia.
Enrique Morote Best (1988) ha documentado la presen-
cia ambivalente del céndor en el folclore andino, en el
cual su rol de raptor, anunciante de la muerte o depreda-
dor coexiste con su caricter totémico, pues aparece “a
ratos hasta como raptor de mujeres jovenes en las que
llega a engendrar hijos hibridos” (1988: 90). Esta ambi-
giiedad es central en estudios antropolégicos como el de
Hiroyasu Tomoeda, El toro y el condor (Tomoeda 2013),
que analiza la dindmica ritual del Yawar Fiesta como un
espacio de conflicto social y simbdélico trasladado a la
relacién entre el toro (simbolo de lo fordneo/colonial) y
el condor (simbolo andino), tal como lo destaca la rese-
fia de Pablo Senddén (2014). Estas relaciones tensas se
encuentran, incluso, en la literatura realista ancashina,
como en el cuento “La batalla” de Carlos Eduardo Zava-
leta (1954), en el cual se describe la brutal practica del
“céndor-rachi”? , un ritual que expone la relacién ago-
nal y de dominacién del ser humano sobre el ave. Estos
trabajos confirman que la interrelacién con las aves no
es solo de armonia, sino que ademads estd marcada por
el conflicto, la captura y la dominacién, lo cual revela
una forma de agencia no humana que es intrinsecamente
problemética.

Asimismo, es crucial notar que esta agencia de lo ani-
mal no es exclusiva de los Andes, sino que resuena con
las mitologias amazdnicas, en las cuales las aves tam-
bién actian como mediadores entre planos césmicos y
transformadores de la realidad. Como lo sefiala Chavarria
Mendoza en su trabajo De todas las sangres: las aves en
la mitologia amazonica, estas criaturas son consideradas
“seres poderosos” (Chavarria Mendoza 2020: 122) que
intervienen en la obtencién de elementos vitales como

2 El “céndor rachi” o “condor pufiuy” es una variante ritual del Yawar
Fiesta que implica la captura, atadura y, tradicionalmente, la muerte
agodnica del condor como sacrificio y afirmacién de poder simbdlico.
Segin Tomoeda <empty citation>(2013), estas préicticas, aunque en
tension con el cardcter sagrado del ave, funcionan como una arena
donde se escenifican las contradicciones y los conflictos del mundo
andino. La representacion literaria de Carlos Eduardo Zavaleta en
“La batalla” (Zavaleta 1954) muestra este ritual en Ancash como una
manifestacién concreta de la relacion violenta y de dominacion del ser
humano sobre el ser no humano, a pesar de su alto valor simbdélico.



140

el fuego y el conocimiento. Las aves actian como in-
termediarios entre el cielo, el agua y la tierra, siendo en
algunos casos las encargadas de llevar semillas-mensaje o
de actuar como “mensajeros de los shamanes” (125). Es-
ta continuidad entre los sistemas de pensamiento andino
y amazodnico justifica la pertinencia de utilizar marcos
tedricos amerindios —como los de Viveiros de Castro y
Descola, cuya influencia en el andlisis de estos mitos es
destacada por la autora— para analizar nuestro corpus.

En este horizonte, nuestro lugar como investigadores
se sitda en la escucha de esas voces. Escuchar los rela-
tos de Yanapanakuy mana qonganapa implica abordar
la oralidad no como un objeto de estudio aislado, sino
como una prictica activa de transmisién de conocimiento,
que se manifiesta en la memoria, la estructura narrativa
y los elementos expresivos del narrador. En dicho ges-
to, el andlisis académico se vuelve también un acto de
reciprocidad: recibir la palabra para devolverla con res-
peto. De ahi que estudiar las aves de Uchusquillo sea,
en cierto modo, escuchar al mundo mismo, reconocer su
capacidad de hablar y de actuar a través de los relatos.
Estos estudios han permitido comprender que todos los
seres que habitan nuestros pueblos y territorios (animales,
montafias, rios o vientos) poseen agencia simbélica’; es
decir, la capacidad de intervenir en la produccién y trans-
formacién de sentido dentro de un sistema cultural. Este
gesto de escucha, en efecto, no se limita a una comunidad
0 un territorio, sino que constituye un acercamiento a la
vasta tradicion oral del Pert, en la cual la palabra sigue
siendo un modo de conocimiento, una forma de habitar
el tiempo y de mantener viva la conversacion entre los
seres que comparten el mundo.

3 En este estudio, el concepto de agencia simbdlica refiere a la
capacidad de un sujeto, humano o no humano, de intervenir en la
produccién, mediacién o transformacién de significados dentro de un
sistema cultural. Desde la antropologia simbdlica, se reconoce que la
realidad social se configura mediante formas simbdlicas como el len-
guaje, el mito, el arte o el ritual, que permiten a ciertos agentes, como
animales, objetos o paisajes, asumir funciones activas en la estructu-
racion de la experiencia y los vinculos afectivos (Amador Bech 2008).
De manera convergente, la sociologia contemporanea, particularmen-
te en las teorias de Pierre Bourdieu y Anthony Giddens, concibe la
agencia como la capacidad de los sujetos para crear, reproducir o
transformar las condiciones sociales que los afectan, reconociendo
que dicha agencia puede operar incluso desde entidades no humanas
que adquieren sentido dentro de una cosmologia determinada (Giovi-
ne y Barri 2024). Estas nociones dialogan con el pensamiento andino,
pues la agencia no se restringe al ser humano, sino que se distribuye
entre todos los elementos del pacha, que actdan, sienten y significan
en un entramado de relaciones vivas.

América Critica 9(2): 137-145, 2025. ISSN: 2532-6724

HORIZONTES TEORICOS DEL VINCULO ENTRE
HUMANOS Y NO HUMANOS

El presente marco tedrico se articula a partir de un recorte
analitico dentro del corpus de relatos en Yanapanakuy
mana gonganapa (Cano Blas, Vivanco y Macedo 2025).
La seleccion de “El padre condor” y “Aves sefialeros”
responde a que ambos presentan formas diferenciadas
de interaccion entre humanos y aves. Esta complemen-
tariedad permite analizar, desde casos representativos,
distintas modalidades de agencia de lo no humano en la
tradicién oral andina.

Es preciso sefalar que el libro mencionado, es re-
sultado de un proceso de recopilacion y transcripcién
realizado por estudiantes de Literatura de la Universidad
Nacional Mayor de San Marcos (Pert). La obra se orga-
niza en dos secciones: una bilingiie, que retne relatos
recogidos en quechua y transcritos en dicha lengua con
su respectiva traduccion al castellano, y otra conforma-
da por relatos recopilados y transcritos directamente en
espaiiol. Los textos analizados en este articulo pertene-
cen a la primera seccién, lo que permite considerar su
matriz oral en quechua junto con su mediacién escrita y
traducida. Si bien la transcripcién supone una mediacién
entre oralidad y escritura, el texto conserva estructuras
narrativas, léxico y formas expresivas propias del cas-
tellano andino y del quechua. Cabe mencionar que este
proceso lejos de invalidar su condicién como fuente de
andlisis, refuerza su valor interpretativo, ya que el uso de
la lengua originaria posibilita un acceso mds directo a las
categorias de pensamiento y a los modos de comprensién
propios de la comunidad.

De este modo, el andlisis adopta un enfoque interdis-
ciplinar que combina la lectura textual de los relatos con
una reflexion ontoldgica y una interpretacion simbdlica,
en tanto estos constituyen expresiones de practicas
culturales y de formas concretas de relacién entre
humanos y no humanos vigentes en la vida andina. Para
ello, nos apoyaremos en los siguientes planteamientos
tedricos.

Multinaturalismo y animismo

Para comprender la particularidad de los relatos que cons-
tituyen nuestro objeto de estudio, resulta necesario supe-
rar las divisiones dualistas entre cultura y naturaleza. En
este marco, cobran especial relevancia los planteamientos
de Viveiros de Castro (2010) acerca del multinaturalismo,
pues ofrece una clave interpretativa para entender que las
relaciones entre humanos y no humanos no se articulan



Cano y Anicama, Yanapanakuy mana qonganapa

desde un esquema jerarquico antropocéntrico.

El concepto referido, desarrollado a partir de la cosmo-
logia amerindia, demuestra que el mundo no se organiza
desde una tnica naturaleza objetiva, sino desde multiples
naturalezas que emergen de las diferentes posiciones que
ocupan los seres, ya que a diferencia del multiculturalis-
mo occidental, en el que se parte de una sola naturaleza y
miltiples culturas, el multinaturalismo afirma la existen-
cia de una sola cultura (Ia humanidad como condicién de
los sujetos) y multiples naturalezas, correspondientes a
los distintos cuerpos y modos de ser de cada especie, co-
mo lo plantea Viveiros de Castro: “Entre la subjetividad
formal de las almas y la materialidad sustancial de los
organismos, estd ese plano central que es el cuerpo como
haz de afectos y de capacidades, y que estd en el origen
de las perspectivas” (56). De este modo, el cuerpo se
convierte en el eje ontoldgico que posibilita las distintas
formas de relacién y percepcién del mundo.

Por su parte, Philippe Descola, en Antropologia de la
naturaleza (Descola 2003), plantea superar el dualismo
rigido mediante el analisis de las continuidades y discon-
tinuidades que los seres humanos establecen con otros
seres no humanos. En ese sentido, nos interesa tomar el
concepto de animismo. A partir de €l, las especies natura-
les no son metaforas de lo social como en el totemismo,
sino que aquel concepto traslada categorias propias de
la vida social a las relaciones con plantas y animales.
En estos sistemas, caracteristicos de muchas sociedades
amazonicas, siberianas o norteamericanas, se reconoce
que los no humanos poseen una interioridad semejante a
la humana, es decir, alma, intencionalidad, afectos e in-
cluso la capacidad de comunicacién. La diferencia radica
en la materialidad corporal, ya que, como sefiala Descola:
“sus esencias internas idénticas se encarnan en cuerpos
de propiedades contrastadas, cuerpos a menudo descritos
localmente como simples ‘vestidos’ para subrayar mejor
su independencia de las interioridades que los habitan”
(41). Asi, las materialidades corporales son las que mar-
can una distincion entre humanos y no humanos, por lo
que cada especie percibe y organiza su entorno desde
su corporalidad, pero sobre la base de una subjetividad
compartida.

Kawsay y relacionalidad

Consideramos fundamental aproximarnos a los relatos
de tradicién oral de las comunidades andinas desde sus
propias epistemologias. En esa linea, resulta pertinente
atender, en primer lugar, al concepto de kawsay, categoria
central para comprender la vida. Segtin Mamani: “Todo
el mundo esta en un intenso estado vital, «nada es inerte»;

141

hay fuerzas y ternuras. Hay jerarquias; por ejemplo, hay
seres que tienen poderes sobre otros, pueden influir y
orientar sus destinos, estdn animados (vivos) y tienen
la capacidad de animar (dar vida)” (Mamani 2013: 34).
Desde tal perspectiva, el kawsay expresa que todo en
el mundo andino posee vida y que, al reconocer dicho
estado vital, los distintos seres pueden interrelacionarse
de manera dindmica, ya sea en cooperacion o en conflicto.

Asimismo, el concepto de relacionalidad permite en-
tender como los distintos elementos del mundo se con-
figuran a través de sus interacciones. Los seres existen
en tanto se relacionan con otros, y es en este proceso de
interrelaciéon que cobran su ser. Segin Estermann, los
entes adquieren su existencia plena cuando desarrollan
vinculos, dado que es en la relacidn con otros donde se
define su identidad: “en base a la primordialidad de esta
estructura relacional, los entes particulares se constituyen
como ‘entes’”’ (Estermann 2006: 126).

Este enfoque subraya que la existencia no es un hecho
aislado, sino que depende de la interconexién y de los
vinculos que se establecen dentro de un orden relacional.
Estos planteamientos tedricos proporcionan herramientas
interpretativas claves para realizar un andlisis adecuado,
lo cual nos permite comprender la interconexién y la
agencia de los seres en un mundo compartido, vale decir,
un espacio donde los seres no humanos desempefian un
papel activo en la configuracién de la vida y del mundo.

“TAYTA KUNTUR” Y LA ETICA DEL VINCULO

El relato del Padre Condor, narrado por Martha Moreno
Vega, comunera de Ishanca, Ancash (Cano Blas, Vivanco
y Macedo 2025), se abre con un abismo. Una madre em-
puja a sus hijos hacia la hondura de la pacha y el hambre
hace de precipicio. En ese silencio de la caida, dos voces
se levantan y llaman: “Tiyuy céndor, tiyuy céndor” (28).
No hay plegaria mds honda que esa, nacida desde la boca
de los nifios suspendidos entre la vida y la muerte. 7ay-
ta Kuntur los escucha y desciende, como agente activo,
tocando su flauta en sus dominios que son las alturas. El
Tayta Kuntur rompe la malla, los alza, los rescata. Ese
gesto, una garra que abre y un ala que sostiene, revela la
dindmica de la relacionalidad andina, en la que todo acto
de vida se sostiene en la correspondencia entre los seres:
“después les dijo a los nifios «suban a mis hombros los
dos». Y cuando ellos subieron, el condor los llevé a una
pampa y después de llevarlos los dejé [alli]” (25). En esa
trama, la ayuda es una fuerza ontoldgica que restablece
el equilibrio entre humanos y no humanos. Es més, el
vinculo que se teje entre los nifios y el condor encarna esa
reciprocidad vital, principio que el pensamiento andino



142

concibe como la base del existir compartido. En efecto,
el relato, conservado en la memoria de una pobladora de
Uchusquillo, dramatiza el modo en que la vida se rehace
a través de la cooperacidn entre seres.

Desde una lectura tedrica, la figura del condor encarna
una concepcion relacional de la existencia que atravie-
sa el pensamiento andino. Esta ave no simboliza una
idea abstracta, sino que actia dentro del relato como un
cuerpo que siente y responde: “Ahora los dos vivirdn
aqui” (25), o que escucha el llamado de los nifios y lo
transforma en accién: “Cuando estén aqui, llegar4 el pi-
chuychanka con una flor de papa en su pico, y cuando
llegue y después de que dé muchas vueltas, ustedes no se
queden aqui” (25). Lo que Viveiros de Castro denomina
multinaturalismo perspectivista puede reconocerse aqui
como una experiencia narrada: el condor ve, oye y actda
desde su propia forma de vida, pero en armonia con la de
los humanos (Viveiros de Castro 2010). En ese encuentro
de perspectivas, la frontera entre naturaleza y cultura se
disuelve.

Todo acto desencadena otro: la madre rompe el vincu-
lo, los hijos invocan, el cdndor responde y la tierra ofrece
alimento. La realidad se organiza como una red de co-
rrespondencias en que cada gesto convoca su equilibrio.
Cuando los nifios regresan con las papas para su madre y
pronuncian el perddn, el ciclo se cierra: “Vamos, hay que
irnos, ya no hay que sufrir asi aqui, vamos a vivir alli,
diciendo se fueron y se volvieron ricos.” (Cano Blas, Vi-
vanco y Macedo 2025: 26). Como se advierte, la ruptura
se transforma en reconciliacién y el abismo en una pampa
llena de alimentos. No hay castigo ni redencion, sino res-
tauracién del orden vital. Lo que el pensamiento andino®
llama ayni es la expresion visible de la relacionalidad
que articula la vida comunal.

El lenguaje del relato encarna también esa 16gica: “Ti-
yuy céndor” no es un llamado poético, y si, mas bien,
un acto performativo que convoca la presencia. En la
oralidad andina, la palabra no es representacion, sino
accidén, porque mueve al mundo. Esa performatividad
enlaza con lo que Viveiros de Castro denomina ‘“‘pers-
pectiva corporal’, pues el lenguaje y el cuerpo acttian

4 Josef Estermann desarrolla la nocién de una ontologia relacional
como fundamento del pensamiento andino, en la cual la existencia
se concibe a partir de vinculos dindmicos y de una red de reciproci-
dades cosmicas que articulan a los seres humanos, los animales, las
montafias y los elementos de la naturaleza. Véase: (Estermann 2006).
5 Como explica Viveiros de Castro, en el perspectivismo amerindio,
las diferencias entre especies no se fundan en la subjetividad, sino
en los cuerpos, entendidos como “haz de afectos y de capacidades”
desde los cuales cada ser organiza su modo de existencia (Viveiros
de Castro 2010: 55).

América Critica 9(2): 137-145, 2025. ISSN: 2532-6724

como mediaciones para establecer contacto entre natu-
ralezas diversas. La voz de los nifios abre el espacio del
encuentro y el vuelo del céndor lo completa.

La entidad Tayta Kuntur no es un héroe ni un salva-
dor; su funcién es la de mediador ontoldgico: aparece
cuando la armonia se interrumpe y se retira cuando el
equilibrio retorna. Su accidén no busca reparar un dafio
moral, sino restablecer el flujo del kawsay, la energia
vital que sostiene la existencia. En su vuelo, a su vez,
se condensa la ética del mundo andino habida cuenta de
que todo ser tiene la responsabilidad de participar en la
conservacion del orden relacional que lo habita: “Los
nifios se quedaron ahi y el pichuychanka ni llegaba a la
pampa.” (26). El pichuychanka es otra ave que puede
entenderse como una extension del principio de corres-
pondencia césmica: el ave menor que continda la obra
del ave mayor. Si el céndor representa la fuerza protec-
tora del mundo superior, el pichuychanka® actia como
mediador de lo cotidiano, el que conduce hacia la vida
concreta, el alimento, la comunidad: “Cuando les hizo
llegar ahi, los nifios estuvieron muy felices y encantados.
Se quedaron ahi a vivir” (2025: 26). En términos relacio-
nales, encarna la continuidad del vinculo entre los seres,
lo que en el pensamiento andino es parte del principio del
kawsay: la vida que se multiplica y se sostiene en redes
de cooperacion entre seres humanos y no humanos.

Por ello, cuando las voces de Uchusquillo recuer-
dan esta historia, no repiten un mito antiguo, sino que
(re)activan una filosofia viva. Tayta Kuntur (El padre cén-
dor) nos ensefia que la vida no se afirma en la separacion,
sino en la correspondencia (Estermann 2006): “Ha sido
asf, para bien nos habras botado. Ahora estamos trayendo
porque seguro nuestro dios quiso que asi fuera, para que
nosotros estemos asi. Pero no, nosotros te perdonamos
que nos hayas botado, dijo” (Cano Blas, Vivanco y Ma-
cedo 2025: 25). En este gesto de perddn, la palabra se
convierte en acto de equilibrio, porque restituye el lazo
roto y restablece el orden del mundo. El vuelo del céndor
continda trazando la forma de un pensamiento que sobre-
vive en la palabra, en el viento y en la memoria. Escuchar
su historia es (re)conocer que toda existencia se funda en
el otro, y que en los Andes, el condor o la pichuychanka,
pueden ensefiar a los hombres cémo seguir viviendo en

6 El pichuychanka es un ave pequefia presente en tradiciones orales
andinas que también es como se llama a las aves asociadas con la
guia, la mediacién y la buena fortuna. En el relato del Padre Céndor
cumple una funcién de continuidad césmica: guia a los nifios hacia la
fertilidad y la vida, completando el ciclo de cooperacién iniciado por
el condor. En el relato de “La doncella y el condor” recopilado en el
libro de El hijo del oso, de Cesar Itier aparece en el vocablo quechua
chanka como “pichinchucha” (Itier 2007: 59).



Cano y Anicama, Yanapanakuy mana qonganapa

reciprocidad con la vida.

No obstante, es crucial matizar esta vision de reci-
procidad arménica. Como hemos visto en el andlisis del
estado del arte, la relacién con el condor no siempre es de
proteccion benévola. La misma tradicién andina que lo
venera como Tayta (Padre) también lo teme como raptor
y antagonista, una tensién que se ritualiza en précticas
como el “céndor rachi” en Ancash o la Yawar Fiesta en
el sur andino (Tomoeda 2013; Zavaleta 1954). Esta duali-
dad revela que la ética del vinculo no es una idealizacién
romdntica, sino una negociacién constante entre fuerzas
que pueden ser tanto protectoras como destructivas y en
la cual la reciprocidad, a veces, exige el sacrificio o la
confrontacion para mantener el equilibrio del mundo.

“AVES SENALEROS”’: ESCUCHAR AL OTRO CO-
MO PRINCIPIO DE EQUILIBRIO

Si en el relato de Tayta Kuntur la agencia del ave se
manifiesta como una intervencion fisica y salvadora, en
“Ranya pishqukuna” (Aves sefialeros) dicha agencia se
desplaza hacia el plano de la comunicacién semiética y
la vigilancia ontoldgica. Este relato describe a tres aves
—el buho, la paka paka y el chusig—, cuyos cantos no
producen la desgracia, sino que la hacen legible. Siguien-
do a Juan Van Kessel y Porfirio Enriquez Salas, estas aves
no actdan por capricho supersticioso, sino que funcionan
como “‘sefialeros”; es decir, operadores técnicos de la
naturaleza que, gracias a su perspectiva privilegiada, pue-
den percibir las rupturas en el flujo vital (kawsay) antes
de que se manifiesten en el cuerpo humano (Van Kessel
y Enriquez Salas 2002).

La narracién de la sefiora Gudelia, comunera de Tara-
pampa, inicia con la irrupcién del biiho, un ave que des-
ciende de las punas para anunciar tiempos de crisis. Lo
radical de este testimonio no es el presagio en si —*“llora
[...] para que mueran” (Cano Blas, Vivanco y Macedo
2025: 29)—, sino la respuesta humana frente a él. Gu-
delia relata que, al escuchar el canto, se debe interpelar
directamente al animal: “«Sefor alcalde, no hago todavia
ningtn cargo. Pdsate a otro lado, a otra casa, decimos, as{
le decimos»” (29). Este pasaje es clave para comprender
el animismo definido por Philippe Descola (2003): la
atribucion de una interioridad social al no-humano. Al
llamar al biho “Sefior alcalde”, la comunera reconoce
en el ave una jerarquia politica y una autoridad dentro
de su propia esfera de existencia. No se trata de espantar
a una bestia, sino de negociar con un sujeto de derecho.
El acto comunicativo es performativo: se le da una razén
valida (“no hago todavia ningtin cargo”) para desviar su
sentencia. La respuesta del ave —“«ya», diciendo se va”

143

(Cano Blas, Vivanco y Macedo 2025: 29)— confirma
que existe una intersubjetividad compartida, en la cual es
posible la diplomacia entre especies para renegociar el
destino.

El relato prosigue con la paka paka, ave de menor
tamafio, cuyo presagio introduce una temporalidad dis-
tinta. A diferencia del biiho, esta ave anuncia un proceso
abierto: “Ese es para que alguien se nos muera o se nos
enferme, o para que nos pase cualquier cosa, para que
nos agarre cualquier desgracia” (31). Pero, ;de donde
provienen estos saberes? A simple vista se puede decir
que estas historias equivalen a fantasias de fabula; sin
embargo, advertimos lo contrario, pues son las realidades
cosmogobnicas del mundo andino y ello se entiende solo
desde un horizonte en el que se asume el estado kawsay
y la relacionalidad entre los seres. El relato de Gudelia
vincula el canto del paka paka con la enfermedad de su
esposo: “La paka paka lloréd mds para que le agarre” (29).
Este aviso altera el estado de dnimo de la familia, lo que
genera preocupacion y motiva acciones concretas. Es as{
que este aviso no paraliza la accién humana, sino que
la orienta, como se observa en la decisién de llevar al
enfermo a Lima para sus terapias: “Mis hijos que son
cuatro [...] le hicieron andar en Lima para sus terapias, y
asi diciendo se muri6 después de un afio nomas” (29). El
presagio, por tanto, no sustituye la intervencién humana,
sino que coexiste con ella, configurando una comprensién
relacional de la enfermedad.

El chusig, por su parte, desplaza el anuncio hacia una
dimension colectiva y territorial. Su canto no se dirige
a una familia especifica, sino a los caminantes que se
trasladan a pie por diversos motivos. Es para ellos que
llora el chusiq “en la noche el chusig llora [. .. ] cualquier
persona, asi nuestros paisanos, nuestros vecinos, |[... ]
[llora] para que mueran los que caminan” (31). Ante su
presencia, surge la pregunta compartida: “; quién morird?”
(31). Cabe sefialar que esta inquietud no expresa fatalis-
mo, sino la conciencia de una vulnerabilidad comiin que
exige cautela y comunicacion entre vecinos. El chusig
actiia asi como una entidad que regula los desplazamien-
tos y refuerza los lazos comunitarios, al advertir sobre
los riesgos que acompaian el trdnsito por los caminos.
Desde el multinaturalismo (Viveiros de Castro 2010), el
chusiq ejerce una perspectiva depredadora o vigilante so-
bre el espacio, recordando a los humanos que el territorio
no les pertenece en exclusividad.

En conclusién, “Aves sefialeros” no configura una na-
rrativa del miedo, sino una compleja tecnologia de la
vigilancia ontolégica. Las aves, a través de sus cuerpos
y capacidades diferenciadas, acceden a capas de infor-



144

macion ocultas para el humano (la muerte inminente, la
enfermedad latente). Su intervencién, aunque conflictiva
y temida, es fundamental para el equilibrio puesto que
nos recuerdan que habitar el mundo implica mantener
una atencién constante y una disposicién diplomadtica
hacia las otras voluntades —humanas y no humanas—
que tejen la red de la existencia.

CONCLUSIONES

El anélisis de los relatos “Tayta Kuntur” y “Aves sefia-
leros”, pertenecientes a la tradicion oral de Uchusquillo,
confirma que en el pensamiento andino contemporaneo
las aves no operan como figuras retdricas o decorativas,
sino como agentes ontoldgicos con capacidad de afectar,
transformar y renegociar el destino humano. A través de
los lentes del multinaturalismo y el animismo (Viveiros
de Castro 2010; Descola 2003), se ha evidenciado que
la interaccién entre comuneros y aves se sustenta en una
ética del vinculo, donde el canto, el vuelo o la aparicién
fisica del animal son actos comunicativos que exigen
una respuesta moral y practica para el sostenimiento del
kawsay (vida) (Mamani 2013).

No obstante, una de las conclusiones centrales que
arroja esta discusiéon —y que matiza las visiones ideali-
zadas de la armonia andina— es que esta relacionalidad
incluye necesariamente la dimension del conflicto y la
tension. La figura del céndor, analizada aqui como Tayta
(padre/protector), se revela como una entidad profunda-
mente ambivalente. Si bien en el relato de Uchusquillo
el condor “rescata”, su vinculo con lo humano estd mar-
cado estructuralmente por la violencia y la apropiacion.
En este sentido, se concluye que la “proteccién” mitica
del condor y su “castigo” en rituales andinos (como el
condor-rachi) (Tomoeda 2013; Zavaleta 1954) no son
contradicciones, sino dos caras de una misma moneda:
una reciprocidad agonal donde el equilibrio comunitario
se logra gestionando fuerzas que son, simultineamente,
sagradas y peligrosas.

Por otro lado, y con igual densidad ontolégica, el re-
lato “Aves sefialeros” visibiliza una agencia de caracter
epistémico y diplomdtico. Aqui, la tensién no se gestiona
mediante la fuerza fisica, sino a través de la negociacién
politica interespecie. Al interpelar al biho como “Sefior
alcalde” o decodificar el llanto de la paka paka, la comu-
nidad reconoce la autoridad social de los no-humanos. Si
el condor exige un ritual de contencidn, las Aves Sefia-
leras exigen un protocolo de didlogo o persuasién para
redirigir la voluntad del animal y evitar el quiebre del
orden vital (enfermedad o muerte). Ambas narrativas
demuestran que habitar los Andes implica una gestioén

América Critica 9(2): 137-145, 2025. ISSN: 2532-6724

constante del conflicto, ya sea enfrentando la fuerza de-
predadora del cielo o negociando con los vigilantes de la
noche.

En suma, este estudio aporta una mirada significa-
tiva al demostrar cémo estas ldgicas de parentesco y
ritualidad persisten y se (re)semantizan en la oralidad
contemporanea de la regién Ancash. A diferencia de los
grandes rituales del sur andino (Yawar Fiesta), los relatos
de Uchusquillo internalizan el conflicto en narrativas de
intimidad familiar (el abandono de los nifios, el aviso
de enfermedad), mostrando que la agencia de las aves
se ha desplazado de la plaza publica a la ética del cui-
dado doméstico y la vida diaria. Asi, esta investigacioén
abre rutas necesarias para futuros estudios comparativos.
Queda pendiente indagar si esta accion ornitolégica man-
tiene sus estructuras de sentido en contextos de migracién
urbana o frente a la crisis climatica, en las cuales las “se-
fas” de las aves podrian estar perdiendo su legibilidad
bioldgica.

REFERENCIAS

Almeida, Ileana. 2024. “El c6ndor andino y sus simbologias”.
La Linea de Fuego, 12 de noviembre de 2024. https://lali
neadefuego.info/el-condor-andino-y-sus-simbologias/.

Amador Bech, Julio. 2008. “Conceptos bdsicos pa-
ra una teoria de la comunicacién. Una apro-
ximacion desde la  antropologia  simbdlica”.

Http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=42120302,
Revista Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales 50
(203): 13-52.

Arguedas, José Maria. 1975. Formacion de una cultura nacio-
nal indoamericana. México: Siglo XXI Editores.

Cano Blas, Beatriz, Lucero Caiiari Vivanco y Mauro Mama-
ni Macedo, eds. 2025. Yanapanakuy mana qonqganapa:
Tradicion oral de Uchusquillo. Lima: Editorial Vida Mudl-
tiple.

Chavarria Mendoza, Maria. 2020. “De todas las sangres: las
aves en la mitologia amazdénica”. PLURIVERSIDAD
4:121-132. https://doi.org/https://doi.org/10.31381/
pluriversidad.v4i4.2774.

Descola, Philippe. 2003. Antropologia de la naturaleza. Insti-
tuto Francés de Estudios Andinos / Lluvia Editores.

Estermann, Josef. 2006. Filosofia andina: Sabiduria indigena
para un mundo nuevo. 2a ed. ISEAT.

Flanagan, Jeremy N. M., Irma Franke y Letty Salinas. 2005.
“Aves y endemismo en los bosques relictos de la vertiente
occidental andina del norte del Perd y sur del Ecuador”.
Revista Peruana de Biologia 12 (2): 239-248.

Giovine, Maria A. y Javier Barri. 2024. “La agencia en la
sociologia de Pierre Bourdieu y Anthony Giddens”. Es-


https://lalineadefuego.info/el-condor-andino-y-sus-simbologias/
https://lalineadefuego.info/el-condor-andino-y-sus-simbologias/
https://doi.org/https://doi.org/10.31381/pluriversidad.v4i4.2774
https://doi.org/https://doi.org/10.31381/pluriversidad.v4i4.2774

Cano y Anicama, Yanapanakuy mana qonganapa

tudios Sociolégicos 42:1-18. https://doi.org/10.24201/es.
2024v42.e2404.

Itier, César. 2007. El hijo del oso: Un relato quechua de Huaro-
chiri. Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universidad
Catolica del Peru.

Loépez Maguifia, Santiago. 2024. “Analogismo, animismo y
naturalismo en Los rios profundos”. Archivo Vallejo 7
(14): 201-228. https://doi.org/10.59885/archivoVallejo.
2024.v7n14.08.

Mamani, Mauro. 2013. “Sumak Kawsay: la poética del mo-
vimiento y de la vida en José Maria Arguedas”. En Ar-
guedas: La dindmica de los encuentros culturales. Tomo
11, editado por Cecilia Esparza, Miguel Giusti, Gabrie-
la Nufiez, Carmen Maria Pinilla, Gonzalo Portocarrero,
Cecilia Rivera, Eileen Rizo-Patrén y Carla Sagdstegui,
33-48. Lima: Fondo Editorial de la Pontificia Universi-
dad Catoélica del Perd.

Morote Best, Efrain. 1988. Aldeas Sumergidas: Cultura popu-
lary sociedad en los Andes. Cusco: Centro de Estudios
Rurales Andinos “Bartolomé de las Casas”.

Olivera, César. 2015. “La experiencia césmica en el Manuscri-
to de Huarochiri”. Revista Andina 60:47-72.

Senddn, Pablo F. 2014. “Reseia de El toro y el condor, de Hiro-
yasu Tomoeda”. Journal de la Société des Américanistes
100 (2): 241-248. https://doi.org/10.4000/jsa.14005.

Tomoeda, Hiroyasu. 2013. El toro y el condor. Fondo Editorial
del Congreso del Peru.

Van Kessel, Juan y Porfirio Enriquez Salas. 2002. Seiias y
sefialeros de la Madre Tierra: Agronomia andina. Iqui-
que/Quito: IECTA / Abya-Yala.

Viveiros de Castro, Eduardo. 2010. Metafisicas canibales. Li-
neas de antropologia postestructural. Katz Editores.

Zavaleta, Carlos Eduardo. 1954. “La batalla”. En El cinico,
57-73. Lima: Editorial Tarpuy.

145


https://doi.org/10.24201/es.2024v42.e2404
https://doi.org/10.24201/es.2024v42.e2404
https://doi.org/10.59885/archivoVallejo.2024.v7n14.08
https://doi.org/10.59885/archivoVallejo.2024.v7n14.08
https://doi.org/10.4000/jsa.14005

	M00-0000
	137 Yanapanakuy mana qonqanapa (2025). Las aves como seres transformadores de la vida humana  Yanapanakuy mana qonqanapa (2025). Birds as Transformative Beings in Human Life B. Cano Blas et al.


