América
Critica

doi: https://doi.org/10.13125/americacritica/6758

Entre el canto y el vuelo. La ornitofauna y el devenir-animal
en Los rios profundos de José Maria Arguedas

Between Song and Flight: Ornithofauna and Becoming-Animal in José Maria Arguedas’s Deep Rivers

Andréz Garcia Vasquez

Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Pert

E-mail: andrez.garcia@unmsm.edu.pe

Recibido: 16/10/2025. Aceptado: 13/11/2025. Publicado en linea: 31/12/2025

Cémo citar: Garcia Vasquez, Andréz. 2025. «Entre el canto y el vuelo. La ornitofauna y el devenir-animal en Los
rios profundos de José Maria Arguedas». América Critica: Revista de Estudios Culturales Americanos 9 (2): 147-154.
https://doi.org/10.13125/americacritica/6758

Abstract—This research argues that the prominent presence of birds in Los rios profundos (Deep Rivers)
is not due to a merely ornithological interest on the author’s part. Rather, it responds to the Amerindian
Quechua ontological matrix that nourishes his work. Within the novel, singing birds form part of the musical
spectrum of the world and participate in the sonic qualities that trigger becomings among multiple existents
and institute territorializations. Furthermore, as the relationship between the different cosmic planes and
terrestrial entities is understood as a transmission of signs and an exchange of forces, birds —associated
with the upper world and the wamanis (apu mountain entities)— play a key role in this process. This
relevance is also evident in cultural practices such as music, poetry, and the treatment accorded to them.
These propositions are supported by the concepts of becoming-animal and the ritornello developed by Gilles
Deleuze and Félix Guattari, as well as by proposals from the ontological turn. — José Maria Arguedas,
ornithofauna, becoming-animal, refrain, amerindian ontology.

Resumen—Esta investigacion sostiene que la destacada presencia de aves en Los rios profundos no se
debe a un interés meramente ornitoldgico del autor. Responde més bien a la matriz ontoldgica amerindia
quechua que nutre su obra. En la novela, las aves cantoras forman parte del espectro musical del mundo y
participan de las cualidades del sonido para desencadenar devenires entre multiples existentes y agenciar
territorializaciones. Asimismo, como la relacién entre los distintos planos césmicos y entre las entidades
terrestres es entendida como transmision de signos e intercambio de fuerzas o energias, las aves —asociadas
al mundo de arriba y a los wamanis (los apu montaiia)— juegan un papel clave en ese proceso. Dicha
relevancia se aprecia también en las canciones, la poesia y el trato que se les brinda. Estos planteamientos se
sostienen en los conceptos de devenir-animal y ritornelo de Gilles Deleuze y Félix Guattari y en algunas
propuestas del giro ontolégico. — José Maria Arguedas, ornitofauna, devenir-animal, ritornelo, ontologia
amerindia.


https://doi.org/10.13125/americacritica/6758
https://orcid.org/0009-0003-5864-6939
andrez.garcia@unmsm.edu.pe
https://doi.org/10.13125/americacritica/6758

148

INTRODUCCION

L a ornitofauna puebla el universo narrativo de Los

rios profundos. De hecho, como constatan Delaune
y Calero (2014), las aves son una presencia recurrente
en la obra literaria arguediana. ;Pero son solo un adorno
estético o tienen algun otro sentido? ; Debemos prestarles
atencioén Unicamente por un interés ornitoldgico o por su
significacion en la ontologia quechua? El primer camino
nos permitiria demostrar que, en efecto, Arguedas poseia
un amplio conocimiento de la ornitofauna andina. Sin
embargo, aqui proponemos que no era ese el interés que
lo movia a incluirla en su literatura.

Para iniciar, tracemos un breve recuento numérico
de la presencia de las aves en Los rios profundos, el
cual permite apreciar su relevancia en el entramado del
relato. Solo los términos genéricos “ave” y “pdjaro” se
mencionan veinte y dieciséis veces, respectivamente. No
obstante, en el texto se alude también a una gran variedad
especifica de plumiferos: calandrias, jilgueros, cernicalos,
picaflores, entre otros; a veces con sus nombres en
espafiol y otras en quechua. Las aves figuran sobre todo
en las secciones narrativas, en boca del Ernesto nifio (el
narrador personaje) o en las intervenciones del autor
(el narrador externo), que por momentos asume roles
de antropdlogo y etélogo. También estdn presentes en
algunas canciones registradas por el narrador (Arguedas
1986: 23) o entonadas por las chicheras (37) y el
maestro Oblitas (137, 140). En los didlogos, aparecen en
intervenciones del mismo Ernesto o de personajes como
el hacendado de Chalhuanca, Palacitos y un soldado,
estos dos ultimos de origen indigena (29, 123, 126).
En la Tabla 1 presentamos un recuento aproximado y
sus designaciones cientificas, aunque estas dltimas son
tentativas porque de algunas no es posible precisar a qué
especie concreta se refiere Arguedas, pues se registra
mads de una en la zona surandina del Perd (Schulenberg
et al. 2010).

Tabla 1
Especies de aves y cantidad de menciones en Los rios
profundos
Aves — Menciones
-Jilguero o jilgueroy (Carduelis atrata) 17
-Calandria o tuya (Pheucticus aureoventris) 15
-Cernicalo o killinchu/kilincho (Falco sparverius) 15
-Condor (Vultur gryphus) 14
-Loro (Aratinga mitrata) 14
-Gavilan (Accipiter ventralis) 13
-Pato o yanawiku (Plegadis ridgwayi) 9

América Critica 9(2): 147-154, 2025. ISSN: 2532-6724

—Aguila (Spizaetus isidori) 9

-Picaflor o k’enti (Oreotrochilus estella) 9
-Paloma (Patagioenas maculosa) 6
-Golondrina (Orochelidon murina) 4
-Halcon (Falco femoralis) 4

-Ruisefior o jukucha pesk'o (Troglodytes aedon) 4
-Chihuaco (Turdus chiguanco) 3

-Viuda pisk'o (Knipolegus aterrimus) 3
-Torcaza (Zenaida auriculata) 2

-Tértola (Metriopelia ceciliae) 1

-Gorrién (Zonotrichia capensis) 1

-Garza (Phoenicopterus chilensis) 1

Aunque escasa, esta atencidn del escritor apurimefio a las
aves no ha pasado desapercibida por la critica. Delaune
y Cadero trazan un mapeo de estos seres en el conjunto
de su obra. Sostienen que Arguedas no solo retrata los
aspectos culturales y materiales del poblador andino, sino
que complementa el “cuadro vivencial de sus persona-
jes” evocando “la flora y la fauna [...] que los rodean”
(Delaune y Calero 2014: 176). Por ello, sin pretensio-
nes de exhaustividad, rastrean una serie de escenas en
las que aparecen aves en sus cuentos y novelas. De ese
modo, constatan el fino conocimiento etolégico de Ar-
guedas, pero también las funciones que otorga a las aves
en sus relatos. Figuran, por ejemplo, como evocadoras de
emocion, poesia, representacion de los rasgos y actitudes
humanas.

Carlos Huaman (2004), en su estudio sobre la simbo-
logia andina en la obra de Arguedas, analiza, entre otras
cosas, el cardcter metaférico dado a ciertas aves. Iden-
tifica que algunas adquieren en el relato connotaciones
positivas o negativas. Las rapaces, por ejemplo, asi como
pueden ser presencia del apu o imagen de la unién de los
indigenas contra los hacendados (cernicalos contra cén-
dores), también aluden a veces a la “rapacidad” y el poder
abusivo de los sefiores. Juan Manuel Diaz (2021) estudia,
asimismo, el aspecto simbdlico de la fauna en Los rios
profundos. A su juicio, el imaginario que impera en la
novela ordena los seres y sus cualidades alegéricas en dos
planos: el arriba y el abajo (hanan-urin). Esta dualidad
que funcionaba como complementariedad en el mundo
prehispénico, habria adquirido un caricter dicotémico a
raiz de la influencia biblico-occidental (cielo-infierno).
En consecuencia, los animales asociados al plano de
arriba, los péjaros, sobre todo, cumplirian en el relato
evocaciones eminentemente positivas: la ascension, la
libertad, lo celestial. Los de abajo, en cambio, como el
sapo, estarian vinculados primordialmente a lo negativo:
lo perjudicial, el descenso, la pasién descontrolada, lo



Garcia Vasquez, Entre el canto y el vuelo

infernal. Aunque interesante por recordarnos la influen-
cia de lo hispdnico en lo andino, llama la atencién esta
conclusién, ya que a Ernesto lo vemos convocar a los
amarus (serpientes) del palacio de Huayna Cépac, defen-
der grillos para que no sean pisoteados, emocionarse y
llenarse de animo con el canto de los sapos (Arguedas
1986: 13, 146, 149), los tres representantes del mundo
de abajo. No nos parece, pues, que exista tal dicotomia,
ya que las aves, como indica Huamén, tampoco tienen
siempre un significado positivo.

No negamos, por otra parte, que las aves desempe-
fien roles simbdlicos en los relatos arguedianos, pero
no se reducen a metiforas. Limitarnos a lo connotativo
las desplaza al ambito de lo humano e impide verlas co-
mo agentes en si, con roles activos en el relato, a veces
equivalentes a los personajes humanos. La interpretacién
meramente metaférica de los animales de las produccio-
nes estéticas responde, nos parece, al patrén ontolégico
que divide entre naturaleza y cultura, entre lo humano y
lo no-humano, donde solo el primero estaria dotado de
agencia real en el mundo. Un animal con protagonismo
en un relato adscrito a este régimen ontolégico solo sue-
le serlo como alegoria del hombre. Mas esto, podemos
decirlo con Baptiste Morizot (2022), es un modo més
de antroponarcisismo, hablar de los animales para solo
hablar de nosotros mismos.

Las literaturas de raigambre indigena, como la de
Arguedas, sin embargo, desafian este esquema. Son ex-
presién, mds bien, de un desacuerdo ontoldgico. Es decir,
ponen de manifiesto que no existe un solo ordenamiento
de lo real, del mundo, sino mdultiples mundos o pluri-
versos. Asimismo, pueden constituirse en dispositivos
que descentren lo humano a la vez que le ofrecen posi-
bilidades de ampliar su espectro relacional. Impulsan a
superar el antagonismo humano/animal e invitan a mi-
rar de frente y sin rubores al animal que también somos.
Asi el animal-otro-que-yo puede, igualmente, ser un #.
Aproximarnos entonces a estas literaturas, y en concreto
a la obra arguediana, supone pasar de una ontologia que
divide entre sujetos (el hombre) y objetos (el resto de
seres) a otra de corte relacional, de sujeto-sujeto. A la pri-
mera, Philippe Descola (2012) la denomina naturalismo,
la hegemonica en el occidente moderno; y a la segunda,
animismo.

En este trabajo sostenemos, por tanto, que la presencia
de fauna —de aves, en este caso— en la obra de Argue-
das no se rige por la visién instintivista-maquinica del
animal, como predica el naturalismo, sino por la aprehen-
sion de los animales (las aves) como capaces de agencia y
relacion, derivada de la ontologia amerindia quechua, de

149

corte animista. Las aves, particularmente en la novela que
abordamos, destacan por su vinculo con lo musical y las
propiedades de lo sonoro para desplegar devenires entre
agentes humanos y no-humanos. Asimismo, las especies
cantoras y no cantoras agencian ensamblajes (intercam-
bio de potencias o camac) entre entidades heterogéneas,
como los humanos y los wamanis (los apu montafia), y
entre planos césmicos (el aqui y el arriba).

LLAS AVES Y LO SONORO

Los rios profundos inicia como un viaje. La primera para-
da es el Cusco, la segunda serd Abancay, pero, antes del
arribo a esta ciudad, el narrador nos ofrece un capitulo
entero en el que rememora los viajes junto a su padre.
En esos recorridos por distintas regiones surandinas del
Peru, va registrando en su memoria no solo los pueblos
y sus habitantes, sino también las caracteristicas del pai-
saje, la flora y la fauna del entorno. “Mi padre —dice—
decidia irse de un pueblo a otro cuando las montadias, los
caminos, los campos de juego, el lugar donde duermen
los pdjaros, cuando los detalles del pueblo empezaban a
formar parte de la memoria” (Arguedas 1986: 20). Para el
muchacho, el entramado social y lo que la ontologia occi-
dental denomina naturaleza funcionan como una unidad
integrada. No existe la dicotomia naturaleza-cultura, los
“detalles del pueblo” son tan importantes como el lugar
donde anidan las aves. Dicho de otro modo, las aves y sus
espacios también forman parte del ayllu, la comunidad,
son en-ayllu'. Esta atencién a la fauna emplumada y la
situaciéon nomddica lo llevan a observar con fineza los
habitos de cada especie y sus recorridos vespertinos.

Las fuyas —dice— prefieren los drboles altos,
los jilgueros duermen o descansan en los arbus-
tos amarillos; el chihuaco canta en los arboles
de hojas oscuras: el satico, el eucalipto, el lam-
bras; no va a los sauces. [...] Cuando empieza
a oscurecer se reparten todas esas aves en el
cielo; segun los pueblos toman diferentes di-
recciones, y sus viajes los recuerda quien las
ha visto, sus trayectos no se confunden en la

1 Usualmente el ayllu es entendido como una forma particular de
habitar un territorio y de organizacién social (humana), tipica de
algunas poblaciones indigenas andinas. Se recalca, por ejemplo, la
distribucién comunal de la tierra, el trabajo comunitario y los lazos
de parentesco. Sin embargo, como precisa Marisol de la Cadena
(2015), el ayllu es en si el entramado de relaciones de los miembros
humanos y no-humanos (entidades geoldgicas, césmicas y demds
seres vivos) que conforman un colectivo. Por eso, la palabra ayllu
mds que un espacio o una poblacién indica relacion. De ahf que, as{
como los humanos, las aves (y otros seres) también son en-ayllu, son
la comunidad.



150

memoria. (Arguedas 1986: 20, subrayado nues-
tro)?

Nuestras sociedades modernas, por el contrario, afirma
Baptiste Morizot, atraviesan una aguda crisis de sensibi-
lidad que casi ha anulado nuestras “relaciones cotidianas
y reales con otros seres vivos” (Morizot 2021: 20), he-
cho que se ha agudizado atn mds con la urbanizacion.
Las aves, algunas especies al menos, no estan lejos de
nuestras ventanas, incluso en las grandes urbes, pero su
observacién y escucha atenta estd reservada usualmente a
ornitélogos profesionales y aficionados. ;Es Ernesto uno
de ellos? Consideramos que no es la curiosidad episte-
moldgica la que lo lleva a ofrecernos esas descripciones,
sino una sensibilidad distinta que se mueve en un or-
den ontoldgico diferente. Morizot refiere también que, a
diferencia de los modernos, los que creemos en la “natu-
raleza”, cuyo oido es casi sordo al canto de los p4jaros,
un amerindio koyukén de Alaska, segin narra el antro-
pologo Richard K. Nelson, al escuchar el chillido de una
corneja, el sonido penetra en su oido y despierta aso-
ciaciones de recuerdos que lo llevan a identificar al ave,
evocar los relatos que hablan de sus costumbres y aque-
llos que narran sus alianzas en los tiempos miticos. No es
pues aqui el ave una bestia emplumada, sino un agente co-
municativo, capaz de relacién. Por tanto, como también
ocurre con Ernesto, mas que un vinculo sujeto-objeto,
estamos propiamente ante un devenir, devenir-animal.
El concepto de devenir al que apelamos es el plantea-
do por Deleuze y Guattari (2010). Ellos, mas que buscar
esencias —una identidad (inmaterial) que permanece—,
invitan a fijarnos en las relaciones que se establecen entre
cuerpos. Vistas asf las entidades del mundo, en tanto cuer-
pos, caemos en la cuenta de que cualquier cuerpo puede
influir, componer vinculos constructivos, destructivos o
neutros con cualquier otro. Esta relacién la definen los
pensadores franceses con base en el concepto de afecto
desarrollado por Spinoza, es decir, la capacidad de los
cuerpos para afectar y ser afectados. El devenir se re-
fiere precisamente a aquello que pasa entre los cuerpos
cuando se encuentran. Por tanto, devenir-animal consiste
en dejarse atravesar por energias, sensibilidades, deseos,
decisiones, pensamientos que no son nuestros, son de
otro cuerpo. Morizot (2020) nuevamente nos proporcio-
na una situacion ilustrativa. En su ensayo-crénica sobre
el rastreo animal afirma que ir tras los pasos, por ejem-
plo, de un lobo implica dejarse guiar, aprender a sentir
y pensar como aquel. A su vez, si este se da cuenta de

2 En adelante, los subrayados en las citas de Los rios profundos seran
nuestros, a menos que indiquemos lo contrario.

América Critica 9(2): 147-154, 2025. ISSN: 2532-6724

que es seguido, empezard a pensar, percibir como yo para
calcular mis préximos movimientos. Yo devengo lobo,
él deviene yo. Esta es, a nuestro parecer, la relacion ser
humano-ave presente en Los rios profundos.

Si los plumiferos tienen tanta presencia en la novela,
es porque Ernesto es capaz de devenir-ave. La cita previa
que referimos lo caracteriza bien, pero a ello debemos
afiadir que la ornitofauna tiene algunas cualidades que
potencian sus posibilidades para agenciar devenires. Una
de ellas es la facultad musical de las especies cantoras.
Estas y las que graznan participan de las virtualidades
del sonido para animar el mundo e intercomunicar a los
existentes. El sonido es una materia-energia agil, fluida.
Penetra en los oidos y en el pecho, viaja por el aire,
acaricia los drboles y las cumbres nevadas. El mundo
que da aliento a la existencia es para Ernesto aquel que
estd atravesado por lo musical; su ausencia, en cambio,
apaga la vida. Por eso, en cierto momento, se siente en el
colegio de Abancay como si hubiera caido en un abismo
“donde no podia llegar ninguna voz, ningin aliento del
rumoroso mundo” (Arguedas 1986: 49).

Esto nos lleva a otro concepto de Deleuze y Guattari:
el “ritornelo”, un campo o plano de consistencia ante
todo musical que habilita devenires. Tiene tres aristas
que pueden activarse en simultdneo, segin proponen los
pensadores franceses: 1) es la fuerza que habilita un pun-
to estable en medio de las fuerzas del caos (ponen como
ejemplo un nifio que canturrea en la oscuridad para tran-
quilizarse); 2) a partir de este punto, agencia un campo
de contencion, crea un territorio con “paredes” sonoras
(un espacio cercado con “ladrillos” melddicos); 3) es-
ta territorializacion no es impermeable ni permanente,
en cierto momento “uno entreabre el circulo”, deja en-
trar, llama a alguien o “sale fuera, se lanza” (Deleuze
y Guattari 2010: 318). La territorializacién agenciada por
el ritornelo estd siempre abierta entonces a procesos de
desterritorializacién, nuevas composiciones y devenires.

Esa configuracién del territorio por medio del canto
lo observamos en este pasaje de Los rios profundos: “Los
arcos [de la plaza de armas del Cusco] aparecian como en
el confin de una silente pampa de las regiones heladas. ;Si
hubiera graznado alli un yanawiku, el pato que merodea
en las aguadas de esas pampas!” (Arguedas 1986: 7).
La plaza aparece como un conjunto desarticulado. Hace
falta el canto del yanawiku para que devenga territorio,
un ritornelo musical que establezca un contorno y lo
transforme en morada.

Para Ernesto, el ave emblema por su belleza y su canto
es la calandria o ruya. Su potencia afectiva reside princi-
palmente en su canto, que puede aplacar sentimientos y



Garcia Vasquez, Entre el canto y el vuelo

llevar consuelo, brindar un punto de estabilidad, como el
ritornelo. Esto lo apreciamos en su estancia en Abancay.
Allf él es un forastero, sin padre ni conocidos. El colegio
y la ciudad en cierto modo recuerdan el caos del que ha-
blan Deleuze y Guattari. Una de las fuerzas que compone
un territorio para nuestro protagonista es el canto de las
aves, especialmente el de la calandria. As{ ocurre con la
alameda de la ciudad, en cuyas moreras y sauces revo-
lotean calandrias. Ernesto escucha su canto y recuerda
que es fuente de inspiracion para los creadores de can-
ciones desde tiempos remotos. El canto de las aves y el
canto humano no estdn disociados. Este nace de aquel.
Pero la identificacion de Ernesto con la calandria es atin
mads personal, su ser mismo, dice, estd hecho del canto
esta avecilla: “jTuya, tuya! Mientras oia su canto, que
es, seguramente, la materia de que estoy hecho, la difusa
regién de donde me arrancaron para lanzarme entre los
hombres, vimos aparecer en la alameda a las dos nifias
[Silvina y Alcira]” (120).

El devenir-calandria de nuestro protagonista —y, en
general, el devenir-animal— desafia los patrones natura-
listas del yo y la identidad. Mientras para esta lo humano
se constituye por la diferenciacién de lo animal y hasta
su negacién, para Arguedas ser yo significa componer
relaciones, ser heterogeneidad de afectos humanos y no-
humanos. Asi lo ratifica en uno de los diarios de su novela
pOstuma:

Creo tener, como todos los serranos encarniza-
dos, algo de sapo, de calandria, de vibora y de
killincho, el pequeno halcén que tanto amamos
en la infancia. Pero en este momento recuer-
do, siento, afioro mucho mds a la pariona o
pariwana (Arguedas 2006: 96).

El cuerpo esta abierto, es posibilidad de componer, deve-
nir con otros cuerpos. Por eso, en gran medida, la “efec-
tividad” afectiva (territorializante y desterritorializante)
de las aves cantoras reside en su cualidad sonora y en las
propiedades de lo musical para atravesar los elementos
y establecer puentes comunicativos entre los existentes
(que incluye trasmisién de fuerzas o camac). Propiedades
equivalentes le atribuye también al sonido de instrumen-
tos musicales como el pinkuyllu y el wak’rapuku, la voz
del zumbayllu y el canto humano.

LLAS AVES Y LA CONEXION DE MUNDOS

La otra cualidad de las aves, independientemente de que
sean cantoras o no, es su potencia afectiva para conectar
mundos. Es decir, ensamblar devenires entre los distintos

151

planos del cosmos andino (las tres pachas: urin, kay, ha-
nan, esto es, mundo de abajo, de aqui, de arriba), vistos
usualmente como mundos en si mismos, pero en inter-
accién o abiertos a relacionarse con los otros dos. En
la tradicién andina, asimismo, cualquier ser o materia
es potencialmente sujeto, interlocutor (Allen 2018). En
consecuencia, las relaciones entre existentes se estable-
cen en términos de reciprocidad; es decir, participacion
en el intercambio de “esfuerzo, fuerza o energia”, deno-
minados en quechua kallpa, camac o animu, la tercera,
todo indica, una adaptacion del vocablo espaiiol “dnima”
(Cavalcanti-Schiel 2004: 460). Por eso, segin Zenén
Depaz, la division del cosmos andino en tres pachas o
mundos debe entenderse como un juego de fuerzas con-
currentes donde todo estd en didlogo, “todos los seres y
situaciones se estdn diciendo algo” (Depaz 2015: 140).
Asi, senala que la yagana celeste, la llama que figura
en la Via LAactea, seria, de acuerdo con el Manuscrito
de Huarochiri, la que transmite su ser o 4nimo vital (ca-
mac) a las llamas terrestres. Otros cuerpos celestes son,
igualmente, seres parlantes, ya que, por ejemplo, brindan
sefiales sobre las lluvias y el clima. Esto nos permite afir-
mar que las relaciones con otros agentes como los apu
montafia o wamanis y sus mundos también ocurre en tér-
minos comunicativos, en el doble sentido de trasmision
de mensajes (signos) y camac. Ciertas aves en Los rios
profundos figuran como mediadoras, ensamblaje de estos
devenires.

La calandria, aunque es emblematica por su canto,
también lo es por su forma y color: “Su pequefio cuerpo
amarillo, de alas negras, se divisa contra el cielo y el color
del arbol” (Arguedas 1986: 119). Larrd y Viera (2011)
sostienen que, por su color amarillo, que lo vincula con el
sol (el tayta Inti), la tuya, en la cosmologia andina, es un
ser representativo del mundo de arriba. En consecuencia,
devenir-calandria para Ernesto es devenir-Inti, recibir su
fuerza, devenir-cosmos.

Otra ave asociada con lo solar, aunque también de-
sempeiia otras funciones, es el picaflor, que goza de gran
estima en el mundo andino. La arquedloga Victoria Cas-
tro (2004) afirma que incluso habria sido una deidad en
tiempos prehispanicos, como lo atestigua la abundante re-
presentacion del colibri en artesanias, textiles, metalurgia
y otros vestigios (el de las lineas de Nazca, por ejemplo).
En Los rios profundos, ademds de las canciones y la poe-
sia, que veremos enseguida, el picaflor aparece también
asociado al sol y, por tanto, con la luz. Cuando Palacitos,
uno de los amigos de Ernesto, le regala dos monedas
de oro para que se marche a su casa debido a la peste o
reciba sepultura si muriese, Ernesto afirma: “Una libra



152

de oro en las manos de un nifio lo convierte en rey, en
un picaflor de aquellos que vuelan, por instinto selecto,
en linea recta, hacia el sol. Yo los he visto, brillando
y subiendo a golpes de ala” (Arguedas 1986: 175). En
otros términos, devenir-picaflor significa recibir la fuerza
misma del sol, beber de su fuego.

Por otro lado, el céndor o las aves de presa suelen
ser el rostro de los wamanis, los apu montaiia. En Los
rios profundos sobresale en este rol el cernicalo o killin-
chu. Es la manifestacion, el acto de presencia, del apu
K’arwarasu, la montafia o wamani tutelar de su aldea na-
tiva. El cernicalo pone en conexién el mundo de Ernesto
con el mundo del wamani. De alli quizas el afecto espe-
cial que le guarda el muchacho a esta ave. Con ocasion de
un desafio de pelea de su condiscipulo Rondinell, varios
escolares le aseguran una derrota segura. Presa del miedo
y la vergiienza, mds tarde, durante el rezo del rosario, en
vez de la Virgen, dirige su plegaria al apu:

iApu K’arwarasu, a ti voy a dedicarte mi pelea!
Maiéndame tu kilincho para que me vigile, para
que me chille desde lo alto. |A patadas, carago,
en su culo, en su costilla de perro hambrien-
to, en su cuello de violin! jJa caraya! ;Yo soy
lucana, minero lucana! jNakak [degollador]!
(65)

El K’arwarasu, la montafia, no es roca sorda para Ernesto,
puede percibir su tormenta emocional. También posee
intencién y capacidad agente, por eso, es capaz de invo-
lucrarse en la lucha, transmitir camac. El killinchu es su
emisario, su acto de presencia. El es el que, en términos
de Deleuze y Guattari, liga el agenciamiento y activa la
maquina de guerra Ernesto-K’arwarasu o, mejor dicho,
el devenir runakuna-cérnicalo-montafia. En consonancia
con el animismo, esta es una clara muestra de que la
subjetividad (y personidad) es una cualidad compartida
por runakuna (humanos), wamanis y animales.

EVOCADORAS DE EMOCION Y POESiA

Otro aspecto central en la tradicién andina es el vinculo
entre las aves, la poesia y la musica. La presencia de las
aves en las canciones, incluso entre los mestizos, sostiene
Arguedas en un articulo de La Prensa de 1942, se hace
“con tanto afdn de hacer saber que igual se puede amar a
los pdjaros y a la tierra, como a la mujer y a los padres”,
tanto asi que “no se sabe para quién es el canto, si para
el simbolo o para el ser amado” (Arguedas 2012a: 282,
subrayado nuestro). El amor humano no se limita solo a
los congéneres, también se lo puede prodigar al resto de
existentes y a la tierra misma. Las aves de las canciones

América Critica 9(2): 147-154, 2025. ISSN: 2532-6724

no son meras metaforas, son agentes de la relacién. Asi lo
observamos en este canto recogido en Los rios profundos:

Oye, cernicalo,

oye, gavildn,

voy a quitarte a tu paloma,

a tu amada voy a quitarte (Arguedas 1986: 23).

No vemos que haya mayor diferenciacién entre el sim-
bolo (el ave) y el ser amado. Los roles masculinos (el
amado) en las canciones de amor que se registran en la
novela los desempeiian el cernicalo, el gavilan, el halcén,
el picaflor o el jilguero, a menudo como rivales del yo
poético. La amada, el rol femenino, en cambio, es re-
presentada por la paloma, pero también por la flor o la
mariposa.

Otra escena donde las aves adquieren protagonismo
en el cortejo es la carta que Antero le pide escribir a Er-
nesto para Silvina. En la misiva que redacta, nuestro pro-
tagonista convoca una serie de presencias no-humanas,
entre ellas algunas aves: “Usted es la duefia de mi alma,
adorada nifia —Ile dice—. [...] Cuando los jilgueros vi-
nieron a cantar desde las ramas de las moreras, cuando
llegaron los zorzales y las calandrias, la avenida seme-
jaba la gloria” (60). Para Silvina, estas evocaciones son
quizds solo metaforas, belleza de la palabra que seduce;
pero, para Ernesto, se trata de devenires reales, porque
del devenir-jilguero, zorzal, calandria es de donde nace
su poesia, su escritura.

Un tono distinto presenta la carta que escribe para
las muchachas indigenas que amé en su nifiez: Justina,
Jacinta, Malicacha o Felisa. En esta, las aves no son solo
simbolos, sino participantes activos del cortejo: “Escucha
al picaflor esmeralda que te sigue; te ha de hablar de
mi’; no seas cruel, escichale. Lleva fatigadas las peque-
fas alas, no podré volar més; detente ya” (61). Ellas, a
diferencia de las “nifias” de Abancay (las mistis), si son
capaces de “escuchar” el mensaje del picaflor, porque
comparten el mismo mundo de Ernesto. Por eso, al co-
libri, aqui se lo presenta como un actante, un agente del
galanteo, un mensajero y, por tanto, portador de palabra
para la amada, pues ella es capaz de “oir” a la avecilla.

DOS ONTOLOGIAS, DOS ACTITUDES ANTE LAS
AVES

En Los rios profundos, Arguedas también nos presenta
dos actitudes distintas en el trato a las aves que derivan
de regimenes ontoldgicos diferentes. En Yauyos, Ernesto
protesta contra los fusileros que practican tiro en los loros
que arriban a un bosquecillo aledaio al pueblo. Mientras



Garcia Vasquez, Entre el canto y el vuelo

ellos disparan sin remordimiento y matan hasta dos de un
tiro, nuestro protagonista intenta ahuyentarlos haciendo
bulla con latas y tirando piedras, pero no lo consigue, se
rien de él. Luego del “entrenamiento”, los nifios hacian
sartas de hasta veinte loros y las exhibian en la plaza. ;Por
qué esas actitudes tan distintas de Ernesto y los yauyinos?
Estos ultimos se adscriben claramente al naturalismo.
Los loros son reducidos a objetos y asi se anula cualquier
posibilidad de percibir su sufrimiento y sentir su muerte
o entablar vinculos afectivos (en el sentido spinozista)
con ellos, como, en cambio, si observamos en nuestro
protagonista.

La otra escena transcurre en una aldea en la que los
“vecinos principales odian a los forasteros. El pueblo es
grande y con pocos indios” (20). En este lugar, la disputa
entre los nifios que vigilan las huertas (los wayak’) y los
péjaros se da como una feroz lucha: “Los nifios estaban
armados con hondas de jebe; cazaban a los p4jaros como
a enemigos de guerra; reunian los caddveres a la sali-
da de las huertas, en el camino, y los contaban: veinte
tuyas, cuarenta chihuacos, diez viuda pisk'os” (21). En
contraste, sostiene que, en otros pueblos trigueros, mas
que matar a los pajaros, los wayak’ solo buscan ahuyen-
tarlos, incluso engafidndoles: “;Estd envenenado el trigo!
—Iles cantan— jIdos, idos! jVolad, volad! Es del sefior
cura. jSalid! jBuscad otros campos!” (21). Otro articulo
de La Prensa de 1942 permite inferir la razén de esta
diferencia. Mds que un trabajo, afirma Arguedas, la labor
de wayak’ (les pagaban diez centavos por dia) para los
nifios indigenas era, en realidad, “un verdadero juego
entre [ellos] y los pajaros” y, por eso, era el oficio “mas
urgente y preferido de los nifios indigenas” (Arguedas
2012b: 361-362). Para ellos, los pajaros son interlocuto-
res, pueden hablarles, rogarles que no roben los sembrios.
Por eso, la relacion se establece en términos ldadicos o
carnavalescos. En cambio, en aquel pueblo con pocos in-
digenas, la percepcion es distinta. Los pdjaros que comen
las sementeras no son mds que enemigos, se los obje-
tualiza como plaga y, por tanto, deben ser combatidos.
Fundamentos ontolégicos distintos —naturalista, de un
lado; animismo, del otro— derivan, por tanto, en tratos
diferentes a otros vivientes no-humanos, las aves, en este
caso.

A MODO DE CONCLUSION

El papel destacado de la ornitofauna en Los rios profun-
dos y el tratamiento que se le prodiga es, pues, expresion
de una divergencia ontolégica. Mientras el naturalismo
objetualiza a las aves como “bestias emplumadas” —en el
sentido de carentes de razon, como el resto de animales—,

153

la ontologia amerindia quechua las percibe y trata como
interlocutores, sujetos. Ernesto se adscribe a este segundo
régimen de sentido. Las aves poseen enormes potencia-
lidades afectivas, por un lado, segiin hemos defendido,
debido a su capacidad musical y las virtualidades del so-
nido para agenciar devenires y componer territorialidades.
Por otro lado, su capacidad de volar las relaciona al plano
cosmico de arriba y a algunas las convierte también en
rostro y manifestacion de los wamanis (los apu montafia).
Puesto que el vinculo entre estas esferas del cosmos y
entidades terrestres se establece como proceso dialdgico,
es decir, trasmision de signos y fuerza vital (camac), las
aves actdan como agenciadoras de estos despliegues. A
ello se deberia, igualmente, el trato cotidiano que se les
prodiga y su destacada presencia en la musica y la poesia
andinas.

REFERENCIAS

Allen, Catherine J. 2018. “El animismo en los Andes”. En
Interpretando huellas. Arqueologia, etnohistoria y etno-
grafia de los Andes y sus tierras bajas, editado por Maria
de los Angeles Mufioz. Kipus.

Arguedas, José Maria. 1986. Los rios profundos. Biblioteca
Ayacucho.

Arguedas, José Maria. 2006. El zorro de arriba y el zorro de
abajo. Fundacién Editorial el perro y la rana.

Arguedas, José Marfa. 2012a. “La cancién popular mestiza
en el Perd. Su valor documental y poético”. En Obras
completas, Tomo VI. Obra antropoldgica y cultural 1.
Editorial Horizonte.

Arguedas, José Marfa. 2012b. “Los wayak’, guardianes de los
trigales”. En Obras completas, Tomo VI. Obra antropo-
logica y cultural 1. Editorial Horizonte.

Cadena, Marisol de la. 2015. Earth Beings. Ecologies of Prac-
tice across Andean Worlds. Duke University Press.

Castro, Victoria. 2004. “El picaflor de la gente (Sotar condi)”.
Ornitologia Neotropical 15 (5): 409-417. https://digitalc
ommons.usf.edu/ornitologia_neotropical/vol15/iss5/43.

Cavalcanti-Schiel, Ricardo. 2004. “Cémo construir y sobre-
pasar fronteras etnogréficas. Entre Andes y Amazonia,
por ejemplo”. Chungara (Arica) 46 (3): 453-465. https:
//doi.org/10.4067/S0717-73562014000300009.

Delaune, Ghislaine y Edmer Calero. 2014. “Plumas y picos
en la obra de José Maria Arguedas”. Lienzo 35:175-204.

https://revistas.ulima.edu.pe/index.php/lienzo/article/
view/344.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. 2010. Mil Mesetas. Capitalis-
mo y esquizofrenia. Pre-Textos.

Depaz, Zenén. 2015. La cosmo-vision andina en el Manuscrito
de Huarochiri. Vicio Perpetuo.


https://digitalcommons.usf.edu/ornitologia_neotropical/vol15/iss5/43
https://digitalcommons.usf.edu/ornitologia_neotropical/vol15/iss5/43
https://doi.org/10.4067/S0717-73562014000300009
https://doi.org/10.4067/S0717-73562014000300009
https://revistas.ulima.edu.pe/index.php/lienzo/article/view/344
https://revistas.ulima.edu.pe/index.php/lienzo/article/view/344

154

Descola, Philippe. 2012. Mds alld de naturaleza y cultura.
Amorrortu.

Diaz, Juan Manuel. 2021. “De p4ajaros y sapos: una oposi-
cioén simbolica en el imaginario quechua-hispano de Los
rios profundos, de José Maria Arguedas”. En Arguedas
global. Indigenismo en el nuevo milenio, editado por Jo-
sé Antonio Mazzotti. Fondo Editorial de la Universidad
César Vallejo, Asociacion Internacional de Peruanistas y
Revista de Critica Literaria Latinoamericana.

Huaman, Carlos. 2004. Pachachaka: puente sobre el mundo.
Narrativa, memoria y simbolo en la obra de José Maria
Arguedas. El Colegio de México, UNAM.

Larrd, Manuel y Sara Viera. 2011. “Animales del aire, de la
tierra y del subsuelo en la obra literaria de J. M. Argue-
das”. Boletin de la Academia Peruana de la Lengua 52
(52): 91-122. https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004.

Morizot, Baptiste. 2020. Tras el rastro animal. Isla Desierta.

Morizot, Baptiste. 2021. Maneras de estar vivo. La crisis
ecoldgica global y la crisis de lo salvaje. Errata naturae.

Morizot, Baptiste. 2022. “Postfacio. Recoger los saberes que
se cayeron del nido”. En Habitar como un pdjaro. Modos
de hacery de pensar los territorios , de Vinciane Despret.
Cactus.

Schulenberg, Thomas S., Douglas F. Stotz, Daniel F. Lane,
John P. O’Neill y Theodore A. Parker III. 2010. Aves de
Perii. Museo de Historia Natural-UNMSM, The Field
Museum, LSU, Corbidi.

América Critica 9(2): 147-154, 2025. ISSN: 2532-6724


https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

	M00-0000
	147 Entre el canto y el vuelo. La ornitofauna y el devenir-animal en Los ríos profundos de José María Arguedas  Between Song and Flight: Ornithofauna and Becoming-Animal in José María Arguedas’s Deep Rivers F. Author et al.


