
doi: https://doi.org/10.13125/americacritica/6758

Entre el canto y el vuelo. La ornitofauna y el devenir-animal
en Los ríos profundos de José María Arguedas
Between Song and Flight: Ornithofauna and Becoming-Animal in José María Arguedas’s Deep Rivers

Andréz García Vásquez

Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú

E-mail: andrez.garcia@unmsm.edu.pe

Recibido: 16/10/2025. Aceptado: 13/11/2025. Publicado en línea: 31/12/2025

Cómo citar: García Vásquez, Andréz. 2025. «Entre el canto y el vuelo. La ornitofauna y el devenir-animal en Los
ríos profundos de José María Arguedas». América Crítica: Revista de Estudios Culturales Americanos 9 (2): 147–154.
https://doi.org/10.13125/americacritica/6758

Abstract—This research argues that the prominent presence of birds in Los ríos profundos (Deep Rivers)
is not due to a merely ornithological interest on the author’s part. Rather, it responds to the Amerindian
Quechua ontological matrix that nourishes his work. Within the novel, singing birds form part of the musical
spectrum of the world and participate in the sonic qualities that trigger becomings among multiple existents
and institute territorializations. Furthermore, as the relationship between the different cosmic planes and
terrestrial entities is understood as a transmission of signs and an exchange of forces, birds —associated
with the upper world and the wamanis (apu mountain entities)— play a key role in this process. This
relevance is also evident in cultural practices such as music, poetry, and the treatment accorded to them.
These propositions are supported by the concepts of becoming-animal and the ritornello developed by Gilles
Deleuze and Félix Guattari, as well as by proposals from the ontological turn. — José María Arguedas,
ornithofauna, becoming-animal, refrain, amerindian ontology.

Resumen—Esta investigación sostiene que la destacada presencia de aves en Los ríos profundos no se
debe a un interés meramente ornitológico del autor. Responde más bien a la matriz ontológica amerindia
quechua que nutre su obra. En la novela, las aves cantoras forman parte del espectro musical del mundo y
participan de las cualidades del sonido para desencadenar devenires entre múltiples existentes y agenciar
territorializaciones. Asimismo, como la relación entre los distintos planos cósmicos y entre las entidades
terrestres es entendida como transmisión de signos e intercambio de fuerzas o energías, las aves —asociadas
al mundo de arriba y a los wamanis (los apu montaña)— juegan un papel clave en ese proceso. Dicha
relevancia se aprecia también en las canciones, la poesía y el trato que se les brinda. Estos planteamientos se
sostienen en los conceptos de devenir-animal y ritornelo de Gilles Deleuze y Félix Guattari y en algunas
propuestas del giro ontológico. — José María Arguedas, ornitofauna, devenir-animal, ritornelo, ontología
amerindia.

—————————————————————
——————————————————————
——————————————————————
——————————————————————

——————————————————————
——————————————————————
—————————————————————-

https://doi.org/10.13125/americacritica/6758
https://orcid.org/0009-0003-5864-6939
andrez.garcia@unmsm.edu.pe
https://doi.org/10.13125/americacritica/6758


148 América Crítica 9(2): 147–154, 2025. ISSN: 2532-6724

INTRODUCCIÓN

L a ornitofauna puebla el universo narrativo de Los
ríos profundos. De hecho, como constatan Delaune

y Calero (2014), las aves son una presencia recurrente
en la obra literaria arguediana. ¿Pero son solo un adorno
estético o tienen algún otro sentido? ¿Debemos prestarles
atención únicamente por un interés ornitológico o por su
significación en la ontología quechua? El primer camino
nos permitiría demostrar que, en efecto, Arguedas poseía
un amplio conocimiento de la ornitofauna andina. Sin
embargo, aquí proponemos que no era ese el interés que
lo movía a incluirla en su literatura.

Para iniciar, tracemos un breve recuento numérico
de la presencia de las aves en Los ríos profundos, el
cual permite apreciar su relevancia en el entramado del
relato. Solo los términos genéricos “ave” y “pájaro” se
mencionan veinte y dieciséis veces, respectivamente. No
obstante, en el texto se alude también a una gran variedad
específica de plumíferos: calandrias, jilgueros, cernícalos,
picaflores, entre otros; a veces con sus nombres en
español y otras en quechua. Las aves figuran sobre todo
en las secciones narrativas, en boca del Ernesto niño (el
narrador personaje) o en las intervenciones del autor
(el narrador externo), que por momentos asume roles
de antropólogo y etólogo. También están presentes en
algunas canciones registradas por el narrador (Arguedas
1986: 23) o entonadas por las chicheras (37) y el
maestro Oblitas (137, 140). En los diálogos, aparecen en
intervenciones del mismo Ernesto o de personajes como
el hacendado de Chalhuanca, Palacitos y un soldado,
estos dos últimos de origen indígena (29, 123, 126).
En la Tabla 1 presentamos un recuento aproximado y
sus designaciones científicas, aunque estas últimas son
tentativas porque de algunas no es posible precisar a qué
especie concreta se refiere Arguedas, pues se registra
más de una en la zona surandina del Perú (Schulenberg
et al. 2010).

Tabla 1
Especies de aves y cantidad de menciones en Los ríos
profundos

Aves — Menciones
-Jilguero o jilgueroy (Carduelis atrata) 17
-Calandria o tuya (Pheucticus aureoventris) 15
-Cernícalo o killinchu/kilincho (Falco sparverius) 15
-Cóndor (Vultur gryphus) 14
-Loro (Aratinga mitrata) 14
-Gavilán (Accipiter ventralis) 13
-Pato o yanawiku (Plegadis ridgwayi) 9

-Águila (Spizaetus isidori) 9
-Picaflor o k’enti (Oreotrochilus estella) 9
-Paloma (Patagioenas maculosa) 6
-Golondrina (Orochelidon murina) 4
-Halcón (Falco femoralis) 4
-Ruiseñor o jukucha pesk'o (Troglodytes aedon) 4
-Chihuaco (Turdus chiguanco) 3
-Viuda pisk'o (Knipolegus aterrimus) 3
-Torcaza (Zenaida auriculata) 2
-Tórtola (Metriopelia ceciliae) 1
-Gorrión (Zonotrichia capensis) 1
-Garza (Phoenicopterus chilensis) 1

Aunque escasa, esta atención del escritor apurimeño a las
aves no ha pasado desapercibida por la crítica. Delaune
y Cadero trazan un mapeo de estos seres en el conjunto
de su obra. Sostienen que Arguedas no solo retrata los
aspectos culturales y materiales del poblador andino, sino
que complementa el “cuadro vivencial de sus persona-
jes” evocando “la flora y la fauna [...] que los rodean”
(Delaune y Calero 2014: 176). Por ello, sin pretensio-
nes de exhaustividad, rastrean una serie de escenas en
las que aparecen aves en sus cuentos y novelas. De ese
modo, constatan el fino conocimiento etológico de Ar-
guedas, pero también las funciones que otorga a las aves
en sus relatos. Figuran, por ejemplo, como evocadoras de
emoción, poesía, representación de los rasgos y actitudes
humanas.

Carlos Huamán (2004), en su estudio sobre la simbo-
logía andina en la obra de Arguedas, analiza, entre otras
cosas, el carácter metafórico dado a ciertas aves. Iden-
tifica que algunas adquieren en el relato connotaciones
positivas o negativas. Las rapaces, por ejemplo, así como
pueden ser presencia del apu o imagen de la unión de los
indígenas contra los hacendados (cernícalos contra cón-
dores), también aluden a veces a la “rapacidad” y el poder
abusivo de los señores. Juan Manuel Díaz (2021) estudia,
asimismo, el aspecto simbólico de la fauna en Los ríos
profundos. A su juicio, el imaginario que impera en la
novela ordena los seres y sus cualidades alegóricas en dos
planos: el arriba y el abajo (hanan-urin). Esta dualidad
que funcionaba como complementariedad en el mundo
prehispánico, habría adquirido un carácter dicotómico a
raíz de la influencia bíblico-occidental (cielo-infierno).
En consecuencia, los animales asociados al plano de
arriba, los pájaros, sobre todo, cumplirían en el relato
evocaciones eminentemente positivas: la ascensión, la
libertad, lo celestial. Los de abajo, en cambio, como el
sapo, estarían vinculados primordialmente a lo negativo:
lo perjudicial, el descenso, la pasión descontrolada, lo



García Vásquez, Entre el canto y el vuelo 149

infernal. Aunque interesante por recordarnos la influen-
cia de lo hispánico en lo andino, llama la atención esta
conclusión, ya que a Ernesto lo vemos convocar a los
amarus (serpientes) del palacio de Huayna Cápac, defen-
der grillos para que no sean pisoteados, emocionarse y
llenarse de ánimo con el canto de los sapos (Arguedas
1986: 13, 146, 149), los tres representantes del mundo
de abajo. No nos parece, pues, que exista tal dicotomía,
ya que las aves, como indica Huamán, tampoco tienen
siempre un significado positivo.

No negamos, por otra parte, que las aves desempe-
ñen roles simbólicos en los relatos arguedianos, pero
no se reducen a metáforas. Limitarnos a lo connotativo
las desplaza al ámbito de lo humano e impide verlas co-
mo agentes en sí, con roles activos en el relato, a veces
equivalentes a los personajes humanos. La interpretación
meramente metafórica de los animales de las produccio-
nes estéticas responde, nos parece, al patrón ontológico
que divide entre naturaleza y cultura, entre lo humano y
lo no-humano, donde solo el primero estaría dotado de
agencia real en el mundo. Un animal con protagonismo
en un relato adscrito a este régimen ontológico solo sue-
le serlo como alegoría del hombre. Mas esto, podemos
decirlo con Baptiste Morizot (2022), es un modo más
de antroponarcisismo, hablar de los animales para solo
hablar de nosotros mismos.

Las literaturas de raigambre indígena, como la de
Arguedas, sin embargo, desafían este esquema. Son ex-
presión, más bien, de un desacuerdo ontológico. Es decir,
ponen de manifiesto que no existe un solo ordenamiento
de lo real, del mundo, sino múltiples mundos o pluri-
versos. Asimismo, pueden constituirse en dispositivos
que descentren lo humano a la vez que le ofrecen posi-
bilidades de ampliar su espectro relacional. Impulsan a
superar el antagonismo humano/animal e invitan a mi-
rar de frente y sin rubores al animal que también somos.
Así el animal-otro-que-yo puede, igualmente, ser un tú.
Aproximarnos entonces a estas literaturas, y en concreto
a la obra arguediana, supone pasar de una ontología que
divide entre sujetos (el hombre) y objetos (el resto de
seres) a otra de corte relacional, de sujeto-sujeto. A la pri-
mera, Philippe Descola (2012) la denomina naturalismo,
la hegemónica en el occidente moderno; y a la segunda,
animismo.

En este trabajo sostenemos, por tanto, que la presencia
de fauna —de aves, en este caso— en la obra de Argue-
das no se rige por la visión instintivista-maquínica del
animal, como predica el naturalismo, sino por la aprehen-
sión de los animales (las aves) como capaces de agencia y
relación, derivada de la ontología amerindia quechua, de

corte animista. Las aves, particularmente en la novela que
abordamos, destacan por su vínculo con lo musical y las
propiedades de lo sonoro para desplegar devenires entre
agentes humanos y no-humanos. Asimismo, las especies
cantoras y no cantoras agencian ensamblajes (intercam-
bio de potencias o camac) entre entidades heterogéneas,
como los humanos y los wamanis (los apu montaña), y
entre planos cósmicos (el aquí y el arriba).

LAS AVES Y LO SONORO

Los ríos profundos inicia como un viaje. La primera para-
da es el Cusco, la segunda será Abancay, pero, antes del
arribo a esta ciudad, el narrador nos ofrece un capítulo
entero en el que rememora los viajes junto a su padre.
En esos recorridos por distintas regiones surandinas del
Perú, va registrando en su memoria no solo los pueblos
y sus habitantes, sino también las características del pai-
saje, la flora y la fauna del entorno. “Mi padre —dice—
decidía irse de un pueblo a otro cuando las montañas, los
caminos, los campos de juego, el lugar donde duermen
los pájaros, cuando los detalles del pueblo empezaban a
formar parte de la memoria” (Arguedas 1986: 20). Para el
muchacho, el entramado social y lo que la ontología occi-
dental denomina naturaleza funcionan como una unidad
integrada. No existe la dicotomía naturaleza-cultura, los
“detalles del pueblo” son tan importantes como el lugar
donde anidan las aves. Dicho de otro modo, las aves y sus
espacios también forman parte del ayllu, la comunidad,
son en-ayllu1. Esta atención a la fauna emplumada y la
situación nomádica lo llevan a observar con fineza los
hábitos de cada especie y sus recorridos vespertinos.

Las tuyas —dice— prefieren los árboles altos,
los jilgueros duermen o descansan en los arbus-
tos amarillos; el chihuaco canta en los árboles
de hojas oscuras: el saúco, el eucalipto, el lam-
bras; no va a los sauces. [...] Cuando empieza
a oscurecer se reparten todas esas aves en el
cielo; según los pueblos toman diferentes di-
recciones, y sus viajes los recuerda quien las
ha visto, sus trayectos no se confunden en la

1 Usualmente el ayllu es entendido como una forma particular de
habitar un territorio y de organización social (humana), típica de
algunas poblaciones indígenas andinas. Se recalca, por ejemplo, la
distribución comunal de la tierra, el trabajo comunitario y los lazos
de parentesco. Sin embargo, como precisa Marisol de la Cadena
(2015), el ayllu es en sí el entramado de relaciones de los miembros
humanos y no-humanos (entidades geológicas, cósmicas y demás
seres vivos) que conforman un colectivo. Por eso, la palabra ayllu
más que un espacio o una población indica relación. De ahí que, así
como los humanos, las aves (y otros seres) también son en-ayllu, son
la comunidad.



150 América Crítica 9(2): 147–154, 2025. ISSN: 2532-6724

memoria. (Arguedas 1986: 20, subrayado nues-
tro)2

Nuestras sociedades modernas, por el contrario, afirma
Baptiste Morizot, atraviesan una aguda crisis de sensibi-
lidad que casi ha anulado nuestras “relaciones cotidianas
y reales con otros seres vivos” (Morizot 2021: 20), he-
cho que se ha agudizado aún más con la urbanización.
Las aves, algunas especies al menos, no están lejos de
nuestras ventanas, incluso en las grandes urbes, pero su
observación y escucha atenta está reservada usualmente a
ornitólogos profesionales y aficionados. ¿Es Ernesto uno
de ellos? Consideramos que no es la curiosidad episte-
mológica la que lo lleva a ofrecernos esas descripciones,
sino una sensibilidad distinta que se mueve en un or-
den ontológico diferente. Morizot refiere también que, a
diferencia de los modernos, los que creemos en la “natu-
raleza”, cuyo oído es casi sordo al canto de los pájaros,
un amerindio koyukón de Alaska, según narra el antro-
pólogo Richard K. Nelson, al escuchar el chillido de una
corneja, el sonido penetra en su oído y despierta aso-
ciaciones de recuerdos que lo llevan a identificar al ave,
evocar los relatos que hablan de sus costumbres y aque-
llos que narran sus alianzas en los tiempos míticos. No es
pues aquí el ave una bestia emplumada, sino un agente co-
municativo, capaz de relación. Por tanto, como también
ocurre con Ernesto, más que un vínculo sujeto-objeto,
estamos propiamente ante un devenir, devenir-animal.

El concepto de devenir al que apelamos es el plantea-
do por Deleuze y Guattari (2010). Ellos, más que buscar
esencias —una identidad (inmaterial) que permanece—,
invitan a fijarnos en las relaciones que se establecen entre
cuerpos. Vistas así las entidades del mundo, en tanto cuer-
pos, caemos en la cuenta de que cualquier cuerpo puede
influir, componer vínculos constructivos, destructivos o
neutros con cualquier otro. Esta relación la definen los
pensadores franceses con base en el concepto de afecto
desarrollado por Spinoza, es decir, la capacidad de los
cuerpos para afectar y ser afectados. El devenir se re-
fiere precisamente a aquello que pasa entre los cuerpos
cuando se encuentran. Por tanto, devenir-animal consiste
en dejarse atravesar por energías, sensibilidades, deseos,
decisiones, pensamientos que no son nuestros, son de
otro cuerpo. Morizot (2020) nuevamente nos proporcio-
na una situación ilustrativa. En su ensayo-crónica sobre
el rastreo animal afirma que ir tras los pasos, por ejem-
plo, de un lobo implica dejarse guiar, aprender a sentir
y pensar como aquel. A su vez, si este se da cuenta de

2 En adelante, los subrayados en las citas de Los ríos profundos serán
nuestros, a menos que indiquemos lo contrario.

que es seguido, empezará a pensar, percibir como yo para
calcular mis próximos movimientos. Yo devengo lobo,
él deviene yo. Esta es, a nuestro parecer, la relación ser
humano-ave presente en Los ríos profundos.

Si los plumíferos tienen tanta presencia en la novela,
es porque Ernesto es capaz de devenir-ave. La cita previa
que referimos lo caracteriza bien, pero a ello debemos
añadir que la ornitofauna tiene algunas cualidades que
potencian sus posibilidades para agenciar devenires. Una
de ellas es la facultad musical de las especies cantoras.
Estas y las que graznan participan de las virtualidades
del sonido para animar el mundo e intercomunicar a los
existentes. El sonido es una materia-energía ágil, fluida.
Penetra en los oídos y en el pecho, viaja por el aíre,
acaricia los árboles y las cumbres nevadas. El mundo
que da aliento a la existencia es para Ernesto aquel que
está atravesado por lo musical; su ausencia, en cambio,
apaga la vida. Por eso, en cierto momento, se siente en el
colegio de Abancay como si hubiera caído en un abismo
“donde no podía llegar ninguna voz, ningún aliento del
rumoroso mundo” (Arguedas 1986: 49).

Esto nos lleva a otro concepto de Deleuze y Guattari:
el “ritornelo”, un campo o plano de consistencia ante
todo musical que habilita devenires. Tiene tres aristas
que pueden activarse en simultáneo, según proponen los
pensadores franceses: 1) es la fuerza que habilita un pun-
to estable en medio de las fuerzas del caos (ponen como
ejemplo un niño que canturrea en la oscuridad para tran-
quilizarse); 2) a partir de este punto, agencia un campo
de contención, crea un territorio con “paredes” sonoras
(un espacio cercado con “ladrillos” melódicos); 3) es-
ta territorialización no es impermeable ni permanente,
en cierto momento “uno entreabre el círculo”, deja en-
trar, llama a alguien o “sale fuera, se lanza” (Deleuze
y Guattari 2010: 318). La territorialización agenciada por
el ritornelo está siempre abierta entonces a procesos de
desterritorialización, nuevas composiciones y devenires.

Esa configuración del territorio por medio del canto
lo observamos en este pasaje de Los ríos profundos: “Los
arcos [de la plaza de armas del Cusco] aparecían como en
el confín de una silente pampa de las regiones heladas. ¡Si
hubiera graznado allí un yanawiku, el pato que merodea
en las aguadas de esas pampas!” (Arguedas 1986: 7).
La plaza aparece como un conjunto desarticulado. Hace
falta el canto del yanawiku para que devenga territorio,
un ritornelo musical que establezca un contorno y lo
transforme en morada.

Para Ernesto, el ave emblema por su belleza y su canto
es la calandria o tuya. Su potencia afectiva reside princi-
palmente en su canto, que puede aplacar sentimientos y



García Vásquez, Entre el canto y el vuelo 151

llevar consuelo, brindar un punto de estabilidad, como el
ritornelo. Esto lo apreciamos en su estancia en Abancay.
Allí él es un forastero, sin padre ni conocidos. El colegio
y la ciudad en cierto modo recuerdan el caos del que ha-
blan Deleuze y Guattari. Una de las fuerzas que compone
un territorio para nuestro protagonista es el canto de las
aves, especialmente el de la calandria. Así ocurre con la
alameda de la ciudad, en cuyas moreras y sauces revo-
lotean calandrias. Ernesto escucha su canto y recuerda
que es fuente de inspiración para los creadores de can-
ciones desde tiempos remotos. El canto de las aves y el
canto humano no están disociados. Este nace de aquel.
Pero la identificación de Ernesto con la calandria es aún
más personal, su ser mismo, dice, está hecho del canto
esta avecilla: “¡Tuya, tuya! Mientras oía su canto, que
es, seguramente, la materia de que estoy hecho, la difusa
región de donde me arrancaron para lanzarme entre los
hombres, vimos aparecer en la alameda a las dos niñas
[Silvina y Alcira]” (120).

El devenir-calandria de nuestro protagonista —y, en
general, el devenir-animal— desafía los patrones natura-
listas del yo y la identidad. Mientras para esta lo humano
se constituye por la diferenciación de lo animal y hasta
su negación, para Arguedas ser yo significa componer
relaciones, ser heterogeneidad de afectos humanos y no-
humanos. Así lo ratifica en uno de los diarios de su novela
póstuma:

Creo tener, como todos los serranos encarniza-
dos, algo de sapo, de calandria, de víbora y de
killincho, el pequeño halcón que tanto amamos
en la infancia. Pero en este momento recuer-
do, siento, añoro mucho más a la pariona o
pariwana (Arguedas 2006: 96).

El cuerpo está abierto, es posibilidad de componer, deve-
nir con otros cuerpos. Por eso, en gran medida, la “efec-
tividad” afectiva (territorializante y desterritorializante)
de las aves cantoras reside en su cualidad sonora y en las
propiedades de lo musical para atravesar los elementos
y establecer puentes comunicativos entre los existentes
(que incluye trasmisión de fuerzas o camac). Propiedades
equivalentes le atribuye también al sonido de instrumen-
tos musicales como el pinkuyllu y el wak’rapuku, la voz
del zumbayllu y el canto humano.

LAS AVES Y LA CONEXIÓN DE MUNDOS

La otra cualidad de las aves, independientemente de que
sean cantoras o no, es su potencia afectiva para conectar
mundos. Es decir, ensamblar devenires entre los distintos

planos del cosmos andino (las tres pachas: urin, kay, ha-
nan, esto es, mundo de abajo, de aquí, de arriba), vistos
usualmente como mundos en sí mismos, pero en inter-
acción o abiertos a relacionarse con los otros dos. En
la tradición andina, asimismo, cualquier ser o materia
es potencialmente sujeto, interlocutor (Allen 2018). En
consecuencia, las relaciones entre existentes se estable-
cen en términos de reciprocidad; es decir, participación
en el intercambio de “esfuerzo, fuerza o energía”, deno-
minados en quechua kallpa, camac o animu, la tercera,
todo indica, una adaptación del vocablo español “ánima”
(Cavalcanti-Schiel 2004: 460). Por eso, según Zenón
Depaz, la división del cosmos andino en tres pachas o
mundos debe entenderse como un juego de fuerzas con-
currentes donde todo está en diálogo, “todos los seres y
situaciones se están diciendo algo” (Depaz 2015: 140).
Así, señala que la yaqana celeste, la llama que figura
en la Vía Láctea, sería, de acuerdo con el Manuscrito
de Huarochirí, la que transmite su ser o ánimo vital (ca-
mac) a las llamas terrestres. Otros cuerpos celestes son,
igualmente, seres parlantes, ya que, por ejemplo, brindan
señales sobre las lluvias y el clima. Esto nos permite afir-
mar que las relaciones con otros agentes como los apu
montaña o wamanis y sus mundos también ocurre en tér-
minos comunicativos, en el doble sentido de trasmisión
de mensajes (signos) y camac. Ciertas aves en Los ríos
profundos figuran como mediadoras, ensamblaje de estos
devenires.

La calandria, aunque es emblemática por su canto,
también lo es por su forma y color: “Su pequeño cuerpo
amarillo, de alas negras, se divisa contra el cielo y el color
del árbol” (Arguedas 1986: 119). Larrú y Viera (2011)
sostienen que, por su color amarillo, que lo vincula con el
sol (el tayta Inti), la tuya, en la cosmología andina, es un
ser representativo del mundo de arriba. En consecuencia,
devenir-calandria para Ernesto es devenir-Inti, recibir su
fuerza, devenir-cosmos.

Otra ave asociada con lo solar, aunque también de-
sempeña otras funciones, es el picaflor, que goza de gran
estima en el mundo andino. La arqueóloga Victoria Cas-
tro (2004) afirma que incluso habría sido una deidad en
tiempos prehispánicos, como lo atestigua la abundante re-
presentación del colibrí en artesanías, textiles, metalurgia
y otros vestigios (el de las líneas de Nazca, por ejemplo).
En Los ríos profundos, además de las canciones y la poe-
sía, que veremos enseguida, el picaflor aparece también
asociado al sol y, por tanto, con la luz. Cuando Palacitos,
uno de los amigos de Ernesto, le regala dos monedas
de oro para que se marche a su casa debido a la peste o
reciba sepultura si muriese, Ernesto afirma: “Una libra



152 América Crítica 9(2): 147–154, 2025. ISSN: 2532-6724

de oro en las manos de un niño lo convierte en rey, en
un picaflor de aquellos que vuelan, por instinto selecto,
en línea recta, hacia el sol. Yo los he visto, brillando
y subiendo a golpes de ala” (Arguedas 1986: 175). En
otros términos, devenir-picaflor significa recibir la fuerza
misma del sol, beber de su fuego.

Por otro lado, el cóndor o las aves de presa suelen
ser el rostro de los wamanis, los apu montaña. En Los
ríos profundos sobresale en este rol el cernícalo o killin-
chu. Es la manifestación, el acto de presencia, del apu
K’arwarasu, la montaña o wamani tutelar de su aldea na-
tiva. El cernícalo pone en conexión el mundo de Ernesto
con el mundo del wamani. De allí quizás el afecto espe-
cial que le guarda el muchacho a esta ave. Con ocasión de
un desafío de pelea de su condiscípulo Rondinell, varios
escolares le aseguran una derrota segura. Presa del miedo
y la vergüenza, más tarde, durante el rezo del rosario, en
vez de la Virgen, dirige su plegaria al apu:

¡Apu K’arwarasu, a ti voy a dedicarte mi pelea!
Mándame tu kilincho para que me vigile, para
que me chille desde lo alto. ¡A patadas, carago,
en su culo, en su costilla de perro hambrien-
to, en su cuello de violín! ¡Ja caraya! ¡Yo soy
lucana, minero lucana! ¡Nakak [degollador]!
(65)

El K’arwarasu, la montaña, no es roca sorda para Ernesto,
puede percibir su tormenta emocional. También posee
intención y capacidad agente, por eso, es capaz de invo-
lucrarse en la lucha, transmitir camac. El killinchu es su
emisario, su acto de presencia. Él es el que, en términos
de Deleuze y Guattari, liga el agenciamiento y activa la
máquina de guerra Ernesto-K’arwarasu o, mejor dicho,
el devenir runakuna-cérnícalo-montaña. En consonancia
con el animismo, esta es una clara muestra de que la
subjetividad (y personidad) es una cualidad compartida
por runakuna (humanos), wamanis y animales.

EVOCADORAS DE EMOCIÓN Y POESÍA

Otro aspecto central en la tradición andina es el vínculo
entre las aves, la poesía y la música. La presencia de las
aves en las canciones, incluso entre los mestizos, sostiene
Arguedas en un artículo de La Prensa de 1942, se hace
“con tanto afán de hacer saber que igual se puede amar a
los pájaros y a la tierra, como a la mujer y a los padres”,
tanto así que “no se sabe para quién es el canto, si para
el símbolo o para el ser amado” (Arguedas 2012a: 282,
subrayado nuestro). El amor humano no se limita solo a
los congéneres, también se lo puede prodigar al resto de
existentes y a la tierra misma. Las aves de las canciones

no son meras metáforas, son agentes de la relación. Así lo
observamos en este canto recogido en Los ríos profundos:

Oye, cernícalo,
oye, gavilán,
voy a quitarte a tu paloma,
a tu amada voy a quitarte (Arguedas 1986: 23).

No vemos que haya mayor diferenciación entre el sím-
bolo (el ave) y el ser amado. Los roles masculinos (el
amado) en las canciones de amor que se registran en la
novela los desempeñan el cernícalo, el gavilán, el halcón,
el picaflor o el jilguero, a menudo como rivales del yo
poético. La amada, el rol femenino, en cambio, es re-
presentada por la paloma, pero también por la flor o la
mariposa.

Otra escena donde las aves adquieren protagonismo
en el cortejo es la carta que Antero le pide escribir a Er-
nesto para Silvina. En la misiva que redacta, nuestro pro-
tagonista convoca una serie de presencias no-humanas,
entre ellas algunas aves: “Usted es la dueña de mi alma,
adorada niña —le dice—. [. . . ] Cuando los jilgueros vi-
nieron a cantar desde las ramas de las moreras, cuando
llegaron los zorzales y las calandrias, la avenida seme-
jaba la gloria” (60). Para Silvina, estas evocaciones son
quizás solo metáforas, belleza de la palabra que seduce;
pero, para Ernesto, se trata de devenires reales, porque
del devenir-jilguero, zorzal, calandria es de donde nace
su poesía, su escritura.

Un tono distinto presenta la carta que escribe para
las muchachas indígenas que amó en su niñez: Justina,
Jacinta, Malicacha o Felisa. En esta, las aves no son solo
símbolos, sino participantes activos del cortejo: “Escucha
al picaflor esmeralda que te sigue; te ha de hablar de
mí; no seas cruel, escúchale. Lleva fatigadas las peque-
ñas alas, no podrá volar más; detente ya” (61). Ellas, a
diferencia de las “niñas” de Abancay (las mistis), sí son
capaces de “escuchar” el mensaje del picaflor, porque
comparten el mismo mundo de Ernesto. Por eso, al co-
librí, aquí se lo presenta como un actante, un agente del
galanteo, un mensajero y, por tanto, portador de palabra
para la amada, pues ella es capaz de “oír” a la avecilla.

DOS ONTOLOGÍAS, DOS ACTITUDES ANTE LAS
AVES

En Los ríos profundos, Arguedas también nos presenta
dos actitudes distintas en el trato a las aves que derivan
de regímenes ontológicos diferentes. En Yauyos, Ernesto
protesta contra los fusileros que practican tiro en los loros
que arriban a un bosquecillo aledaño al pueblo. Mientras



García Vásquez, Entre el canto y el vuelo 153

ellos disparan sin remordimiento y matan hasta dos de un
tiro, nuestro protagonista intenta ahuyentarlos haciendo
bulla con latas y tirando piedras, pero no lo consigue, se
ríen de él. Luego del “entrenamiento”, los niños hacían
sartas de hasta veinte loros y las exhibían en la plaza. ¿Por
qué esas actitudes tan distintas de Ernesto y los yauyinos?
Estos últimos se adscriben claramente al naturalismo.
Los loros son reducidos a objetos y así se anula cualquier
posibilidad de percibir su sufrimiento y sentir su muerte
o entablar vínculos afectivos (en el sentido spinozista)
con ellos, como, en cambio, sí observamos en nuestro
protagonista.

La otra escena transcurre en una aldea en la que los
“vecinos principales odian a los forasteros. El pueblo es
grande y con pocos indios” (20). En este lugar, la disputa
entre los niños que vigilan las huertas (los wayak’) y los
pájaros se da como una feroz lucha: “Los niños estaban
armados con hondas de jebe; cazaban a los pájaros como
a enemigos de guerra; reunían los cadáveres a la sali-
da de las huertas, en el camino, y los contaban: veinte
tuyas, cuarenta chihuacos, diez viuda pisk'os” (21). En
contraste, sostiene que, en otros pueblos trigueros, más
que matar a los pájaros, los wayak’ solo buscan ahuyen-
tarlos, incluso engañándoles: “¡Está envenenado el trigo!
—les cantan— ¡Idos, idos! ¡Volad, volad! Es del señor
cura. ¡Salid! ¡Buscad otros campos!” (21). Otro artículo
de La Prensa de 1942 permite inferir la razón de esta
diferencia. Más que un trabajo, afirma Arguedas, la labor
de wayak’ (les pagaban diez centavos por día) para los
niños indígenas era, en realidad, “un verdadero juego
entre [ellos] y los pájaros” y, por eso, era el oficio “más
urgente y preferido de los niños indígenas” (Arguedas
2012b: 361-362). Para ellos, los pájaros son interlocuto-
res, pueden hablarles, rogarles que no roben los sembríos.
Por eso, la relación se establece en términos lúdicos o
carnavalescos. En cambio, en aquel pueblo con pocos in-
dígenas, la percepción es distinta. Los pájaros que comen
las sementeras no son más que enemigos, se los obje-
tualiza como plaga y, por tanto, deben ser combatidos.
Fundamentos ontológicos distintos —naturalista, de un
lado; animismo, del otro— derivan, por tanto, en tratos
diferentes a otros vivientes no-humanos, las aves, en este
caso.

A MODO DE CONCLUSIÓN

El papel destacado de la ornitofauna en Los ríos profun-
dos y el tratamiento que se le prodiga es, pues, expresión
de una divergencia ontológica. Mientras el naturalismo
objetualiza a las aves como “bestias emplumadas” –en el
sentido de carentes de razón, como el resto de animales–,

la ontología amerindia quechua las percibe y trata como
interlocutores, sujetos. Ernesto se adscribe a este segundo
régimen de sentido. Las aves poseen enormes potencia-
lidades afectivas, por un lado, según hemos defendido,
debido a su capacidad musical y las virtualidades del so-
nido para agenciar devenires y componer territorialidades.
Por otro lado, su capacidad de volar las relaciona al plano
cósmico de arriba y a algunas las convierte también en
rostro y manifestación de los wamanis (los apu montaña).
Puesto que el vínculo entre estas esferas del cosmos y
entidades terrestres se establece como proceso dialógico,
es decir, trasmisión de signos y fuerza vital (camac), las
aves actúan como agenciadoras de estos despliegues. A
ello se debería, igualmente, el trato cotidiano que se les
prodiga y su destacada presencia en la música y la poesía
andinas.

REFERENCIAS

Allen, Catherine J. 2018. “El animismo en los Andes”. En
Interpretando huellas. Arqueología, etnohistoria y etno-
grafía de los Andes y sus tierras bajas, editado por María
de los Ángeles Muñoz. Kipus.

Arguedas, José María. 1986. Los ríos profundos. Biblioteca
Ayacucho.

Arguedas, José María. 2006. El zorro de arriba y el zorro de
abajo. Fundación Editorial el perro y la rana.

Arguedas, José María. 2012a. “La canción popular mestiza
en el Perú. Su valor documental y poético”. En Obras
completas, Tomo VI. Obra antropológica y cultural 1.
Editorial Horizonte.

Arguedas, José María. 2012b. “Los wayak’, guardianes de los
trigales”. En Obras completas, Tomo VI. Obra antropo-
lógica y cultural 1. Editorial Horizonte.

Cadena, Marisol de la. 2015. Earth Beings. Ecologies of Prac-
tice across Andean Worlds. Duke University Press.

Castro, Victoria. 2004. “El picaflor de la gente (Sotar condi)”.
Ornitología Neotropical 15 (5): 409-417. https://digitalc
ommons.usf.edu/ornitologia_neotropical/vol15/iss5/43.

Cavalcanti-Schiel, Ricardo. 2004. “Cómo construir y sobre-
pasar fronteras etnográficas. Entre Andes y Amazonía,
por ejemplo”. Chungara (Arica) 46 (3): 453-465. https:
//doi.org/10.4067/S0717-73562014000300009.

Delaune, Ghislaine y Edmer Calero. 2014. “Plumas y picos
en la obra de José María Arguedas”. Lienzo 35:175-204.
https://revistas.ulima.edu.pe/index.php/lienzo/article/
view/344.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. 2010. Mil Mesetas. Capitalis-
mo y esquizofrenia. Pre-Textos.

Depaz, Zenón. 2015. La cosmo-visión andina en el Manuscrito
de Huarochirí. Vicio Perpetuo.

https://digitalcommons.usf.edu/ornitologia_neotropical/vol15/iss5/43
https://digitalcommons.usf.edu/ornitologia_neotropical/vol15/iss5/43
https://doi.org/10.4067/S0717-73562014000300009
https://doi.org/10.4067/S0717-73562014000300009
https://revistas.ulima.edu.pe/index.php/lienzo/article/view/344
https://revistas.ulima.edu.pe/index.php/lienzo/article/view/344


154 América Crítica 9(2): 147–154, 2025. ISSN: 2532-6724

Descola, Philippe. 2012. Más allá de naturaleza y cultura.
Amorrortu.

Díaz, Juan Manuel. 2021. “De pájaros y sapos: una oposi-
ción simbólica en el imaginario quechua-hispano de Los
ríos profundos, de José María Arguedas”. En Arguedas
global. Indigenismo en el nuevo milenio, editado por Jo-
sé Antonio Mazzotti. Fondo Editorial de la Universidad
César Vallejo, Asociación Internacional de Peruanistas y
Revista de Crítica Literaria Latinoamericana.

Huamán, Carlos. 2004. Pachachaka: puente sobre el mundo.
Narrativa, memoria y símbolo en la obra de José María
Arguedas. El Colegio de México, UNAM.

Larrú, Manuel y Sara Viera. 2011. “Animales del aire, de la
tierra y del subsuelo en la obra literaria de J. M. Argue-
das”. Boletín de la Academia Peruana de la Lengua 52
(52): 91-122. https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004.

Morizot, Baptiste. 2020. Tras el rastro animal. Isla Desierta.

Morizot, Baptiste. 2021. Maneras de estar vivo. La crisis
ecológica global y la crisis de lo salvaje. Errata naturae.

Morizot, Baptiste. 2022. “Postfacio. Recoger los saberes que
se cayeron del nido”. En Habitar como un pájaro. Modos
de hacer y de pensar los territorios , de Vinciane Despret.
Cactus.

Schulenberg, Thomas S., Douglas F. Stotz, Daniel F. Lane,
John P. O’Neill y Theodore A. Parker III. 2010. Aves de
Perú. Museo de Historia Natural-UNMSM, The Field
Museum, LSU, Corbidi.

https://doi.org/10.46744/bapl.201102.004

	M00-0000
	147 Entre el canto y el vuelo. La ornitofauna y el devenir-animal en Los ríos profundos de José María Arguedas  Between Song and Flight: Ornithofauna and Becoming-Animal in José María Arguedas’s Deep Rivers F. Author et al.


