
doi: https://doi.org/10.13125/americacritica/6756

“El zorro arrastra al demonio, arrastra a su creador”. Los
cánidos como generadores de multiplicidad en la Nueva
corónica y buen gobierno
“The fox drags the devil, drags its creator”. Canids as generators of multiplicity in the Nueva corónica

y buen gobierno

Francisco Javier Blanco Cardenas

Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú

E-mail: francisco.blanco1@unmsm.edu.pe

Recibido: 15/10/2025. Aceptado: 04/11/2025. Publicado en línea: 31/12/2025

Cómo citar: Blanco Cardenas, Francisco Javier. 2025. «“El zorro arrastra al demonio, arrastra a su creador”. Los cáni-
dos como generadores de multiplicidad en la Nueva corónica y buen gobierno». América Crítica: Revista de Estudios Culturales
Americanos 9 (2): 129-135. https://doi.org/10.13125/americacritica/6756

Abstract—This article will seek to highlight the presence of canids in Felipe Guamán Poma de Ayala’s
Nueva corónica y buen gobierno. To carry out this analysis, the presence and symbolism of canids in medieval
manuscripts will serve as background, given their direct influence on chroniclers’ writings. Secondly, the
presence and symbolism of canids in the Andean worldview will be analyzed, given the syncretic nature of
the Nueva corónica. Finally, the text will be read through theoretical concepts such as “territory,” “becoming,”
and “multiplicity” from the poststructuralist perspective of philosophers Gilles Deleuze and Félix Guattari.
As an a priori hypothesis of the research, it would be possible to establish canids as entities that transcend the
hierarchies imposed in the context of the work. This is achieved by granting new levels of interpretation and
literary value to the colonial chronicle in a process of animal deterritorialization. — Guaman Poma, Nueva
corónica y buen gobierno, animality, canids, multiplicity.

Resumen—En este artículo se buscará destacar la presencia de animales cánidos en la obra Nueva corónica
y buen gobierno de Felipe Guamán Poma de Ayala. Para llevar a cabo este análisis se tomarán como
antecedentes, en primer lugar, la presencia y simbología de cánidos en manuscritos medievales por la
influencia directa que tuvieron en los escritos de los cronistas. En segundo lugar, se analizará la presencia
y simbología de los cánidos presentes en la cosmovisión andina dado el carácter sincrético de la Nueva
corónica. Finalmente, se realizará una lectura del texto mediante conceptos teóricos tales como «territorio»,
«devenir» y «multiplicidad», bajo la óptica posestructuralista de los filósofos Gilles Deleuze y Félix Guattari.
Como hipótesis a priori de la investigación, sería posible establecer a los cánidos como entes que desbordan
las jerarquías impuestas en el contexto de la obra. Esto permitirá otorgar nuevos niveles de interpretación y
valor literario a la crónica colonial en un proceso de desterritorialización animal. — Guaman Poma, Nueva
corónica y buen gobierno, animalidad, cánidos, multiplicidad.

—————————————————————
——————————————————————

——————————————————————
—————————

https://doi.org/10.13125/americacritica/6756
https://orcid.org/0000-0001-5759-9729
francisco.blanco1@unmsm.edu.pe
https://doi.org/10.13125/americacritica/6756


130 América Crítica 9(2): 129–135, 2024. ISSN: 2532-6724

INTRODUCCIÓN

L a obra Nueva corónica y buen gobierno del autor
del periodo colonial Felipe Guamán Poma de Aya-

la ha suscita distintas líneas de investigación, debido a
la variedad, riqueza y diversidad de su contenido. Así,
puede mencionarse la inclusión de distintos animales,
entre ellos los cánidos o derivados de la familia del lobo.
Según Itier (1997) uno de los animales que poseen gran
importancia en la tradición andina es el zorro. En tal sen-
tido, el autor afirma que a este animal le son atribuidas
características heterogéneas que van desde un depredador
temido hasta un ser mítico respetado. Tal como sugiere
el título de este artículo, la obra de Guamán Poma no
es la excepción a esta regla, pues incluye a los zorros, y
cánidos en general, entre sus páginas.

La hipótesis del artículo consiste en que es posible
establecer a los cánidos como entes que desbordan las
jerarquías impuestas en el contexto de la obra por medio
de la generación de multiplicidad. Con ello, se pretende
señalar a estos animales como agentes de desjerarquiza-
ción en la crónica. Así, la animalidad presente en el texto
con énfasis en la presencia canina podrían ser factores
que contribuyen en la constitución de dicha oposición a
la estructura colonial.

Este trabajo tiene como objetivo principal la posibili-
dad establecer a los cánidos como entes que desbordan
las jerarquías impuestas en el contexto de la obra por
medio de la generación de multiplicidad. Como objetivos
secundarios sostendremos la generación de una interpre-
tación literaria del texto colonial, el estudio del texto
desde las representaciones de la animalidad insertos en
el manuscrito, así como establecer nuevas líneas de lec-
tura y estudio de Nueva corónica y buen gobierno (1615
[1980]). Con respecto a la metodología, esta seguirá prin-
cipalmente un enfoque histórico hermenéutico, pues se
analizará el texto primario, con énfasis en las lecturas
referentes a la animalidad. Como herramienta de análi-
sis teórico se utilizarán principalmente conceptos de la
obra Mil mesetas: capitalismo y esquizofrenia (1988) de
los filósofos posestructuralistas Gilles Deleuze y Félix
Guattari.

EJES TEÓRICOS

Para llevar a cabo el presente artículo, serán utilizados
conceptos de la óptica deleuzo-guattariana con especial
énfasis en el devenir. En referencia a este concepto, en
Mil Mesetas se afirma lo siguiente: “El lobo, o el caballo,
o el niño dejan de ser sujetos para devenir acontecimien-
tos, en agenciamientos que son inseparables” (Deleuze

y Guattari 1988: 266). Los pensadores plantean el de-
venir como una liberación de las jerarquías del ámbito
molar para pasar a un estado molecular; es decir, una
emancipación de la concepción jerárquica para dar paso
a una visión múltiple.

Mediante el devenir es posible la generación de mul-
tiplicidad, concepto del cual Deleuze y Guattari afirman,
a manera de definición, lo siguiente: “la raíz principal
ha abortado o se ha destruido en su extremidad; en ella
viene a injertarse una multiplicidad” (11). A través de la
metáfora vegetal los filósofos fundamentan lo múltiple
como la ruptura con estructuras arbóreas o verticales para
dar paso a los movimientos libres, en distintas direccio-
nes. Sobre esto, en Mil mesetas se subraya lo siguiente:
“Un libro es una multiplicidad” (10), lo cual da como
resultado la generación de una línea de lectura múltiple
de los textos literarios.

El último concepto de la obra deleuzo-guattariana a
utilizar es el de territorio, el cual se encuentra vinculado
a los conceptos anteriores. Deleuze y Guattari definen
el territorio de la siguiente manera: “el ritornelo es un
prisma, un cristal de espacio-tiempo. Actúa sobre lo que
le rodea, sonido o luz” (351). De la definición anterior, es
posible rescatar las interacciones y movimientos espacio-
temporales por diversos territorios, que pueden asumir
la definición de espacios físicos, así como escenarios
inmateriales: expresiones culturales, artísticas e, incluso,
ideológicas. Sobre esto, el territorio es definido por los
pensadores de la siguiente manera: “El territorio es el
producto de una territorialización de los medios y de
los ritmos” (321). Cabe resaltar que, así como existe
territorialización, también está presente la posibilidad de
virtualizar el territorio, es decir, desterritorializarlo.

También se utilizará el concepto de «tradición» pro-
puesto por Thomas Stearns Eliot. Sobre la tradición el
escritor y crítico literario afirma que: “Dicho sentido his-
tórico conlleva una percepción no sólo de lo pasado del
pasado, sino de su presencia” (Eliot 1918: 2). Tal plan-
teamiento, aunque aplicada originalmente a la tradición
literaria occidental, puede ser adaptada a las tradiciones
de diferentes culturas entre ellas la amerindia. Se consi-
dera que es posible utilizar, mediante una intervención
molecular y reterritorializadora, el concepto de tradición
en la obra de Guamán Poma.

El uso del concepto de tradición sería posible, dado el
carácter fundacional de la crónica que sirvió de inspira-
ción para muchos escritos posteriores. Resulta válido el
análisis desde esta óptica, ya que la obra bebe de distintas
tradiciones literarias: en este caso la occidental e indíge-
na. El argumento puede ser fundamentado y justificado



Blanco Cardenas, “El zorro arrastra al demonio, arrastra a su creador” 131

al considerar los estudios de Rolena Adorno (1989) en
los cuales no solo habla del uso de la retórica eclesiástica
y principios cosmogónicos andinos por parte del cronis-
ta, sino que, además, la investigadora plantea a Guamán
Poma como un autor de carácter profético cuya obra se
mantiene vigente en «ánimas y conciencias» (103).

Con respecto a las teorías planteadas, se considera que
es posible realizar la extracción de la obra de Guamán
Poma de su contexto original de denuncia y mediación
colonial para realizar una conexión con los conceptos
posestructuralistas de Deleuze y Guattari. En primer lu-
gar, tal justificación tiene base en el concepto del tiempo
en el mundo andino. Según Atuq Manga Quespi (1994)
pasado presente y futuro conviven en un mismo espacio y
tiempo en la cosmovisión andina, lo cual abre posibilida-
des de un análisis del pasado desde un enfoque actual. En
segundo lugar, es posible evidenciar la pervivencia has-
ta el presente de las costumbres ancestrales amerindias
en investigaciones tales como la de Marisol de la Cade-
na (2019), quien afirma la vigencia de la cosmovisión
andina del siglo XVI en nuestros días y utiliza teorías
posestructuralistas para fundamentarla. De este modo, es
posible encontrar una justificación a la conexión entre el
contexto histórico-social-religioso del siglo XVII andino
y el marco filosófico del posestructuralismo tardío.

LOS CÁNIDOS EN LA TRADICIÓN OCCIDENTAL

El primer ejemplo que puede mostrarse es la imagen del
perro como animal de caza durante la Edad Media ibérica.
Sobre esta representación, José María Castro y Calvo
(1947) cita lo siguiente de El libro de la caza, escrito
por el infante don Juan Manuel: “conviene que cace el
de tal manera et traya tantas et tales aves et canes con
que pueda cazar” (121). La cita refiere consejos para los
nobles que optan por la cacería como actividad recreativa.
A través del fragmento señalado, es posible comprender
al perro subyugado por la imagen del amo.

La obra de Guamán Poma se corresponde con esta vi-
sión occidental de los cánidos en la descripción de estos
animales en las sociedades incaicas. Con ello, se desta-
ca la siguiente cita: “algunas que pueden, han de tejer
costales e hilar cosa gruesa, lo que pueden, y de guardar
conejos, y criar patos, y criar perros” (Guamán Poma de
Ayala 1980 [1615]: 155). En la cita, el cronista describe
la función de las mujeres ancianas en la estructura social
del imperio. La descripción provista cumple la función de
subrayar la imagen de la dicotomía perro-amo heredada
de la tradición occidental.

Deleuze y Guattari pueden servir para complementar
esta línea de análisis con la siguiente afirmación: “Un

rasgo deplorable del espíritu occidental consiste en re-
lacionar las expresiones y las acciones con fines exter-
nos” (Deleuze y Guattari 1988: 26). En tal sentido, la
expresión de la animalidad que encuentra su lugar en los
caninos se encontraría en el fin externo de la caza y la
crianza. En los párrafos anteriores, puede verse que tanto
el perro y el cazador como el perro y la criadora cumplen
una función similar en cuanto a jerarquías de poder.

Como fuente que influenció al cronista también están
las representaciones de la Biblia que llegaban a las co-
lonias desde Europa. Es así que puede citarse el estudio
de Soledad González Díaz (2025) quien menciona una
de las pinturas del artista renacentista Sebastian Brant.
La autora refiere la representación pictórica del antiguo
testamento realizada por Brant, en la cual se referencia
a Nemrod el cazador, acompañado de dos perros de ca-
za. Si bien la Biblia es una fuente de origen hebreo, no
puede negarse la influencia que tuvo en Europa y las
traducciones occidentalizadas del texto que circulaban
en el periodo virreinal.

Para entrar en las descripciones de cánidos que tras-
cienden el dominio humano, será de gran utilidad la si-
guiente cita de los filósofos franceses: “habría animales
más demoníacos, de manadas y afectos, y que crean mul-
tiplicidad, devenir, población, cuento” (Deleuze y Guat-
tari 1988: 247). Por medio de esta afirmación, se puede
apreciar, por un lado, la apertura múltiple que tiene lugar
en el reino animal en general y en el mundo canino en
específico y, por otro, el acto de escapar de los sistemas
jerárquicos de lo humano. Como es común en la tradi-
ción occidental, una ruptura de jerarquías de este tipo es
percibida como un acto que linda con lo demoniaco.

La figura del perro y su relación con el mundo so-
brenatural, así como con poderes luciferinos ha estado
presente a lo largo de la tradición literaria occidental.
Ejemplo de ello se encuentra en el estudio de Miguel
Salmerón (2012) sobre el Fausto de Goethe, adaptado
de una leyenda medieval. En una de las versiones del
relato citado, el protagonista se encuentra acompañado
de dos demonios devenidos en perros con los cuales es-
te establece un profundo vínculo y comunicación. Un
agenciamiento similar también puede apreciarse en Nue-
va corónica al tomar en cuenta el siguiente fragmento
referido al personaje Mama Guaco: “dicen que fue gran
hechicera según cuentan su vida e historia que hablaba
con los demonios, esta dicha señora hacía hablar a las
piedras y peñas ídolos guacas” (Guamán Poma de Ayala
1980 [1615]: 89). De este modo, desde la perspectiva
occidental, los paralelismos pueden dar cuenta de una
desterritorialización de la leyenda medieval en cuanto a



132 América Crítica 9(2): 129–135, 2024. ISSN: 2532-6724

la comunicación con entes sobrenaturales.
Lo escrito sobre Mama Guaco es válido para la tra-

dición occidental. No obstante, Guamán Poma también
presenta al personaje bajo un sesgo andino e incaico.
La diferenciación de tradiciones está presente en la in-
vestigación de Varela (2021), quien describe el carácter
complejo a nivel cosmológico en las sociedades andi-
nas e incaicas. La autora describe el rol importante que
cumplía la naturaleza en estas sociedades, así como la
continua comunicación, conexión y la función de pre-
servación de la naturaleza que cumplían sus habitantes.
Bajo esta perspectiva, las relaciones con seres como pie-
dras, plumas y huacas son diferentes. De esta manera,
la inclusión de Mama Guaco por parte del cronista, así
como sus relaciones con otros seres, se conecta con los
planteamientos de Varela, puesto que la crónica también
constituye una manera de preservar la tradición andina
modificada con la llegada de los conquistadores.

LA ANIMALIDAD EN LA OBRA DE GUAMÁN PO-
MA

Un retrato animal muy poderoso perteneciente al plano
simbólico puede hallarse en la investigación llevada a
cabo por Soledad González Díaz (González Díaz 2025),
en la cual se hace mención del gusano que Guamán Po-
ma utiliza para retratar el infierno cristiano. La autora
recalca la marcada influencia de las representaciones ico-
nográficas presentes en la Edad Media tardía. Así, en
la investigación se destaca esta representación animal a
modo de «puerta» (20) entre distintos territorios, en este
caso el mundo terrenal y el más allá.

En relación a esta imagen, Guamán Poma de Ayala
(1980 [1615]) escribe las siguientes líneas: “Á todo esto
se añade la de aquel perpetuo gastador que es el gusano de
la conciencia, de quien tantas veces hace mención la escri-
tura, diciendo el gusano de ellos nunca se acabará” (324).
Si bien en este caso el cronista hace referencia a fuer-
zas demoniacas, desde una óptica Deleuzo-Guattariana
sería posible apreciar la influencia de la animalidad co-
mo energía creadora que puede experimentar conexiones
infinitas.

Con respecto a la función creadora presente en el
devenir y las líneas de fuga los pensadores franceses,
estos afirman que “de esa forma la línea ha devenido
abstracta, verdaderamente abstracta y mutante, bloque
visual, y el punto, en esas condiciones, vuelve a tener
funciones creadoras” (Deleuze y Guattari 1988: 297). La
óptica posestructuralista aplicada a la crónica virreinal
dota al punto, centrado en el castigo, de una abstracción
que puede asumir funciones creacionales como el gusano

ininteligible que pasa a «nunca acabar».
Se repasó en párrafos anteriores la animalidad centra-

da en la figura del «gusano de la conciencia» expuesta en
Nueva corónica y buen gobierno desde la cosmovisión
cristiana. No obstante, el estudio llevado a cabo por Fran-
cesca Muñoz (2021) resalta el rol del amaru, criatura
similar a una gran serpiente presente en la cosmovisión
andina, en Nueva corónica y buen gobierno. La autora
precisa la descripción del cronista de las civilizaciones
precolombinas en las cuales los guerreros indígenas eran
capaces de transformarse en distintos animales en batalla.
De entre estas criaturas se destaca al amaru.

Al inicio de la Nueva corónica, el autor se refiere
al hecho descrito en el párrafo anterior de la siguiente
manera:

“De puro valientes dicen que ellos se tornaban en la
batalla en leones y tigres, y zorros y buitres, gavilanes
y gatos de monte, y así sus descendientes hasta hoy se
llaman poma otorongo, atoc, cóndor, anca, usco, y viento,
acapana, pájaro uayanay, culebra, machacuay, serpiente,
amaro” (Guamán Poma de Ayala 1980 [1615]: 48).

Aquí no solo queda evidenciado un claro devenir, sino
que también se menciona una transmisión generacional
de la animalidad.

Es importante resaltar el propio devenir que puede
experimentar el nombre del cronista, puesto que puede
verse en la cita anterior la palabra poma en referencia
a los felinos existentes en la región, así como en el si-
guiente fragmento: “e sembrará sal en ellos, y vivirán
animales: luycho, poma, atoc, usco, cóndor y guaman”
(130), en el cual el autor menciona al guaman entre las
aves en posible referencia al halcón. De esta manera, se-
ría posible obtener una lectura en la que se produzca un
devenir-felino y devenir-ave en el propio autor.

CÁNIDOS Y DESTERRITORIALIZACIÓN EN LA
NUEVA CORÓNICA Y BUEN GOBIERNO

En primer lugar, es importante centrarnos en la aparición
del cánido que da nombre al presente artículo. Con ello,
se hace referencia al zorro y su relación con entidades
no humanas, a las cuales el cronista nombra como «de-
monios». Para dar soporte a esta visión es necesario citar
el estudio de Rocío Quispe (2014), en el cual se afirma
que el zorro está íntimamente ligado a la figura del he-
chicero incaico. La autora señala la asociación entre este
animal y prácticas mágicas o espirituales. En la ilustra-
ción de la Nueva corónica titulada “Abuçiones - Agüeros”
puede apreciarse al zorro en compañía de un hechicero
arrastrando a un diminuto ser en sus fauces. Al respecto,
el estudio describe el comportamiento del animal como



Blanco Cardenas, “El zorro arrastra al demonio, arrastra a su creador” 133

parte de las prácticas adivinatorias.
La imagen referenciada cuenta con el siguiente texto

encima de la figura del zorro “Atoc supayta ayzan cama-
quita ayzan” (Guamán Poma de Ayala 1980 [1615]: 198
cuya traducción al español se entiende como “el zorro
arrastra al demonio, arrastra a su creador” (198). El ele-
mento demoniaco presente en la cita refuerza el carácter
sobrehumano del animal. Así mismo, sirve como argu-
mento para el discurso del texto que pretende resaltar
la inclinación hacia la idolatría presente en el imperio
incaico.

Los devenires son vinculados a lo sobrenatural y a
la figura del hechicero por Deleuze y Guattari quienes
afirman lo siguiente: “al lado [. . . ] de la estructura, cabe
todavía algo diferente, más secreto, más subterráneo: ¿el
brujo y los devenires, que se expresan en los cuentos, y ya
no en los ritos o en los mitos?” (Deleuze y Guattari 1988:
244). Con el argumento de los filósofos, es posible fun-
damentar que lo «subterráneo» en Nueva corónica puede
estar referido a el carácter andino e incaico cultivado por
el autor. Tal fundamentación encuentra justificación en el
trabajo de Jodłowska y Mąka (2015), quienes realizan dos
afirmaciones importantes sobre la imagen de “Abuçiones
- Agüeros”. Por un lado, los autores afirman la prevalen-
cia de mitos pertenecientes a la etapa final del incario en
la figura del zorro. Por otro lado, los investigadores sub-
rayan la representación del conflicto entre la presencia de
tradiciones andinas y occidentales encarnado en la figura
del canino.

Una clara vinculación entre los cánidos y lo sobrena-
tural también se evidencia en una de las secciones finales
de la crónica, en la cual el yo narrativo emprende su tra-
vesía por la sierra hacia Lima para enviar su obra al rey.
La presencia animal en la travesía se aborda en Espino,
quien se concentra en las figuras de «Amigo» y «Lauta-
ro», los dos canes que acompañan al yo narrativo y su
hijo en su camino. Sobre este hecho, el autor resalta el
papel de los perros en el mundo andino, quienes fungen
como intermediarios entre el mundo terrenal y espiritual.
Así mismo, es mencionado que, en la cosmovisión andi-
na, los perros son capaces de «oler a la muerte» (Espino
Vegas 2022: 36) así como de neutralizar fuerzas dañinas.

Lo afirmado se manifiesta en la siguiente cita: “Y
ansí fue y pasó el dicho autor adelante dejando a sus
pobres desventurados, y cuando salió fue acompañado
el pobre autor de dos animales perros que le guardaba”
(Guamán Poma de Ayala 1980 [1615]: 437). Con la cita,
no solo se reafirma a los perros como entes guardianes
y guías en el camino del yo narrador, sino que también
es posible percibir a ambos canes como seres con la

capacidad de transitar distintos territorios. Así mismo, el
rol de los cánidos como guías sobrenaturales es reforzado
en el estudio de Quispe (2014), en el cual es referida la
relación entre estos animales y los rituales mortuorios
que datan de tiempos prehispánicos. En la investigación
es mencionada además la importancia de la presencia de
los cánidos en el mundo espiritual, pues evitan que el
difunto sea corrompido durante su viaje.

Es posible notar como las distintas interpretaciones
de los perros en el mundo andino permiten desjerarquizar
la dualidad animal-dueño. Lo dicho puede ser fundamen-
tado en la siguiente cita de los filósofos franceses: “el
devenir-tortuga en el que entra no tiene nada que ver con
una relación sentimental y doméstica” (Deleuze y Guat-
tari 1988: 250). De esta manera, humanos y animales
asumen un rol performativo diferente que propicia el
carácter molecular con respecto a sus distintas relacio-
nes. Los perros, bajo este enfoque, romperían su carácter
molar de meras posesiones para devenir entes indepen-
dientes con cualidades extraterritoriales.

La emancipación de la molaridad también puede ver-
se en la subversión del significado que le era otorgado a
los cánidos desde la perspectiva occidental. En un estu-
dio de Laura Varela (2021), se revisa el término «casta»
(28), el cual fue utilizado por los conquistadores para
establecer jerarquías raciales, reproductivas y de linaje
hacia distintos seres entre los cuales se incluye a los ca-
ninos. En tal sentido, el término casta en la cosmovisión
occidental de ese periodo contenía una fuerte carga hege-
mónica y de distribución del poder, al establecer criterios
de inferioridad y superioridad.

En la concepción occidental de la colonia, los cánidos
se encontraban dentro de las jerarquías impuestas por la
raza y el linaje. No obstante, en la investigación llevada
a cabo por Mendoza y Valadez (2003), se menciona la
existencia de cánidos andinos que habitaban el territorio
americano antes de la llegada de los españoles. Los au-
tores realizan un conteo de 25 caninos, algunos de ellos
pertenecientes a descripciones previas a la colonia.

Un ejemplo de la aparición de caninos previos a la
conquista en Nueva corónica y buen gobierno se da en
la ilustración de la sección titulada “castigo justicia san-
cai inquisición” (Guamán Poma de Ayala 1980 [1615]:
215). La imagen en cuestión muestra, entre los distintos
animales alrededor de una mujer, a un animal canino,
presumiblemente un perro o un zorro. Sobre esto, Diana
Pérez (2017) se refiere la misma imagen y amplía su in-
terpretación al señalar que esta representa un sistema de
organización judicial que existía de manera previa a la
llegada de los españoles. La autora además incurre en una



134 América Crítica 9(2): 129–135, 2024. ISSN: 2532-6724

descripción detallada de los animales que aparecen en la
imagen con especial énfasis en caninos tales como los
perros y las zorras. Con ello, la investigación fundamenta
la presencia de los cánidos, la cual se integraba al sistema
de soberanía incaica previo al periodo colonial.

Es importante recordar lo dicho por Deleuze y Guat-
tari cuando afirman que “En el sistema trascendente de
los árboles hay deformaciones anárquicas, raíces aéreas y
tallos subterráneos” (Deleuze y Guattari 1988: 25). En tal
sentido, si bien la interpretación occidental estaba empe-
zando a establecerse en los territorios amerindios como
sistema trascendente, es posible rastrear lo que los filóso-
fos franceses denominan como anárquico o subterráneo
en la preservación de elementos de la tradición andina
en la crónica virreinal. Este argumento se fundamenta y
encuentra justificación en el estudio elaborado por Varela
(2021), en el cual se afirma que Nueva corónica y buen
gobierno contiene testimonios de prácticas propias de la
sociedad inca previas a la irrupción de los españoles en
el Cuzco. Así mismo, la autora menciona la importancia
capital de los animales y su igualdad de condiciones con
los humanos en las sociedades prehispánicas que se en-
cuentran inscritas en la crónica.

Como ejemplo del devenir en el texto, podemos obser-
var la imagen de la crónica titulada Novena calle, lluyac
uarma (Guamán Poma de Ayala 1980 [1615]: 161), cuya
traducción al español es niño que gatea. La imagen mues-
tra al mencionado niño en movimiento mientras el canino
se mantiene detrás en posición de descanso. Si bien en la
ilustración el niño y el perro asumen características co-
munes en cuanto a la postura, Mendoza y Valadez (2003)
subrayan la relación no jerárquica entre los personajes
del retrato mediante la no interferencia entre ambos.

A este respecto, conviene citar el siguiente fragmento
de Mil mesetas para adquirir una comprensión más exac-
ta del devenir que se produce entre los personajes que
aparecen en “Novena calle”: “En la pintura hay muchos
devenires-animales, devenires-mujer y niño” (Deleuze
y Guattari 1988: 300). El fragmento señalado otorga fun-
damento al análisis de la ilustración, pues ambas catego-
rías, animal y niño, se encuentran presentes en la imagen.
Así mismo, es importante reconocer la siguiente sección
en la obra de los pensadores franceses: “Los ritornelos
del animal y del niño parecen territoriales” (301). Sobre
esta cita, si bien en un primer momento niño y perro
parecen subyugados a un mismo sistema de jerarquías
territoriales, un análisis detallado justifica la indepen-
dencia entre ambos sin presentar roles jerárquicos de
dominación.

CONCLUSIONES

La primera conclusión de este estudio indica que es po-
sible establecer a los cánidos como entes que desbordan
las jerarquías impuestas en el contexto de la obra, esto
mediante una interpretación literaria de dichos animales
en el texto colonial. En esta óptica, si bien el texto está
conducido en su superficie por un discurso cristiano y en
favor del rey de España, es posible descubrir el discurso
indígena que reivindica a la cultura amerindia en un nivel
subterráneo o subtextual. Las figuras caninas constituyen
un elemento que ayuda a visualizar la dimensión indí-
gena de la crónica, ya que manifiestan la existencia de
civilizaciones con un sistema avanzado de organización
y creencias previas a la conquista. Los cánidos también
muestran el impacto cultural producto de la colisión entre
ambas culturas, pues, mientras en el caso de Occidente
los cánidos se encontraban subyugados a los humanos, en
las sociedades amerindias se mostraba una convivencia
más independiente entre ambos. Así, Nueva corónica y
buen gobierno se presenta como un instrumento de re-
sistencia indígena ante los poderes coloniales, pues hace
prevalecer la primera, a pesar de la aparente expansión
de los segundos.

Como segunda conclusión, es posible señalar la obra
Nueva corónica y buen gobierno como catalizador de
devenires. En este sentido, en la obra se experimentan
distintos tipos de molecularidad. Un ejemplo directo de
ello es el devenir experimentado por los guerreros pre-
incas quienes se transformaban en distintos animales de
la fauna andina en batalla. Quizá una muestra más sutil,
pero igualmente relevante, consiste en el devenir de las
criaturas fantásticas del folclor europeo en seres presen-
tes en la cosmovisión andina. Ejemplo de esto puede
ser la figura del dragón, criatura popular en el folclor
occidental, que deviene amaru en el imaginario de los
conquistadores dadas sus similitudes al ser reptiles ambas
criaturas.

Para la tercera conclusión, se plantea que los cánidos
en la obra de Guamán Poma de Ayala pueden cumplir el
rol de portadores de cosmos. Se llega a esta conclusión al
considerar distintos factores de la tradición andina desde
el punto de vista Deleuzo-Guattariano del territorio. Al
entender al cosmos como la emancipación completa del
territorio y comprender las culturas andina y occidental
como diversos territorios puede evidenciarse la emanci-
pación de ambos espacios por parte de los cánidos. Por
un lado, pueden apreciarse los perros de guerra y caza
traídos de Europa en la conquista, pero, por otro lado,
es posible identificar la figura de cánidos como perros y



Blanco Cardenas, “El zorro arrastra al demonio, arrastra a su creador” 135

zorros presentes en la vida cotidiana e incluso el sistema
social prehispánico.

Finalmente, es posible concluir que, así como en el
ejemplo de los cánidos en la crónica de Guamán Poma,
el análisis de la animalidad en la literatura del virreinato
puede ayudar a encontrar nuevas líneas de interpretación
para distintos conceptos que se diversifican de la defini-
ción únicamente occidental. Un ejemplo puede hallarse
en el concepto de reproducción el cual, si bien posee una
función de preservación de la especie, según la tradición
occidental, alcanza nuevos matices en la tradición andina
tal como su relación con el mundo vegetal e incluso las
estaciones.

REFERENCIAS

Adorno, Rolena. 1989. Cronista y príncipe: la obra de don Fe-
lipe Guamán Poma de Ayala. Lima: Universidad Católica
del Perú.

Castro y Calvo, José María. 1947. Don Juan Manuel: Libro
de la caza. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones
Científicas.

de la Cadena, Marisol. 2019. “Protestando desde lo incomún”.
En Mujeres indígenas frente al cambio climático, editado
por Rocío Silva Santisteban, 35-48. Lima: IWGIA.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. 1988. Mil mesetas: capitalis-
mo y esquizofrenia. Valencia: Pre-Textos.

Eliot, T. S. 1918. “Tradition and the Individual Talent”. Pers-
pecta 19:36-42.

Espino Vegas, Dalia Mercedes. 2022. “Hacia una mirada deco-
lonial: dos crónicas visuales del Perú (S. XVI–SXXI)”.
MA thesis, Universidade Federal da Integração Latino-
Americana.

González Díaz, Soledad. 2025. “Autoría y fuentes en la Nueva
Corónica y Buen Gobierno de Felipe Guaman Poma
de Ayala”. Revista de Historia (Concepción) 32. https:
//doi.org/10.29393/RH32-9AFSG10009.

Guamán Poma de Ayala, Felipe. 1980 [1615]. Nueva crónica
y buen gobierno. Caracas: Biblioteca Ayacucho.

Itier, César. 1997. “El zorro del cielo: un mito sobre el origen
de las plantas cultivadas y los intercambios con el mundo
sobrenatural”. Bulletin de l’Institut Français d’Études
Andines 26 (3).

Jodłowska, Elżbieta y Mirosław Mąka. 2015. “La soledad
andina del Zorro de arriba y el Zorro de abajo”. Estudios
Latinoamericanos 35:189-229. https://doi.org/10.36447/
Estudios2015.v35.art11.

Manga Quespi, Atuq Eusebio. 1994. “Pacha: un concepto
andino de espacio y tiempo”. Revista Española de Antro-
pología Americana 24:155-189.

Mendoza, Velia y Roberto Valadez. 2003. “Los perros de Gua-
man Poma de Ayala: visión actual del estudio del perro
precolombino sudamericano”. AMMVEPE 14:43-52.

Muñoz, Francesca Ximena Gonzales. 2021. “La imagen sim-
bólica del amaru en el espacio textual colonial: Nueva co-
rónica y buen gobierno y Comentarios reales”. Tesis 14
(18): 81-96. https://doi.org/10.15381/tesis.v14i18.19482.

Pérez, Diana. 2017. “Los vicios y virtudes en las imágenes
de la Nueva corónica y buen gobierno de Felipe Gua-
man Poma de Ayala: la violencia entre la justicia y la
soberbia”. Memoria y Sociedad 21 (43): 104-130. https:
//doi.org/10.11144/Javeriana.mys21-43.vvin.

Quispe, Rocío. 2014. “El silencio de Guamán Poma de Ayala
ante Supay: de duende, espíritu y fantasma a diablo”.
Letras 85 (121): 47-61.

Salmerón, Miguel. 2012. “Fausto: la deriva de una polémica”.
Despalabro: Ensayos de humanidades, n.o 6, 107-114.

Varela, Laura. 2021. “Colonialism, Cohabitation, and Cha-
rismatic Llamas: Representations of Animals in Felipe
Guaman Poma de Ayala’s El primer nueva corónica y
buen gobierno”. MA thesis, Southern Methodist Univer-
sity.

https://doi.org/10.29393/RH32-9AFSG10009
https://doi.org/10.29393/RH32-9AFSG10009
https://doi.org/10.36447/Estudios2015.v35.art11
https://doi.org/10.36447/Estudios2015.v35.art11
https://doi.org/10.15381/tesis.v14i18.19482
https://doi.org/10.11144/Javeriana.mys21-43.vvin
https://doi.org/10.11144/Javeriana.mys21-43.vvin

	M00-0000
	129  ``El zorro arrastra al demonio, arrastra a su creador''. Los cánidos como generadores de multiplicidad en la Nueva corónica y buen gobierno  ``The fox drags the devil, drags its creator''. Canids as generators of multiplicity in the Nueva corónica y buen gobierno F. J. Blanco Cardenas


