América
Critica
doi: https://doi.org/10.13125/americacritica/6721

Reflexiones en torno a la representacion simbolica de los
animales en los cuentos orales de la cultura aimara, Pera

Reflections on the symbolic representation of animals in oral tales from the Aimara culture, Peru

Dante Euclides Quispe-Martinez © *, Victor R. Villafuerte = **,
Mery Luz Vilca & ***

*Instituto de Educacién Superior Pedagégico Privado El Nazareno, Ayacucho, Perd
**[nstituto de Estudios de las Culturas Andinas, Puno, Perd
***Universidad Nacional del Altiplano, Puno, Pera

E-mail: danteeuclidesquispemartinez @ gmail.com; victorrenzonvillafuertecancapa @ gmail.com; meryluzvilcavilca2 @ gmail.com

Recibido: 26/08/2025. Aceptado: 12/11/2025. Publicado en linea: 31/12/2025

Cémo citar: Quispe-Martinez, Dante Euclides, Victor R. Villafuerte y Mery Luz Vilca. 2025. «Reflexiones en torno a
la representacion simbdlica de los animales en los cuentos orales de la cultura aimara, Peri». América Critica: Revista de Estudios
Culturales Americanos 9 (2): 99-105. https://doi.org/10.13125/americacritica/6721

Abstract—Oral stories from the Aimara culture are transmitted intergenerationally in everyday settings
such as herding and farming, where dialogue, storytelling, and reflection are paramount. This article reflects
on the symbolic representation of animals and their prominent role in Aimara oral stories. A reflective-
interpretive methodology was applied, analyzing stories heard during the authors’ childhood, complemented
with similar versions available online. In the results, the story of “The Fox and the Huallata”, with liminality
and transgression as its main symbolic elements, highlights the interrelationships between the aka pacha
and the alaxa pacha. Meanwhile, in “The Shepherdess and the Snake”, besides fertility and power, it is
observed that the ontological entities of the pacha self-regulate to maintain balance and harmony, being
interdependent and complementary. Thus, the ancestors demonstrated a multidimensional and relational
ontology, expressed in oral tradition and in the dynamism of the pacha’s components. — Aimara oral
tradition, animality, symbolism, fox, snake.

Resumen—ILos cuentos orales de la cultura aimara se transmiten de forma intergeneracional en espacios
cotidianos de pastoreo y agricultura, donde priman el didlogo, la narracién y la reflexion. Este articulo
reflexiona en torno a la representacién simbdlica de los animales y su rol protagénico en la narrativa oral
aimara. Se utiliz6 una metodologia reflexiva-interpretativa basada en el andlisis de relatos escuchados durante
la infancia de los autores, complementados con versiones homologas publicadas en repositorios digitales.
En los resultados, el cuento de “El zorro y la huallata”, al tener como elementos simbdlicos principales
la liminalidad y la transgresion, evidencia las interrelaciones entre el aka pacha y el alaxa pacha. Por
su parte, en “La pastorcita y la culebra”, ademas de la fertilidad y el poder, se observa que las entidades
ontoldgicas de la pacha se autorregulan para mantener el equilibrio y la armonia, pues son interdependientes
y complementarias. Asi, los antepasados demostraron una ontologia multidimensional y relacional, expresada
en la tradicion oral y en el dinamismo de los componentes de la pacha. — Tradicion oral aimara, animalidad,
simbolismo, zorro, culebra.


https://doi.org/10.13125/americacritica/6721
https://orcid.org/0000-0002-7341-2984
https://orcid.org/0009-0003-6769-1707
https://orcid.org/0009-0001-6817-6198
danteeuclidesquispemartinez@gmail.com
victorrenzonvillafuertecancapa@gmail.com
meryluzvilcavilca2@gmail.com
https://doi.org/10.13125/americacritica/6721

100

INTRODUCCION

I cuento es un modo discursivo corto y sencillo acer-
E ca de un suceso real o imaginario que, de forma
amena y artistica, puede manifestarse tanto de manera
escrita como oral (Martinez-Calderén, Querales-Torres
y Gonzélez-Roys 2021). Asi, los cuentos orales son un
producto cultural compartido por todas las sociedades;
sin embargo, cada pueblo imprime en ellos ciertas par-
ticularidades estilisticas, formales y temadticas propias
(Angulo 2023). Por su parte, a diferencia del cuento lite-
rario que posee un autor identificable, los cuentos orales
tienen un caricter anénimo que se diluye en la colecti-
vidad (Morote 2002); a su vez, este género constituye
un vehiculo de cohesién social en el entorno familiar y
comunitario.

En el contexto andino, y especificamente en el aimara,
los cuentos orales son parte del ethos y de la memoria
colectiva de los pueblos indigenas; estos se han transmiti-
do de manera intergeneracional por medio de la oralidad
y del sentipensar (Escobar 2014), elementos que afloran
en escenarios cotidianos como el pastoreo y la agricultu-
ra. Conforme se realizan estas actividades, y cuando los
nifios y nifias acompafian las tareas en el campo, los ancia-
nos y las ancianas transmiten un mundo de significados,
poblado por personajes y pasajes enigmdticos. Frecuente-
mente, la narracién se realiza en el idioma aimara y, si en
un determinado momento se requiere algunos términos
del castellano, estos se refonologizan para integrarlos
al relato. De esta forma, en la comunidad, los nifios y
nifias crecen escuchando cuentos orales como “El zorro
y la huallata”, “La pastorcita y la culebra”, entre otros;
narraciones vinculadas con la pacha, las deidades, los
seres humanos, los animales y la Madre Tierra.

Al respecto, estudios clasicos y contempordneos rea-
lizados desde diferentes aristas muestran multiples apro-
ximaciones al andlisis de los animales en los cuentos
orales andinos (Fujita 2022; Landeo 2024; Espino 2014).
Concretamente, Grebe (1989) considera que los animales
son intermediarios entre los humanos y el mundo espi-
ritual, asi como portadores de significados y simbolos
cargados de valores, ensefianzas y advertencias. Cotrado
et al. (2023), por su parte, han identificado virtudes y
defectos en los protagonistas de los cuentos, como la as-
tucia, la fortaleza, la fertilidad, la vanidad, el engafio y la
pureza. En tanto, para algunos autores, el zorro simboliza
la astucia, el engafio y la habilidad para sobresalir de los
obstdculos, aunque —paraddjicamente— siempre termina
siendo derrotado y castigado (Moulian, Canihuan y Es-
pino 2021; Van Kessel 1994). Por su parte, la culebra

América Critica 9(2): 99-105, 2025. ISSN: 2532-6724

simboliza la fertilidad, el poder, la capacidad de trans-
formacioén y el renacimiento (Mayer y Millones 2012;
Narvaez 2004).

Si bien existen algunos estudios sobre el simbolismo
de los cuentos orales andinos, estos se reducen frecuen-
temente a asociaciones generales circunscritas a valores
sociales, dejando de lado la decodificacion del entrama-
do simbdlico. Apostar por el desentrafiamiento de estos
aspectos es fundamental, en la medida que nos permite
aproximarnos a la memoria colectiva, las intersubjetivi-
dades y la influencia de estas tradiciones orales en las
dindmicas sociales. Habiendo esgrimido lo anterior, se
plantea como objetivo reflexionar en torno a la repre-
sentacion simbolica de los animales, los cuales cobran
especial protagonismo en los cuentos orales de la cultura
aimara.

METODOLOGIA

Se emple6 una metodologia reflexiva-interpretativa ba-
sada en los fundamentos de la hermenéutica (Quintana
y Hermida 2019; Tornero 2006). El andlisis y la autorefle-
xi6n se realizaron desde una perspectiva antropolégica e
histérica. Bajo estos lentes, se escudrifiaron los siguientes
cuentos orales: “El zorro y la huallata” y “La pastorcita y
la culebra”, los cuales forman parte del acervo cultural
de los pueblos aimaras de Ilave y Pomata, ubicados en el
departamento de Puno, Perd. Los cuentos fueron selec-
cionados de acuerdo con la trama, el escenario, la carga
simbdlica, la especie animal y la recurrencia con la que
son narrados. Estos criterios influyeron en el descarte de
otros cuentos que incluyen animales poco comunes en
la zona aimara, lo cual podria generar una interpretacién
menos certera.

En el proceso de andlisis se utilizaron videos, audios
y fuentes secundarias publicadas en repositorios digitales
(consultados en junio de 2025)'. Estos materiales fue-
ron seleccionados por la convergencia narrativa con las
versiones en lengua aimara escuchadas durante la infan-
cia de los autores®. Una vez sintetizados los cuentos, se
presentan extractos de las tradiciones orales en los resul-
tados. Posteriormente, la decodificacion de los mensajes
es resultado de la identificacién de patrones analdgicos
entre los acontecimientos histéricos y los pasajes de los
cuentos.

1 El zorro y la huallata: Texto; Audio.

La pastorcita y la culebra: Video; Texto.
2 Desde nifios crecimos escuchando los cuentos orales de la voz de
nuestros abuelos, hablantes monolingiies aimaras, que hoy en dia
tienen en promedio 85 afios. No son informantes, sino el reflejo de la
memoria viva del pueblo aimara transmitida a nuestra generacion.


https://acortar.link/UWE8kz
https://acortar.link/YhUQQG
https://acortar.link/Xkb01x
https://acortar.link/YcjiZ2

Quispe, Villafuerte y Vilca, Reflexiones en torno a la representacion simbdlica de los animales 101

En cuanto a la escritura en lengua originaria presente
en las categorias y los extractos narrativos, se siguie-
ron las convenciones gramaticales del alfabeto aimara
(Cerrén-Palomino 1994). En este sentido, se empled el
sistema trivocalico, el cual utiliza Gnicamente las tres
vocales del alfabeto espafiol (a, i, u).

HALLAZGOS

La ontologia de la cultura aimara es multidimensional
y relacional®; es decir, incluye a los animales y demads
entes sagrados* como parte de la comunidad. En este
sentido, para la reflexién en torno a la presencia de los
animales en los cuentos orales, partimos de categorias
propias que reflejan el mundo aimara, donde humanos y
no humanos tejen sus relaciones sin desconectarse de la
realidad empirica y la totalidad césmica (Escobar 2014;
Descola 2001; Estermann 2006).

Bajo esta légica, la pacha es el espacio-tiempo, uy-
wirinaka son las deidades, jaginaka representa a la co-
munidad de humanos, uywanaka refiere a los animales y
pachamama a la naturaleza. A estos componentes se Su-
man las dimensiones espacio-temporales como mangha
pacha (mundo del subsuelo o de los ancestros), aka pacha
(el aqui y ahora), alaxa pacha (mundo superior, también
conocido como lo césmico), nayra pacha (tiempo pasa-
do), jicha pacha (presente) y jutiri pacha (tiempo futuro)
(Arriagada 2020; Mikimartti y Makaran 2024).

Con base en lo anterior, se considera que los cuentos
orales reflejan las interacciones de los humanos con las
deidades, los animales y la naturaleza (Mamani 2023).
De esta manera, dichas relaciones dan lugar a la cons-
truccién de simbolos y précticas culturales, en los cuales
el espacio y el tiempo fluctian de manera iterativa. Es-
te proceso es acompaifiado de elementos ancestrales, de
sabiduria y espiritualidad. Todo esto significa criar mu-
tuamente la vida (Torres 2020).

La encrucijada simbdlica del zorro

Dentro de la pacha, el zorro (tiwula/qamagi) es un animal
que habita en el aka pacha, donde suele ser el guardidn
de la pachamama y los achachilas (Van Kessel 1994).
Por otro lado, se considera que es el intermediario en-
tre la poblacién humana y las deidades (Carranza 2023;
Quispe-Martinez y Blanco 2018). Asimismo, tiene una

3 Segtin Escobar (2014), la ontologia relacional es un concepto que
reconoce a los componentes del entorno como seres sensibles. En este
sentido, la categoria confirma la complementariedad entre humanos y
no humanos, naturaleza y cultura.

4 Entre ellos se encuentran los achachilanaka y los mallkunaka,
considerados espiritus de la montaiia.

presencia dindmica en el mangha pacha y el alaxa pa-
cha, asi como en el nayra pacha y el jutiri pacha. En lo
espiritual, es un ajayu con personalidad ingenua, astuta,
rencorosa y vengativa (Salazar 2025). De acuerdo con
las creencias locales, su presencia en determinadas cir-
cunstancias puede estar relacionada con la suerte y el mal
augurio. En la agricultura, como bioindicador, pronostica
la productividad de una campafia agricola determinada
(Van Kessel y Enriquez 2002).

Precisamente, en el cuento de “El zorro y la huallata”,
la presencia del zorro evidencia las interconexiones entre
los elementos ontolégicos. En este sentido, aunque su
participacion suele transitar entre el alaxa pacha y el
aka pacha, en este relato su escenario principal es la
laguna, estrechamente vinculada a la pachamama 'y a su
fertilidad:

Quta jak'anxa, md qamagqi sarnaqasinwa ufi-
Jjataynawa md wallataru jisk'a chiwchinaka-
pampi. May uiikatatayna ukjasti, anti kayitu-
nakapa uiich'ukisawa musparpayatayna, uka-
ru sasiwa qamaqixa jak'achasitayna, ukatxa
amuyt’ataynawa k'achakiwa sasina... (Version
aimara, adaptacion 2025).

Cerca de una laguna, mientras el zorro paseaba
vio a una huallata y sus polluelos. Al mirarlos
fijamente, quedé anonadado por las patitas ro-
sadas que tenian, lo cual fue motivo para que
el zorro se acerque y luego alague su belleza. ..
(Version castellana).

En este pasaje, el contacto de los animales ratifica las re-
laciones entre el alaxa pacha y el aka pacha, puesto que
la naturaleza del zorro se asocia con el mundo terrenal,
mientras que la de la huallata se vincula con el mundo
superior (el cielo). Para muchas culturas prehispanicas,
como la incaica, el cielo fue un lugar sagrado y de venera-
cién donde permanecen algunas deidades, como el Sol, la
Luna y las estrellas, cuya belleza siempre fue motivo de
admiracién e incluso culto (Garcilaso de la Vega 2016).
Con base en ello, asociamos la admiracidn estética del
zorro como la reverencia tradicional hacia una deidad del
alaxa pacha. Esto también es convergente con el respeto
que las comunidades aimaras mantienen hacia el ave:

... Qamagixa jiskt’ataparuxa sarakiwa kunat-
sa jiwaki kayitunakapaxa, ukarjamawa walla-
taxa sarakitaynawa kunjamatsa anti kayituna-
kaxa utjayaiia. Ukarjamawa, yaticharakitayna-
wa md ghatira quyaru ushkuta sasina. Ukarja-
mawa kayunakapaxa, md arurjamawa (sami,



102

América Critica 9(2): 99-105, 2025. ISSN: 2532-6724

Jicha pacha

Mangha pacha

Alaxa pacha

Pachamama

Jutiri pacha

Nayra pacha

Aka pacha

Figura 1: Ontologia en los cuentos orales y la cultura aimara.

sami, sami. .. ), jaqukipt’awxaniwa suma sami-
ru. .. (Versidon aimara, adaptacion 2025).

... Al preguntar el zorro por la belleza de las
patitas, la astuta ave responde dando indicacio-
nes de como tener unas patitas rosadas. De esta
forma, le indica que debe colocar a sus crias
en un horno caliente. De modo que las patitas,
sumada a la enunciacion de las frases mégicas
(pinta, pinta, pinta. .. ), adquirirfan una tonali-
dad similar a las brasas. .. (Version castellana).

Al preguntar el zorro por la belleza de las patitas, no
estaria simplemente admirando su estética, sino desean-
do ser como el ave. Esta actitud revelaria su naturaleza
transgresora de la dimension del alaxa pacha, la cual es
representada simbdlicamente por la huallata y otras aves
voladoras como el céndor (Mayer y Millones 2012). Di-
cha particularidad también explica su atributo liminal, es
decir, no esta necesariamente situado en una dimension
ontoldgica concreta. Por otro lado, la transgresion del
zorro y su intento de salir de su liminalidad le traen con-
secuencias irreparables, como la muerte de sus cachorros.
De manera similar, muchas culturas prehispédnicas, € in-
cluso contempordneas como los aimaras, consideran que
la ruptura del equilibrio con las deidades genera efectos
adversos (CORPUNO 1987). Por ejemplo, en la comuni-
dad aimara de Sisipa, los pastores asocian la muerte del
ganado con tal infraccion: (Quispe-Martinez y Blanco

2018).

... Wallatana q’ari aruparuwa, gamagqixa ma-
sinakapampikunawa quta uma want’ayaria mu-
napxatayna t’inisiiapampi. Ukxaruxa, umam-
pi ch’itjasinxa jiwarawjapxataynawa (Version
aimara, adaptacion 2025).

... Frente al engafio de la huallata, el zorro y
la comunidad de su especie intentaran secar el
agua de la laguna para consumar su venganza.
No obstante, ejecutado el acto, serd contrapro-
ducente, ya que serd la causa de su muerte por
la excesiva ingesta de agua (Version castella-
na).

A simple vista, el final satirico del zorro solo demues-
tra su personalidad ingenua al querer secar la laguna.
Sin embargo, més alld de resaltar esta actitud, el cuen-
to trasluce un simbolismo particular que se encuentra
inserto en la mayoria de las tradiciones orales andinas.
Asi, la explosion a causa de la ingesta de agua revelaria
un significado asociado a la fertilidad. Particularmente,
para las comunidades aimaras agro-pastoriles, el agua
es un elemento imprescindible para crear y recrear la
vida (Quispe-Martinez y Blanco 2018). En consecuen-
cia, estas caracteristicas también se evidencian en las
narraciones aimaras, donde el agua cumple un rol prota-
gbnico en la pacha, aunque resulte poco visible, al estar



Quispe, Villafuerte y Vilca, Reflexiones en torno a la representacion simbdlica de los animales 103

entretejido en el entramado simbdlico.

El complejo simbélico de la culebra

En el cosmos de la pacha, la culebra (asiru/amaru) invo-
ca los saberes ancestrales del nayra pacha para predecir
las ocurrencias en el jutiri pacha. El mangha pacha, por
su parte, es el espacio donde habita y se recrea cultu-
ralmente junto a los uywirinaka y los anchanchunaka.
Dentro del simbolismo complejo asociado al animal es-
tdn presentes elementos como la renovacion, la fertili-
dad, la transformacion, el poder, lo filico, el engafio y la
conexion con el aka pacha y el alaxa pacha. En la coti-
dianeidad, se le asocia con la mala suerte y la tentacién
(gincha).

Concretamente, en el cuento de “La pastorcita y la
culebra” se traslucen muchos de estos simbolos. Para
la elucidacion de este entretejido, se ha identificado un
escenario general que comparte similitudes en la carga
simbdlica con lo descrito. De esta forma, la serpiente
se asocia a un contexto tradicional de erotismo juvenil
(Carrasco y Vasquez 2023) o a un escenario de encuentro
sexual sin consentimiento (Rodriguez y Valega 2023).

Estos simbolos se vislumbran cuando la culebra ace-
cha a su victima después de sentirse atraida por el aroma
de la sangre menstrual y el queso de la merienda. En
conjunto, ambos elementos dejan entrever una atraccion
feromonal y fisica durante la etapa juvenil. Por su parte,
el simbolismo del queso estaria asociado a la capaci-
dad bésica de produccién de alimentos, lo cual es funda-
mental para la existencia de cualquier unidad doméstica
(Acufa-Rodriguez et al. 2022):

Awariwrasaxa, imillaxa jiwata iktawxi-
rixa may qarxasaxa sapuru kipkaki lurka-
mi. Ma uru awatisaxa, jupaxa wilapampina-
wa, ukarjamawa aparakitaynawa ququ kisu
apxatampi, ukarjamawa asiru uka mukt’asa
jaq’achasitaynawa. .. (Versién aimara, adapta-
cién 2025).

... Durante el pastoreo, la joven solia quedarse
dormida producto del cansancio y la monoto-
nia. En una de esas jornadas, cuando ella se
encontraba en su ciclo menstrual, y teniendo
como merienda el queso, generd la atraccién
de una culebra. .. (Version castellana).

En los pasajes posteriores, la narracién empieza a ma-
nifestar el simbolismo neurdlgico inserto en el cuento:
la fertilidad. Esta asociacion simbdlica es convergente,
puesto que la tradicién oral refleja la consumacién de

un proceso reproductivo vital para la creacién de la vida,
aunque dicho vinculo resulta transgresor, ya que la ser-
piente rompe el orden natural de las relaciones humanas.
Esta situacion conduce al rechazo, pero sin desterrarla de
la pacha, pues ello romperia el equilibrio y la armonia
entre sus complementos:

Asiruxa, kunawrasasa awatirixa ikiski
ukhawa janchiparu mantirixa, ukatxa may
mangq'ata awtji ukjaxa mistsurakiriwa. Md pa-
chata ukhaja purakaxa jilakawxanwa... Wali
llakt'asipxarakitayna ukarjamawa tatanakapa-
xa Wali yatxataiia munapxatayna khitipunisa
usurkatpacha sasina ukatsti md yatirina uta-
paruwa sart'apxatayna, kuka uiixatasaja laphi-
nakaxa janikiwa suma mistkataynati, yatirixa
awatiri ufijiriwa tatanakapampi kunawa sa-
rapxarakitayna... May puripxatayna ukhaxa
katjapxataynawa asiruxa jamafia tuqita man-
taskatayna imillaxa Wali suma ikt'asiskatayna
(Versién aimara, adaptacion 2025).

... La culebra solia ingresar en el cuerpo de
la pastorcita mientras ella dormia, saliendo de
vez en cuando para alimentarse. Unos meses
después, empezd a notarse el supuesto embara-
zo. .. Preocupados ante la situacidn, los padres
decidieron indagar respecto a quién era el pro-
genitor; para lo cual recurrieron al sabio de la
comunidad. Viendo extrafezas en la lectura de
la coca, el yatiri decide visitar a la pastorcita en
compaiifa de sus padres... Grande fue la sor-
presa al encontrar a la culebra introduciéndose
en el vientre de la joven mientras ella dormia
profundamente (Version castellana).

La reaccion de los padres al darse cuenta del suceso ex-
trafio, y al recurrir a la intermediacién del yatiri, refleja
simbdlicamente la biisqueda del restablecimiento de la ar-
monia entre los componentes ontoldgicos. Este ethos no
es una singularidad, sino un patrén cultural que también
estd presente en otras culturas andinas (Catacora y Guz-
man 2019). De esta manera, desde el pasado prehispanico
hasta la actualidad, los aimaras, al notar desequilibrios
en la pacha, buscan restablecer la armonia con el cos-
mos por medio de la parafernalia ritual conducida por los
yatirinaka (Alanoca et al. 2025):

... Tatanakapaxa yatirimpchikawa yatxataw-
xapxatayna md asiruwa imillana purakapa
mankhankarakitayna ukatxa kunaymana amu-
yapxatayna uka asiru apsuniataki. Ukxarusti



104

wakist'apxarakitaynawa md kisu inkitxafiataki
ukhamaraki md juk'a incinsu jiwq'impi amu-
rachjafiataki, ukapuniwa suma wakt'ayatayna
uka asiruxa ratukiwa tukst'aniwatayna. .. (Ver-
sién aimara, adaptacion 2025).

... Una vez que los padres y el yatiri se per-
cataron que la culebra era el ente que se intro-
ducia en el cuerpo de la pastorcita, maquina-
ron estrategias para expulsar a la serpiente. De
este modo, utilizaron el queso como sefiuelo
y el sahumerio como medio de atontamiento;
lo cual, aplicado, funcioné a la perfeccion. ..
(Version castellana).

El cuento, ademds de reflejar un simbolismo asociado
a la fertilidad y al didlogo ontolégico, deja entrever al
poder como otra de sus aristas, puesto que en la trama la
serpiente se introduce sin consentimiento en el vientre
de la pastorcita, aprovechando su situacién de vulnera-
bilidad al estar dormida. No obstante, este poder inicial
que parece ostentar la serpiente no es permanente, sino
que es regulado por la comunidad de jaginaka. En suma,
si bien existen fluctuaciones, la autorregulacion de los
componentes ontoldgicos permite restablecer el equili-
brio entre las diversas comunidades que conforman la
pacha.

REFLEXIONES FINALES

En la ontologia relacional andina, y particularmente en
la aimara, los seres humanos y no humanos coexisten
interconectados dentro de un cosmos entretejido de ma-
nera multidimensional y dindmico. En correspondencia
con ello, esta naturaleza ontoldgica propia de la cultura
aimara también se manifiesta en las tradiciones orales;
en este sentido, estas no solo albergan valores o antiva-
lores, sino también un simbolismo complejo inscrito en
la cosmovision aimara. De esta manera, el cuento de “El
zorro y la huallata”, al tener como elementos simbdlicos
principales a la liminalidad y la transgresion, evidencia
las interrelaciones entre el aka pacha y el alaxa pacha.
Por su parte, en “La pastorcita y la culebra”, ademds
de la fertilidad y el poder, se muestra que las entidades
ontoldgicas de la pacha se autorregulan para mantener el
equilibrio y la armonia, puesto que son interdependientes
y complementarias. Todas estas interacciones no fluctdan
unicamente de forma lineal, sino que se despliegan a
través del nayra pacha (tiempo pasado), el jicha pacha
(presente) o el juritiri pacha (tiempo futuro).

Si bien existen limitadas investigaciones respecto al
abordaje de la ontologia andina-aimara presente en las

América Critica 9(2): 99-105, 2025. ISSN: 2532-6724

tradiciones orales, nuestra pertenencia a esta cultura nos
impulsa a elucidar el simbolismo complejo presente en
nuestro acervo cultural. De esta forma, damos apertura a
que futuras investigaciones continden profundizando en
estas temadticas.

AGRADECIMIENTOS

A nuestros abuelos y abuelas por mantener vivos los cuen-
tos orales en nuestra memoria. También se agradece los
aportes de los revisores y editores de la revista América
Critica. Del mismo modo, apreciamos los comentarios y
sugerencias de Isaac Valer Huaman.

REFERENCIAS

Acufia-Rodriguez, Olga Yanet, Blanca Ofelia Acufia-
Rodriguez, Luis Enrique Albesiano-Fernandez, Libia
Carolina Pinzén-Camargo y Elisa Andrea Cobo-Mejia.
2022. “Identidad y familia campesina en torno a la pro-
duccién de queso en el municipio de Paipa (Colombia)”.
Mundo Agrario 22 (51). https://doi.org/10.24215/
15155994e177.

Alanoca, Vicente, Jorge Apaza Ticona, Alfredo Calderon To-
rres, Guillermo Cutipa Afiamuro y Wido Willam Condori
Castillo. 2025. “Las epidemias desde la perspectiva de
las comunidades aymaras rurales del altiplano peruano”.
Dialogo Andino 75:86-97.

Angulo, Florencia Raquel. 2023. “Otras formas de andinizar
la ciudad: La memoria del willakuy en los relatos sobre
almas que se cuentan en el espacio urbano”. Revista Telar
31:1-27.

Arriagada, Leonora. 2020. “Avatares de la forma en el espacio-
tiempo Pacha”. Tépicos del Seminario 2 (42): 165-204.
https://doi.org/10.35494/topsem.2019.2.42.624.

Carranza, Francisco. 2023. “El zorro en la cultura andina”.
Llallig 3 (2): 229-241. https://doi.org/10.32911/1lalliq.
2023.v3.n2.1059.

Carrasco, Ana Maria y Maria Belén Vasquez. 2023. “Sexua-
lidad y homoerotismo en jévenes varones aymaras del
extremo norte de Chile”. Didlogo andino 72:166-176.
https://doi.org/10.4067/S0719-26812023000300166.

Catacora, Edwin y Jose Miguel Guzman. 2019. “Ethos del
mundo andino: organizacién y manifestaciones locales
del trabajo en los territorios de Puno Pertd y El Alto Boli-
via”. Revista Novos Rumos Sociologicos 7 (12): 261-297.
https://doi.org/10.15210/norus.v7i12.18094.

Cerrén-Palomino, Rodolfo. 1994. Quechumara. Estructuras
paralelas de las lenguas quechua y aimara. La Paz: Cen-
tro de Investigacién y Promocién del Campesinado.

CORPUNO. 1987. Cosmovision y narrativa andina. Puno:
Universo.


https://doi.org/10.24215/15155994e177
https://doi.org/10.24215/15155994e177
https://doi.org/10.35494/topsem.2019.2.42.624
https://doi.org/10.32911/llalliq.2023.v3.n2.1059
https://doi.org/10.32911/llalliq.2023.v3.n2.1059
https://doi.org/10.4067/S0719-26812023000300166
https://doi.org/10.15210/norus.v7i12.18094

Quispe, Villafuerte y Vilca, Reflexiones en torno a la representacion simbdlica de los animales 105

Cotrado, Sheylla Lia, Florentino Vizcarra, Alhi Jordan Herre-
ra, Elizabet Larico, Ceneth Alagon y Saturnino Vizcarra.
2023. “Narracién y expresion oral de estudiantes de se-
cundaria con cuentos aimaras”. Revista de Pensamiento
Critico Aymara 5 (1): 28-48. https://doi.org/10.56736/
2023/105.

Descola, Philippe. 2001. “Construyendo naturalezas, ecologia
simbdlica y practica social”. En Naturaleza y sociedad.
Perspectivas antropologicas, editado por Philippe Des-
cola y Gisli Palsson. Londres: Siglo Veintiuno Editores.

Escobar, Arturo. 2014. Sentipensar con la tierra. Nuevas lec-
turas sobre desarrollo, territorio y diferencia. Medellin:
Ediciones UNAULA.

Espino, Gonzalo. 2014. Atugpacha. Memoria y tradicion oral
en los Andes. Lima: Universidad Nacional Federico Vi-
llarreal.

Estermann, Josef. 2006. Filosofia andina. Sabiduria indigena
para un mundo nuevo. Bolivia: Instituto Superior Eco-
ménico Andino de Teologia.

Fujita, Mamoru. 2022. “La relacién con los animales en las na-
rraciones orales aymaras Bolivia y aynus Japén”. Ponen-
cia presentada en las XV Jornadas Andinas de Literatura
Latinoamericana (JALLA), Universidad Rafael Landivar,
Guatemala, 22 de julio de 2022.

Garcilaso de la Vega, Inca. 2016. Comentarios reales de los
incas. Lisboa: Castalia Ediciones.

Grebe, Maria Ester. 1989. “El culto a los animales sagrados
emblematicos en la cultura aymara de Chile”. Revista
Chilena de Antropologia 8:35-51. https://doi.org/10.
5354/0719-1472.1989.17599.

Landeo, Pablo. 2024. Seres imaginarios andinos. Junin: Lliu
Yawar.

Mikimartti, Mikko y Gaya Makaran. 2024. “Tiempo-espacio,
identidad e insurreccién. El método ch’ixi de Silvia Rive-
ra Cusicanqui: Puentes entre el anarquismo y la cosmo-
visién aymara”. Revista de Antropologia y Sociologia:
Virajes 26 (2): 64-95. https://doi.org/10.17151/rasv.2024.
26.2.4.

Mamani, Alan Ever. 2023. “Las metaforas ontolégica y orien-
tacional cognitivas en el cuento aimara "Pani jila sullka’.
Lengua y Sociedad 22 (2): 575-590. https://doi.org/10.

15381/lengsoc.v22i2.23237.

Martinez-Calderdn, Delcy Cecilia, Ledys Esther Querales-
Torres y Gustavo Adolfo Gonzdlez-Roys. 2021. “El cuen-
to corto como estrategia didactica para potenciar el pen-
samiento creativo en los estudiantes del grado 30 de
primaria en la Institucién Educativa Luis Carlos Galan
Sarmiento—Sede Juan Ramén de la Jagua de Ibirico—
Cesar”. Revista UNIMAR 39 (2): 11-27. https://doi.org/
10.31948/Rev.unimar/unimar39-2-art1.

Mayer, Renata y Luis Millones. 2012. La fauna sagrada de
Huarochiri. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

Morote, Pascuala. 2002. “El cuento de tradicion oral y el cuen-
to literario: De la narracion a la lectura”. En La seduccion
de la lectura en edades tempranas, editado por Antonio
Mendoza. Espafia: Ministerio de Educacién Cultura y
Deporte, Subdireccién General de Informacion y Publi-
caciones.

Moulian, Rodrigo, Jaqueline Canihuan y Gonzalo Espino.
2021. “El viaje del zorro al cielo y su tio el tigre: Textu-
ras transculturales amerindias en dos repertorios de rela-
tos mapuche del zorro”. Revista Cuhso 31 (1): 466-495.
https://doi.org/10.7770/cuhso-v31nl-art2145.

Narvéez, Alfredo. 2004. “Cabeza y cola: Expresion de duali-
dad, religiosidad y poder en los Andes”. En Entre Dios
y el Diablo. Magia y poder en la costa norte del Perti,
editado por Hiroyasu Tomoeda, Tatsuhiko Fujii y Luis
Millones. Lima: Institut francais d’études andines/Fondo
Editorial de la Pontificia Universidad.

Quintana, Laura y Julian Hermida. 2019. “La hermenéutica
como método de interpretacidn de textos en la investiga-
cion psicoanalitica”. Perspectivas en Psicologia: Revista
de Psicologia y Ciencias Afines 16 (2): 73-80.

Quispe-Martinez, Dante Euclides y Ruud Boris Blanco. 2018.
Etnoecologia de los pastores de puna: Un estudio de caso
en la comunidad de Sisipa, Pomata. Puno: Universidad
Nacional del Altiplano.

Rodriguez, Julio Alberto y Cristina Valega. 2023. “Violencia
sexual y derecho penal: Sobre los problemas contempo-
raneos en la interpretacion del tipo penal de violacién
sexual en el Cédigo Penal del Perd”. Derecho PUCP
91:301-347. https://doi.org/10.18800/derechopucp.
202302.009.

Salazar, Nécker. 2025. “Imdagenes del zorro: el *burlador bur-
lado’ en cuentos de la literatura andina”. Boletin De
Literatura Oral 15:151-178. https://doi.org/10.17561/
blo.v15.8615.

Tornero, Angélica. 2006. “Hermenéutica y estudios literarios”.
Inventio. La Génesis de la Cultura Universitaria en Mo-
relos 2 (4): 57-66.

Torres, Vicente. 2020. “Uywanakuy. Ritual y crianza mutua
entre humanos y no humanos en el sur andino de Pe-
rd”. Iberoforum. Revista De Ciencias Sociales 15 (29):
135-179.

Van Kessel, Juan. 1994. “El zorro en la cosmovision andina”.
Revista Chungara 26 (2): 233-242.

Van Kessel, Juan y Porfirio Enriquez. 2002. Sefias y sefiale-
ros de la Madre Tierra. Agronomia andina. Santiago de
Chile: Abya Yala/IECTA.


https://doi.org/10.56736/2023/105
https://doi.org/10.56736/2023/105
https://doi.org/10.5354/0719-1472.1989.17599
https://doi.org/10.5354/0719-1472.1989.17599
https://doi.org/10.17151/rasv.2024.26.2.4
https://doi.org/10.17151/rasv.2024.26.2.4
https://doi.org/10.15381/lengsoc.v22i2.23237
https://doi.org/10.15381/lengsoc.v22i2.23237
https://doi.org/10.31948/Rev.unimar/unimar39-2-art1
https://doi.org/10.31948/Rev.unimar/unimar39-2-art1
https://doi.org/10.7770/cuhso-v31n1-art2145
https://doi.org/10.18800/derechopucp.202302.009
https://doi.org/10.18800/derechopucp.202302.009
https://doi.org/10.17561/blo.v15.8615
https://doi.org/10.17561/blo.v15.8615

	M00-0001
	99 Reflexiones en torno a la representación simbólica de los animales en los cuentos orales de la cultura aimara, Perú  Reflections on the symbolic representation of animals in oral tales from the Aimara culture, Perú D. Euclides Quispe-Martínez et al.


