
doi: https://doi.org/10.13125/americacritica/6721

Reflexiones en torno a la representación simbólica de los
animales en los cuentos orales de la cultura aimara, Perú
Reflections on the symbolic representation of animals in oral tales from the Aimara culture, Perú

Dante Euclides Quispe-Martínez ∗, Víctor R. Villafuerte ∗∗,
Mery Luz Vilca ∗∗∗

*Instituto de Educación Superior Pedagógico Privado El Nazareno, Ayacucho, Perú

**Instituto de Estudios de las Culturas Andinas, Puno, Perú

***Universidad Nacional del Altiplano, Puno, Perú

E-mail: danteeuclidesquispemartinez@gmail.com; victorrenzonvillafuertecancapa@gmail.com; meryluzvilcavilca2@gmail.com

Recibido: 26/08/2025. Aceptado: 12/11/2025. Publicado en línea: 31/12/2025

Cómo citar: Quispe-Martínez, Dante Euclides, Víctor R. Villafuerte y Mery Luz Vilca. 2025. «Reflexiones en torno a
la representación simbólica de los animales en los cuentos orales de la cultura aimara, Perú». América Crítica: Revista de Estudios
Culturales Americanos 9 (2): 99-105. https://doi.org/10.13125/americacritica/6721

Abstract—Oral stories from the Aimara culture are transmitted intergenerationally in everyday settings
such as herding and farming, where dialogue, storytelling, and reflection are paramount. This article reflects
on the symbolic representation of animals and their prominent role in Aimara oral stories. A reflective-
interpretive methodology was applied, analyzing stories heard during the authors’ childhood, complemented
with similar versions available online. In the results, the story of “The Fox and the Huallata”, with liminality
and transgression as its main symbolic elements, highlights the interrelationships between the aka pacha
and the alaxa pacha. Meanwhile, in “The Shepherdess and the Snake”, besides fertility and power, it is
observed that the ontological entities of the pacha self-regulate to maintain balance and harmony, being
interdependent and complementary. Thus, the ancestors demonstrated a multidimensional and relational
ontology, expressed in oral tradition and in the dynamism of the pacha’s components. — Aimara oral
tradition, animality, symbolism, fox, snake.

Resumen—Los cuentos orales de la cultura aimara se transmiten de forma intergeneracional en espacios
cotidianos de pastoreo y agricultura, donde priman el diálogo, la narración y la reflexión. Este artículo
reflexiona en torno a la representación simbólica de los animales y su rol protagónico en la narrativa oral
aimara. Se utilizó una metodología reflexiva-interpretativa basada en el análisis de relatos escuchados durante
la infancia de los autores, complementados con versiones homólogas publicadas en repositorios digitales.
En los resultados, el cuento de “El zorro y la huallata”, al tener como elementos simbólicos principales
la liminalidad y la transgresión, evidencia las interrelaciones entre el aka pacha y el alaxa pacha. Por
su parte, en “La pastorcita y la culebra”, además de la fertilidad y el poder, se observa que las entidades
ontológicas de la pacha se autorregulan para mantener el equilibrio y la armonía, pues son interdependientes
y complementarias. Así, los antepasados demostraron una ontología multidimensional y relacional, expresada
en la tradición oral y en el dinamismo de los componentes de la pacha. — Tradición oral aimara, animalidad,
simbolismo, zorro, culebra.

.————————————————————
——————————————————————

—————————————————————.—
——————————-

https://doi.org/10.13125/americacritica/6721
https://orcid.org/0000-0002-7341-2984
https://orcid.org/0009-0003-6769-1707
https://orcid.org/0009-0001-6817-6198
danteeuclidesquispemartinez@gmail.com
victorrenzonvillafuertecancapa@gmail.com
meryluzvilcavilca2@gmail.com
https://doi.org/10.13125/americacritica/6721


100 América Crítica 9(2): 99–105, 2025. ISSN: 2532-6724

INTRODUCCIÓN

E l cuento es un modo discursivo corto y sencillo acer-
ca de un suceso real o imaginario que, de forma

amena y artística, puede manifestarse tanto de manera
escrita como oral (Martínez-Calderón, Querales-Torres
y González-Roys 2021). Así, los cuentos orales son un
producto cultural compartido por todas las sociedades;
sin embargo, cada pueblo imprime en ellos ciertas par-
ticularidades estilísticas, formales y temáticas propias
(Angulo 2023). Por su parte, a diferencia del cuento lite-
rario que posee un autor identificable, los cuentos orales
tienen un carácter anónimo que se diluye en la colecti-
vidad (Morote 2002); a su vez, este género constituye
un vehículo de cohesión social en el entorno familiar y
comunitario.

En el contexto andino, y específicamente en el aimara,
los cuentos orales son parte del ethos y de la memoria
colectiva de los pueblos indígenas; estos se han transmiti-
do de manera intergeneracional por medio de la oralidad
y del sentipensar (Escobar 2014), elementos que afloran
en escenarios cotidianos como el pastoreo y la agricultu-
ra. Conforme se realizan estas actividades, y cuando los
niños y niñas acompañan las tareas en el campo, los ancia-
nos y las ancianas transmiten un mundo de significados,
poblado por personajes y pasajes enigmáticos. Frecuente-
mente, la narración se realiza en el idioma aimara y, si en
un determinado momento se requiere algunos términos
del castellano, estos se refonologizan para integrarlos
al relato. De esta forma, en la comunidad, los niños y
niñas crecen escuchando cuentos orales como “El zorro
y la huallata”, “La pastorcita y la culebra”, entre otros;
narraciones vinculadas con la pacha, las deidades, los
seres humanos, los animales y la Madre Tierra.

Al respecto, estudios clásicos y contemporáneos rea-
lizados desde diferentes aristas muestran múltiples apro-
ximaciones al análisis de los animales en los cuentos
orales andinos (Fujita 2022; Landeo 2024; Espino 2014).
Concretamente, Grebe (1989) considera que los animales
son intermediarios entre los humanos y el mundo espi-
ritual, así como portadores de significados y símbolos
cargados de valores, enseñanzas y advertencias. Cotrado
et al. (2023), por su parte, han identificado virtudes y
defectos en los protagonistas de los cuentos, como la as-
tucia, la fortaleza, la fertilidad, la vanidad, el engaño y la
pureza. En tanto, para algunos autores, el zorro simboliza
la astucia, el engaño y la habilidad para sobresalir de los
obstáculos, aunque –paradójicamente– siempre termina
siendo derrotado y castigado (Moulian, Canihuan y Es-
pino 2021; Van Kessel 1994). Por su parte, la culebra

simboliza la fertilidad, el poder, la capacidad de trans-
formación y el renacimiento (Mayer y Millones 2012;
Narváez 2004).

Si bien existen algunos estudios sobre el simbolismo
de los cuentos orales andinos, estos se reducen frecuen-
temente a asociaciones generales circunscritas a valores
sociales, dejando de lado la decodificación del entrama-
do simbólico. Apostar por el desentrañamiento de estos
aspectos es fundamental, en la medida que nos permite
aproximarnos a la memoria colectiva, las intersubjetivi-
dades y la influencia de estas tradiciones orales en las
dinámicas sociales. Habiendo esgrimido lo anterior, se
plantea como objetivo reflexionar en torno a la repre-
sentación simbólica de los animales, los cuales cobran
especial protagonismo en los cuentos orales de la cultura
aimara.

METODOLOGÍA

Se empleó una metodología reflexiva-interpretativa ba-
sada en los fundamentos de la hermenéutica (Quintana
y Hermida 2019; Tornero 2006). El análisis y la autorefle-
xión se realizaron desde una perspectiva antropológica e
histórica. Bajo estos lentes, se escudriñaron los siguientes
cuentos orales: “El zorro y la huallata” y “La pastorcita y
la culebra”, los cuales forman parte del acervo cultural
de los pueblos aimaras de Ilave y Pomata, ubicados en el
departamento de Puno, Perú. Los cuentos fueron selec-
cionados de acuerdo con la trama, el escenario, la carga
simbólica, la especie animal y la recurrencia con la que
son narrados. Estos criterios influyeron en el descarte de
otros cuentos que incluyen animales poco comunes en
la zona aimara, lo cual podría generar una interpretación
menos certera.

En el proceso de análisis se utilizaron videos, audios
y fuentes secundarias publicadas en repositorios digitales
(consultados en junio de 2025)1. Estos materiales fue-
ron seleccionados por la convergencia narrativa con las
versiones en lengua aimara escuchadas durante la infan-
cia de los autores2. Una vez sintetizados los cuentos, se
presentan extractos de las tradiciones orales en los resul-
tados. Posteriormente, la decodificación de los mensajes
es resultado de la identificación de patrones analógicos
entre los acontecimientos históricos y los pasajes de los
cuentos.

1 El zorro y la huallata: Texto; Audio.
La pastorcita y la culebra: Video; Texto.

2 Desde niños crecimos escuchando los cuentos orales de la voz de
nuestros abuelos, hablantes monolingües aimaras, que hoy en día
tienen en promedio 85 años. No son informantes, sino el reflejo de la
memoria viva del pueblo aimara transmitida a nuestra generación.

https://acortar.link/UWE8kz
https://acortar.link/YhUQQG
https://acortar.link/Xkb01x
https://acortar.link/YcjiZ2


Quispe, Villafuerte y Vilca, Reflexiones en torno a la representación simbólica de los animales 101

En cuanto a la escritura en lengua originaria presente
en las categorías y los extractos narrativos, se siguie-
ron las convenciones gramaticales del alfabeto aimara
(Cerrón-Palomino 1994). En este sentido, se empleó el
sistema trivocálico, el cual utiliza únicamente las tres
vocales del alfabeto español (a, i, u).

HALLAZGOS

La ontología de la cultura aimara es multidimensional
y relacional3; es decir, incluye a los animales y demás
entes sagrados4 como parte de la comunidad. En este
sentido, para la reflexión en torno a la presencia de los
animales en los cuentos orales, partimos de categorías
propias que reflejan el mundo aimara, donde humanos y
no humanos tejen sus relaciones sin desconectarse de la
realidad empírica y la totalidad cósmica (Escobar 2014;
Descola 2001; Estermann 2006).

Bajo esta lógica, la pacha es el espacio-tiempo, uy-
wirinaka son las deidades, jaqinaka representa a la co-
munidad de humanos, uywanaka refiere a los animales y
pachamama a la naturaleza. A estos componentes se su-
man las dimensiones espacio-temporales como manqha
pacha (mundo del subsuelo o de los ancestros), aka pacha
(el aquí y ahora), alaxa pacha (mundo superior, también
conocido como lo cósmico), nayra pacha (tiempo pasa-
do), jicha pacha (presente) y jutiri pacha (tiempo futuro)
(Arriagada 2020; Mäkimartti y Makaran 2024).

Con base en lo anterior, se considera que los cuentos
orales reflejan las interacciones de los humanos con las
deidades, los animales y la naturaleza (Mamani 2023).
De esta manera, dichas relaciones dan lugar a la cons-
trucción de símbolos y prácticas culturales, en los cuales
el espacio y el tiempo fluctúan de manera iterativa. Es-
te proceso es acompañado de elementos ancestrales, de
sabiduría y espiritualidad. Todo esto significa criar mu-
tuamente la vida (Torres 2020).

La encrucijada simbólica del zorro

Dentro de la pacha, el zorro (tiwula/qamaqi) es un animal
que habita en el aka pacha, donde suele ser el guardián
de la pachamama y los achachilas (Van Kessel 1994).
Por otro lado, se considera que es el intermediario en-
tre la población humana y las deidades (Carranza 2023;
Quispe-Martínez y Blanco 2018). Asimismo, tiene una

3 Según Escobar (2014), la ontología relacional es un concepto que
reconoce a los componentes del entorno como seres sensibles. En este
sentido, la categoría confirma la complementariedad entre humanos y
no humanos, naturaleza y cultura.
4 Entre ellos se encuentran los achachilanaka y los mallkunaka,
considerados espíritus de la montaña.

presencia dinámica en el manqha pacha y el alaxa pa-
cha, así como en el nayra pacha y el jutiri pacha. En lo
espiritual, es un ajayu con personalidad ingenua, astuta,
rencorosa y vengativa (Salazar 2025). De acuerdo con
las creencias locales, su presencia en determinadas cir-
cunstancias puede estar relacionada con la suerte y el mal
augurio. En la agricultura, como bioindicador, pronostica
la productividad de una campaña agrícola determinada
(Van Kessel y Enríquez 2002).

Precisamente, en el cuento de “El zorro y la huallata”,
la presencia del zorro evidencia las interconexiones entre
los elementos ontológicos. En este sentido, aunque su
participación suele transitar entre el alaxa pacha y el
aka pacha, en este relato su escenario principal es la
laguna, estrechamente vinculada a la pachamama y a su
fertilidad:

Quta jak'anxa, mä qamaqi sarnaqasinwa uñ-
jataynawa mä wallataru jisk'a chiwchinaka-
pampi. May uñkatatayna ukjasti, anti kayitu-
nakapa uñch'ukisawa musparpayatayna, uka-
ru sasiwa qamaqixa jak'achasitayna, ukatxa
amuyt’ataynawa k'achakiwa sasina... (Versión
aimara, adaptación 2025).

Cerca de una laguna, mientras el zorro paseaba
vio a una huallata y sus polluelos. Al mirarlos
fijamente, quedó anonadado por las patitas ro-
sadas que tenían, lo cual fue motivo para que
el zorro se acerque y luego alague su belleza. . .
(Versión castellana).

En este pasaje, el contacto de los animales ratifica las re-
laciones entre el alaxa pacha y el aka pacha, puesto que
la naturaleza del zorro se asocia con el mundo terrenal,
mientras que la de la huallata se vincula con el mundo
superior (el cielo). Para muchas culturas prehispánicas,
como la incaica, el cielo fue un lugar sagrado y de venera-
ción donde permanecen algunas deidades, como el Sol, la
Luna y las estrellas, cuya belleza siempre fue motivo de
admiración e incluso culto (Garcilaso de la Vega 2016).
Con base en ello, asociamos la admiración estética del
zorro como la reverencia tradicional hacia una deidad del
alaxa pacha. Esto también es convergente con el respeto
que las comunidades aimaras mantienen hacia el ave:

. . . Qamaqixa jiskt’ataparuxa sarakiwa kunat-
sa jiwaki kayitunakapaxa, ukarjamawa walla-
taxa sarakitaynawa kunjamatsa anti kayituna-
kaxa utjayaña. Ukarjamawa, yaticharakitayna-
wa mä qhatira quyaru ushkuta sasina. Ukarja-
mawa kayunakapaxa, mä arurjamawa (sami,



102 América Crítica 9(2): 99–105, 2025. ISSN: 2532-6724

Figura 1: Ontología en los cuentos orales y la cultura aimara.

sami, sami. . . ), jaqukipt’awxaniwa suma sami-
ru. . . (Versión aimara, adaptación 2025).

. . . Al preguntar el zorro por la belleza de las
patitas, la astuta ave responde dando indicacio-
nes de cómo tener unas patitas rosadas. De esta
forma, le indica que debe colocar a sus crías
en un horno caliente. De modo que las patitas,
sumada a la enunciación de las frases mágicas
(pinta, pinta, pinta. . . ), adquirirían una tonali-
dad similar a las brasas. . . (Versión castellana).

Al preguntar el zorro por la belleza de las patitas, no
estaría simplemente admirando su estética, sino desean-
do ser como el ave. Esta actitud revelaría su naturaleza
transgresora de la dimensión del alaxa pacha, la cual es
representada simbólicamente por la huallata y otras aves
voladoras como el cóndor (Mayer y Millones 2012). Di-
cha particularidad también explica su atributo liminal, es
decir, no está necesariamente situado en una dimensión
ontológica concreta. Por otro lado, la transgresión del
zorro y su intento de salir de su liminalidad le traen con-
secuencias irreparables, como la muerte de sus cachorros.
De manera similar, muchas culturas prehispánicas, e in-
cluso contemporáneas como los aimaras, consideran que
la ruptura del equilibrio con las deidades genera efectos
adversos (CORPUNO 1987). Por ejemplo, en la comuni-
dad aimara de Sisipa, los pastores asocian la muerte del
ganado con tal infracción: (Quispe-Martínez y Blanco

2018).

. . . Wallatana q’ari aruparuwa, qamaqixa ma-
sinakapampikunawa quta uma want’ayaña mu-
napxatayna t’inisiñapampi. Ukxaruxa, umam-
pi ch’itjasinxa jiwarawjapxataynawa (Versión
aimara, adaptación 2025).

. . . Frente al engaño de la huallata, el zorro y
la comunidad de su especie intentarán secar el
agua de la laguna para consumar su venganza.
No obstante, ejecutado el acto, será contrapro-
ducente, ya que será la causa de su muerte por
la excesiva ingesta de agua (Versión castella-
na).

A simple vista, el final satírico del zorro solo demues-
tra su personalidad ingenua al querer secar la laguna.
Sin embargo, más allá de resaltar esta actitud, el cuen-
to trasluce un simbolismo particular que se encuentra
inserto en la mayoría de las tradiciones orales andinas.
Así, la explosión a causa de la ingesta de agua revelaría
un significado asociado a la fertilidad. Particularmente,
para las comunidades aimaras agro-pastoriles, el agua
es un elemento imprescindible para crear y recrear la
vida (Quispe-Martínez y Blanco 2018). En consecuen-
cia, estas características también se evidencian en las
narraciones aimaras, donde el agua cumple un rol prota-
gónico en la pacha, aunque resulte poco visible, al estar



Quispe, Villafuerte y Vilca, Reflexiones en torno a la representación simbólica de los animales 103

entretejido en el entramado simbólico.

El complejo simbólico de la culebra

En el cosmos de la pacha, la culebra (asiru/amaru) invo-
ca los saberes ancestrales del nayra pacha para predecir
las ocurrencias en el jutiri pacha. El manqha pacha, por
su parte, es el espacio donde habita y se recrea cultu-
ralmente junto a los uywirinaka y los anchanchunaka.
Dentro del simbolismo complejo asociado al animal es-
tán presentes elementos como la renovación, la fertili-
dad, la transformación, el poder, lo fálico, el engaño y la
conexión con el aka pacha y el alaxa pacha. En la coti-
dianeidad, se le asocia con la mala suerte y la tentación
(qincha).

Concretamente, en el cuento de “La pastorcita y la
culebra” se traslucen muchos de estos símbolos. Para
la elucidación de este entretejido, se ha identificado un
escenario general que comparte similitudes en la carga
simbólica con lo descrito. De esta forma, la serpiente
se asocia a un contexto tradicional de erotismo juvenil
(Carrasco y Vásquez 2023) o a un escenario de encuentro
sexual sin consentimiento (Rodríguez y Valega 2023).

Estos símbolos se vislumbran cuando la culebra ace-
cha a su víctima después de sentirse atraída por el aroma
de la sangre menstrual y el queso de la merienda. En
conjunto, ambos elementos dejan entrever una atracción
feromonal y física durante la etapa juvenil. Por su parte,
el simbolismo del queso estaría asociado a la capaci-
dad básica de producción de alimentos, lo cual es funda-
mental para la existencia de cualquier unidad doméstica
(Acuña-Rodríguez et al. 2022):

. . . Awariwrasaxa, imillaxa jiwata iktawxi-
rixa may qarxasaxa sapuru kipkaki lurka-
mi. Ma uru awatisaxa, jupaxa wilapampina-
wa, ukarjamawa aparakitaynawa ququ kisu
apxatampi, ukarjamawa asiru uka mukt’asa
jaq’achasitaynawa. . . (Versión aimara, adapta-
ción 2025).

. . . Durante el pastoreo, la joven solía quedarse
dormida producto del cansancio y la monoto-
nía. En una de esas jornadas, cuando ella se
encontraba en su ciclo menstrual, y teniendo
como merienda el queso, generó la atracción
de una culebra. . . (Versión castellana).

En los pasajes posteriores, la narración empieza a ma-
nifestar el simbolismo neurálgico inserto en el cuento:
la fertilidad. Esta asociación simbólica es convergente,
puesto que la tradición oral refleja la consumación de

un proceso reproductivo vital para la creación de la vida,
aunque dicho vínculo resulta transgresor, ya que la ser-
piente rompe el orden natural de las relaciones humanas.
Esta situación conduce al rechazo, pero sin desterrarla de
la pacha, pues ello rompería el equilibrio y la armonía
entre sus complementos:

. . . Asiruxa, kunawrasasa awatirixa ikiski
ukhawa janchiparu mantirixa, ukatxa may
manq'ata awtji ukjaxa mistsurakiriwa. Mä pa-
chata ukhaja purakaxa jilakawxanwa... Wali
llakt'asipxarakitayna ukarjamawa tatanakapa-
xa Wali yatxataña munapxatayna khitipunisa
usurkatpacha sasina ukatsti mä yatirina uta-
paruwa sart'apxatayna, kuka uñxatasaja laphi-
nakaxa janikiwa suma mistkataynati, yatirixa
awatiri uñjiriwa tatanakapampi kunawa sa-
rapxarakitayna... May puripxatayna ukhaxa
katjapxataynawa asiruxa jamaña tuqita man-
taskatayna imillaxa Wali suma ikt'asiskatayna
(Versión aimara, adaptación 2025).

. . . La culebra solía ingresar en el cuerpo de
la pastorcita mientras ella dormía, saliendo de
vez en cuando para alimentarse. Unos meses
después, empezó a notarse el supuesto embara-
zo. . . Preocupados ante la situación, los padres
decidieron indagar respecto a quién era el pro-
genitor; para lo cual recurrieron al sabio de la
comunidad. Viendo extrañezas en la lectura de
la coca, el yatiri decide visitar a la pastorcita en
compañía de sus padres. . . Grande fue la sor-
presa al encontrar a la culebra introduciéndose
en el vientre de la joven mientras ella dormía
profundamente (Versión castellana).

La reacción de los padres al darse cuenta del suceso ex-
traño, y al recurrir a la intermediación del yatiri, refleja
simbólicamente la búsqueda del restablecimiento de la ar-
monía entre los componentes ontológicos. Este ethos no
es una singularidad, sino un patrón cultural que también
está presente en otras culturas andinas (Catacora y Guz-
man 2019). De esta manera, desde el pasado prehispánico
hasta la actualidad, los aimaras, al notar desequilibrios
en la pacha, buscan restablecer la armonía con el cos-
mos por medio de la parafernalia ritual conducida por los
yatirinaka (Alanoca et al. 2025):

. . . Tatanakapaxa yatirimpchikawa yatxataw-
xapxatayna mä asiruwa imillana purakapa
mankhankarakitayna ukatxa kunaymana amu-
yapxatayna uka asiru apsuñataki. Ukxarusti



104 América Crítica 9(2): 99–105, 2025. ISSN: 2532-6724

wakist'apxarakitaynawa mä kisu inkitxañataki
ukhamaraki mä juk'a incinsu jiwq'impi amu-
rachjañataki, ukapuniwa suma wakt'ayatayna
uka asiruxa ratukiwa tukst'aniwatayna. . . (Ver-
sión aimara, adaptación 2025).

. . . Una vez que los padres y el yatiri se per-
cataron que la culebra era el ente que se intro-
ducía en el cuerpo de la pastorcita, maquina-
ron estrategias para expulsar a la serpiente. De
este modo, utilizaron el queso como señuelo
y el sahumerio como medio de atontamiento;
lo cual, aplicado, funcionó a la perfección. . .
(Versión castellana).

El cuento, además de reflejar un simbolismo asociado
a la fertilidad y al diálogo ontológico, deja entrever al
poder como otra de sus aristas, puesto que en la trama la
serpiente se introduce sin consentimiento en el vientre
de la pastorcita, aprovechando su situación de vulnera-
bilidad al estar dormida. No obstante, este poder inicial
que parece ostentar la serpiente no es permanente, sino
que es regulado por la comunidad de jaqinaka. En suma,
si bien existen fluctuaciones, la autorregulación de los
componentes ontológicos permite restablecer el equili-
brio entre las diversas comunidades que conforman la
pacha.

REFLEXIONES FINALES

En la ontología relacional andina, y particularmente en
la aimara, los seres humanos y no humanos coexisten
interconectados dentro de un cosmos entretejido de ma-
nera multidimensional y dinámico. En correspondencia
con ello, esta naturaleza ontológica propia de la cultura
aimara también se manifiesta en las tradiciones orales;
en este sentido, estas no solo albergan valores o antiva-
lores, sino también un simbolismo complejo inscrito en
la cosmovisión aimara. De esta manera, el cuento de “El
zorro y la huallata”, al tener como elementos simbólicos
principales a la liminalidad y la transgresión, evidencia
las interrelaciones entre el aka pacha y el alaxa pacha.
Por su parte, en “La pastorcita y la culebra”, además
de la fertilidad y el poder, se muestra que las entidades
ontológicas de la pacha se autorregulan para mantener el
equilibrio y la armonía, puesto que son interdependientes
y complementarias. Todas estas interacciones no fluctúan
únicamente de forma lineal, sino que se despliegan a
través del nayra pacha (tiempo pasado), el jicha pacha
(presente) o el juritiri pacha (tiempo futuro).

Si bien existen limitadas investigaciones respecto al
abordaje de la ontología andina-aimara presente en las

tradiciones orales, nuestra pertenencia a esta cultura nos
impulsa a elucidar el simbolismo complejo presente en
nuestro acervo cultural. De esta forma, damos apertura a
que futuras investigaciones continúen profundizando en
estas temáticas.

AGRADECIMIENTOS

A nuestros abuelos y abuelas por mantener vivos los cuen-
tos orales en nuestra memoria. También se agradece los
aportes de los revisores y editores de la revista América
Crítica. Del mismo modo, apreciamos los comentarios y
sugerencias de Isaac Valer Huamán.

REFERENCIAS

Acuña-Rodríguez, Olga Yanet, Blanca Ofelia Acuña-
Rodríguez, Luis Enrique Albesiano-Fernández, Libia
Carolina Pinzón-Camargo y Elisa Andrea Cobo-Mejía.
2022. “Identidad y familia campesina en torno a la pro-
ducción de queso en el municipio de Paipa (Colombia)”.
Mundo Agrario 22 (51). https : / / doi . org / 10 . 24215 /
15155994e177.

Alanoca, Vicente, Jorge Apaza Ticona, Alfredo Calderon To-
rres, Guillermo Cutipa Añamuro y Wido Willam Condori
Castillo. 2025. “Las epidemias desde la perspectiva de
las comunidades aymaras rurales del altiplano peruano”.
Dialogo Andino 75:86-97.

Angulo, Florencia Raquel. 2023. “Otras formas de andinizar
la ciudad: La memoria del willakuy en los relatos sobre
almas que se cuentan en el espacio urbano”. Revista Telar
31:1-27.

Arriagada, Leonora. 2020. “Avatares de la forma en el espacio-
tiempo Pacha”. Tópicos del Seminario 2 (42): 165-204.
https://doi.org/10.35494/topsem.2019.2.42.624.

Carranza, Francisco. 2023. “El zorro en la cultura andina”.
Llalliq 3 (2): 229-241. https://doi.org/10.32911/llalliq.
2023.v3.n2.1059.

Carrasco, Ana María y María Belén Vásquez. 2023. “Sexua-
lidad y homoerotismo en jóvenes varones aymaras del
extremo norte de Chile”. Diálogo andino 72:166-176.
https://doi.org/10.4067/S0719-26812023000300166.

Catacora, Edwin y Jose Miguel Guzman. 2019. “Ethos del
mundo andino: organización y manifestaciones locales
del trabajo en los territorios de Puno Perú y El Alto Boli-
via”. Revista Novos Rumos Sociológicos 7 (12): 261-297.
https://doi.org/10.15210/norus.v7i12.18094.

Cerrón-Palomino, Rodolfo. 1994. Quechumara. Estructuras
paralelas de las lenguas quechua y aimara. La Paz: Cen-
tro de Investigación y Promoción del Campesinado.

CORPUNO. 1987. Cosmovisión y narrativa andina. Puno:
Universo.

https://doi.org/10.24215/15155994e177
https://doi.org/10.24215/15155994e177
https://doi.org/10.35494/topsem.2019.2.42.624
https://doi.org/10.32911/llalliq.2023.v3.n2.1059
https://doi.org/10.32911/llalliq.2023.v3.n2.1059
https://doi.org/10.4067/S0719-26812023000300166
https://doi.org/10.15210/norus.v7i12.18094


Quispe, Villafuerte y Vilca, Reflexiones en torno a la representación simbólica de los animales 105

Cotrado, Sheylla Lia, Florentino Vizcarra, Alhi Jordan Herre-
ra, Elizabet Larico, Ceneth Alagon y Saturnino Vizcarra.
2023. “Narración y expresión oral de estudiantes de se-
cundaria con cuentos aimaras”. Revista de Pensamiento
Crítico Aymara 5 (1): 28-48. https://doi.org/10.56736/
2023/105.

Descola, Philippe. 2001. “Construyendo naturalezas, ecología
simbólica y práctica social”. En Naturaleza y sociedad.
Perspectivas antropológicas, editado por Philippe Des-
cola y Gísli Pálsson. Londres: Siglo Veintiuno Editores.

Escobar, Arturo. 2014. Sentipensar con la tierra. Nuevas lec-
turas sobre desarrollo, territorio y diferencia. Medellín:
Ediciones UNAULA.

Espino, Gonzalo. 2014. Atuqpacha. Memoria y tradición oral
en los Andes. Lima: Universidad Nacional Federico Vi-
llarreal.

Estermann, Josef. 2006. Filosofía andina. Sabiduría indígena
para un mundo nuevo. Bolivia: Instituto Superior Eco-
ménico Andino de Teología.

Fujita, Mamoru. 2022. “La relación con los animales en las na-
rraciones orales aymaras Bolivia y aynus Japón”. Ponen-
cia presentada en las XV Jornadas Andinas de Literatura
Latinoamericana (JALLA), Universidad Rafael Landívar,
Guatemala, 22 de julio de 2022.

Garcilaso de la Vega, Inca. 2016. Comentarios reales de los
incas. Lisboa: Castalia Ediciones.

Grebe, María Ester. 1989. “El culto a los animales sagrados
emblemáticos en la cultura aymara de Chile”. Revista
Chilena de Antropología 8:35-51. https:/ /doi.org/10.
5354/0719-1472.1989.17599.

Landeo, Pablo. 2024. Seres imaginarios andinos. Junín: Lliu
Yawar.

Mäkimartti, Mikko y Gaya Makaran. 2024. “Tiempo-espacio,
identidad e insurrección. El método ch’ixi de Silvia Rive-
ra Cusicanqui: Puentes entre el anarquismo y la cosmo-
visión aymara”. Revista de Antropología y Sociología:
Virajes 26 (2): 64-95. https://doi.org/10.17151/rasv.2024.
26.2.4.

Mamani, Alan Ever. 2023. “Las metáforas ontológica y orien-
tacional cognitivas en el cuento aimara ’Pani jila sullka’”.
Lengua y Sociedad 22 (2): 575-590. https://doi.org/10.
15381/lengsoc.v22i2.23237.

Martínez-Calderón, Delcy Cecilia, Ledys Esther Querales-
Torres y Gustavo Adolfo González-Roys. 2021. “El cuen-
to corto como estrategia didáctica para potenciar el pen-
samiento creativo en los estudiantes del grado 3o de
primaria en la Institución Educativa Luis Carlos Galán
Sarmiento—Sede Juan Ramón de la Jagua de Ibirico—
Cesar”. Revista UNIMAR 39 (2): 11-27. https://doi.org/
10.31948/Rev.unimar/unimar39-2-art1.

Mayer, Renata y Luis Millones. 2012. La fauna sagrada de
Huarochiri. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

Morote, Pascuala. 2002. “El cuento de tradición oral y el cuen-
to literario: De la narración a la lectura”. En La seducción
de la lectura en edades tempranas, editado por Antonio
Mendoza. España: Ministerio de Educación Cultura y
Deporte, Subdirección General de Información y Publi-
caciones.

Moulian, Rodrigo, Jaqueline Canihuan y Gonzalo Espino.
2021. “El viaje del zorro al cielo y su tío el tigre: Textu-
ras transculturales amerindias en dos repertorios de rela-
tos mapuche del zorro”. Revista Cuhso 31 (1): 466-495.
https://doi.org/10.7770/cuhso-v31n1-art2145.

Narváez, Alfredo. 2004. “Cabeza y cola: Expresión de duali-
dad, religiosidad y poder en los Andes”. En Entre Dios
y el Diablo. Magia y poder en la costa norte del Perú,
editado por Hiroyasu Tomoeda, Tatsuhiko Fujii y Luis
Millones. Lima: Institut français d’études andines/Fondo
Editorial de la Pontificia Universidad.

Quintana, Laura y Julian Hermida. 2019. “La hermenéutica
como método de interpretación de textos en la investiga-
ción psicoanalítica”. Perspectivas en Psicología: Revista
de Psicología y Ciencias Afines 16 (2): 73-80.

Quispe-Martínez, Dante Euclides y Ruud Boris Blanco. 2018.
Etnoecología de los pastores de puna: Un estudio de caso
en la comunidad de Sisipa, Pomata. Puno: Universidad
Nacional del Altiplano.

Rodríguez, Julio Alberto y Cristina Valega. 2023. “Violencia
sexual y derecho penal: Sobre los problemas contempo-
ráneos en la interpretación del tipo penal de violación
sexual en el Código Penal del Perú”. Derecho PUCP
91:301-347. https : / /doi .org /10 .18800/derechopucp .
202302.009.

Salazar, Nécker. 2025. “Imágenes del zorro: el ’burlador bur-
lado’ en cuentos de la literatura andina”. Boletín De
Literatura Oral 15:151-178. https://doi.org/10.17561/
blo.v15.8615.

Tornero, Angélica. 2006. “Hermenéutica y estudios literarios”.
Inventio. La Génesis de la Cultura Universitaria en Mo-
relos 2 (4): 57-66.

Torres, Vicente. 2020. “Uywanakuy. Ritual y crianza mutua
entre humanos y no humanos en el sur andino de Pe-
rú”. Iberoforum. Revista De Ciencias Sociales 15 (29):
135-179.

Van Kessel, Juan. 1994. “El zorro en la cosmovisión andina”.
Revista Chungara 26 (2): 233-242.

Van Kessel, Juan y Porfirio Enríquez. 2002. Señas y señale-
ros de la Madre Tierra. Agronomía andina. Santiago de
Chile: Abya Yala/IECTA.

https://doi.org/10.56736/2023/105
https://doi.org/10.56736/2023/105
https://doi.org/10.5354/0719-1472.1989.17599
https://doi.org/10.5354/0719-1472.1989.17599
https://doi.org/10.17151/rasv.2024.26.2.4
https://doi.org/10.17151/rasv.2024.26.2.4
https://doi.org/10.15381/lengsoc.v22i2.23237
https://doi.org/10.15381/lengsoc.v22i2.23237
https://doi.org/10.31948/Rev.unimar/unimar39-2-art1
https://doi.org/10.31948/Rev.unimar/unimar39-2-art1
https://doi.org/10.7770/cuhso-v31n1-art2145
https://doi.org/10.18800/derechopucp.202302.009
https://doi.org/10.18800/derechopucp.202302.009
https://doi.org/10.17561/blo.v15.8615
https://doi.org/10.17561/blo.v15.8615

	M00-0001
	99 Reflexiones en torno a la representación simbólica de los animales en los cuentos orales de la cultura aimara, Perú  Reflections on the symbolic representation of animals in oral tales from the Aimara culture, Perú D. Euclides Quispe-Martínez et al.


