América
Critica

doi: https://doi.org/10.13125/americacritica/6703

Por un mundo en el que quepamos todos. Parlamentos,
refugios y correspondencias para atravesar el antropoceno

For a world where we all fit. Parliaments, shelters and correspondences to cross the Anthropocene

Rolando Silla

CONICET - EIDAES/UNSAM, Argentina

E-mail: rolandojsilla@yahoo.com.br

Recibido: 22/07/2025. Aceptado: 10/10/2025. Publicado en linea: 31/12/2025

Cémo citar: Silla, Rolando. 2025. «Por un mundo en el que quepamos todos. Parlamentos, refugios y correspon-
dencias para atravesar el antropoceno». América Critica: Revista de Estudios Culturales Americanos 9 (2): 201-208.
https://doi.org/10.13125/americacritica/6703

Abstract—This article presents a bibliographical review of three recently published and translated into
spanish books: Facing Gaia: Eight Lectures on the New Climatic Regime by Bruno Latour (2017); Staying
with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene by Donna Haraway (2019); and Correspondences: Letters
to Landscape, Nature and Land by Tim Ingold (2022). The background of these research-essays is the issue
of climate change, the environmental crisis and the debate around what has been called the Anthropocene,
the epoch in which humans have ceased to be merely a biological force and have become a geological one.
This review focuses on the shared postulate in these texts that we must think and work for a world where we
all fit. However, this “all” does not refer only to humanity, but also implies the survival of other beings and,
of course, of the planet itself. This is grounded in the assumption that no species, not even the human species,
can save itself alone. — Anthropocene, Gaia, human and non-human relations, Latour, Haraway, Ingold.

Resumen—Presento una revisién bibliografica en la que comento tres libros de reciente publicacién y
traduccion al espafiol: Cara a cara con el planeta. Una nueva mirada sobre el cambio climdtico alejada
de las posiciones apocalipticas de Bruno Latour (2017); Seguir con el problema. Generar parentesco en el
chthuluceno de Donna Haraway (2019); y Correspondencias. Cartas al paisaje, la naturaleza y la tierra de
Tim Ingold (2022). El pafio de fondo de estos ensayos-investigaciones es la cuestion del cambio climético, la
crisis ambiental y el debate en torno a lo que se ha denominado antropoceno, la época en la que los humanos
dejamos de ser una fuerza bioldgica para pasar a ser una fuerza geoldgica. Me centro en el postulado comun
de estos textos segun el cual debemos pensar y trabajar para un mundo en el que quepamos todos. Pero ese
“todos” no refiere solo a la humanidad, sino que implica la supervivencia de los demads existentes y, claro
estd, del propio planeta. Esto bajo el presupuesto de que ninguna especie, ni siquiera la humana, se salva
sola. — Antropoceno, Gaia, relaciones entre humanos y no humanos, Latour, Haraway, Ingold.


https://doi.org/10.13125/americacritica/6703
https://orcid.org/0000-0002-4032-6553
rolandojsilla@yahoo.com.br
https://doi.org/10.13125/americacritica/6703

202

H ay algo que las tres obras que aqui comentaré tie-
nen en comun: el principio de que debemos pensar
y trabajar para un mundo en donde quepamos todos. Pe-
ro ese “todos” no refiere sélo a la humanidad, sino que
implica la supervivencia de los demds existentes y, claro
estd, del propio planeta. Esto, bajo el presupuesto de que
ninguna especie, ni siquiera la humana, se salva sola. Por
ende, los autores no estdn preocupados en (o s6lo en)
la humanidad, reino de la cultura, ni en (o sélo en) el
medioambiente, reino de la naturaleza, sino en probar y
experimentar en como podemos hacer para que ambos
problemas, generalmente vistos como dos agendas inde-
pendientes, y hasta a veces contradictorias (y me refiero
a las cuestiones sobre como lograr la equidad social y
mantener un planeta sustentable), vayan juntas. Se podria
pensar en un intento de reunificacion de lo humano con la
naturaleza, de la historia social con la historia natural, pe-
ro la problemaética nodal que estas obras plantean es que,
en la existencia, en el mundo vivido, estas dreas nunca
estuvieron separadas, sino que fueron las ciencias (natu-
rales y sociales) asi como la filosoffa occidental las que
crearon una division que nunca existio, y que, en la visiéon
de los autores, nos condujo a la actual crisis climética y
ambiental de escala planetaria que hoy atravesamos.

Me refiero a tres libros de relativamente reciente pu-
blicacién y traduccién: “Cara a cara con el planeta. Una
nueva mirada sobre el cambio climatico alejada de las
posiciones apocalipticas”, de Bruno Latour, editado ori-
ginalmente en el 2015 y traducido al espaiiol en el 2017;
“Seguir con el problema. Generar parentesco en el chthu-
luceno” de Donna Haraway, originalmente publicado en
el 2016 y traducido en el 2019; y “Correspondencias.
Cartas al paisaje, la naturaleza y la tierra” de Tim Ingold,
editado en el 2021 y traducido en el 2022. El libro de
Latour es una reelaboracién de un ciclo de conferencias
promulgadas en Edimburgo durante el 2013, el de Hara-
way una compilacién de varios articulos y el de Ingold
una serie de ensayos en donde mayormente comenta ex-
posiciones de artistas contempordneos, no para explicar
el arte en su contexto socio-histdrico, sino para “pensar
con é1” (Ingold 2022: 48). El pafio de fondo de estas
investigaciones-ensayos es la cuestion del cambio climé-
tico, la crisis ambiental y el debate en torno a lo que se ha
denominado antropoceno, la época en la que los humanos
dejamos de ser una fuerza biolégica para pasar a ser una
fuerza geoldgica.

Sabido es que los tres autores tienen como punto
de andlisis la cuestién tan fundante en el pensamiento
occidental concerniente a las dimensiones relativas a la
divisién entre la naturaleza y la cultura. Al leerlos, uno

América Critica 9(2): 201-208, 2025. ISSN: 2532-6724

encuentra una gran cantidad de similitudes entre ellos, a
veces aparentes, a veces reales, y una sistemadtica duda de
qué tienen en comun pese a sus grandes, 0 no tan grandes,
diferencias; y es que en este ensayo quiero subrayar las
similitudes en vez de los puntos diferenciales, tratando
de encontrar puntos y caminos de recorrido en comun, y
claro estd, sin pretender agotar los distintos aspectos que
las tres obras abordan.

El primer punto, y creo es el central, es el intento de
demostrar de que el mundo es una asociacién. Por ello
deberiamos abordar el andlisis de las asociaciones mas
alla de lo humano, mas alla de la clasica definicién de
Sociedad o Cultura, ancladas en la especificidad de lo hu-
mano y, ante todo, concebidas jerdrquicamente como por
sobre el resto de los existentes. Se deriva de esto el recha-
zo a realizar una division tajante entre lo que pertenece a
la cultura, como exclusivamente humana y por sobre lo
biolégico y lo inorganico, y lo que pertenece al campo
de la naturaleza o mundo exterior e independiente de lo
humano. Latour denomina a esto “zona metamérfica’:

Cuando se pretende que hay, por una parte,
un mundo natural y, por otra, un mundo hu-
mano, simplemente se ha propuesto decir a
continuacién que una porcion arbitraria de los
actores estard despojada de toda accién y que
otra porcion, igualmente arbitraria, de los mis-
mos actores estard dotada de un alma (o de
una conciencia). Pero estas dos operaciones
secundarias dejan perfectamente intacto el uni-
co fendmeno interesante: el intercambio de las
formas de accién por las transacciones entre
posibilidades de actuar de origenes y de formas
multiples en el seno de la zona metamorfica
(Latour 2015: 76).

Algo semejante plantea Ingold con lo que llama “zona de
interpenetracion”:

Vivimos, por necesidad, debajo del cielo, o so-
bre las superficies formadas donde tierra, aire
y agua entran en contacto y se juntan (Ingold
2022: 65) (...) El suelo no tiene un lado supe-
rior, ni tampoco un lado inferior. No mantiene
separadas la tierra y la atmosfera. Al contrario,
es la zona de su interpenetracién. Es donde la
tierra, con sus materias, y la atmésfera, con su
clima, se encuentran y prosiguen con su eterna
conversacion (107).

Estas zonas de intercambio comtin entre diferentes seres
y cosas se corresponden con la proposicién semejante



Silla, Por un mundo en el que quepamos todos

de Donna Haraway quien sefala que “ninguna especie
actda sola” (Haraway 2020: 154) pese a que los huma-
nos habitualmente olvidamos que nosotros mismos nos
volvemos capaces gracias a, y con las cosas y los seres
vivos (41). La autora no cita a Gregory Bateson, pero
su postulado es semejante cuando éste tltimo sefialaba
que “la unidad de supervivencia no es ni el organismo
ni la especie sino el organismo mds su ambiente” (Ba-
teson 1991: 516). La propuesta de Haraway finalmente
es que el desafio es “generar con” (Haraway 2020: 99):
“los seres asociados ontolégicamente heterogéneos de-
vienen lo que son y quienes son en una configuracién
del mundo semiotico-material relacional. Naturalezas,
culturas, sujetos y objetos no preexisten a sus configura-
ciones entrelazadas del mundo (36). Nada en este mundo
se genera solo, todo co-evoluciona, incluso para que se
generen individualidades.

Jugando entre el sentido de conjunto de cartas que
se escriben, envian, pero también se reciben, y la de
vinculacién entre cosas diferentes, pero inevitablemente
juntas, esta la idea de “correspondencia” de Tim Ingold,
el hecho de “vivir una vida junto a otros — humanos o
no humanos — cognoscente del pasado, finamente adap-
tada a las condiciones del presente y especulativamente
abiertas a posibilidades del futuro” (Ingold 2022: 224).
En vez de un mundo lleno de otredades, cldsico alegato
de la antropologia, Ingold propone un mundo constituido
por correspondencias, por un mundo que se realiza en
conjunto con seres y entes muy diferentes entre si.

Estos tipos de planteos nos llevan a una eterna encru-
cijada: si optamos por la teoria de los flujos, tenemos
una buena percepcion de la dindmica de las cosas, pero
simultdneamente pareciera que todo se desvanece en el
aire y en donde, en ultima instancia, todo es lo mismo.
No existe diferencia entre mi cuerpo y mi entorno. Si, por
el contrario, utilizamos una teoria de corte estructuralista,
podemos ver ciertas configuraciones que exceden el deve-
nir y parecieran estar mas ancladas e independientemente
de los meros y cambiantes aconteceres histéricos. Pero
estos elementos, puestos a priori, parecen matar todo
desarrollo, todo avance del mundo vivido y realmente ex-
perimentado por los actores. Serian dos formas de pensar,
segtin Ingold:

Hay un pensamiento que une las cosas, y un
pensamiento que se une a las cosas. En el pri-
mer caso, las cosas ya se han desprendido —
en forma de datos — de los procesos que las
constituyeron; la labor, pues, consiste en re-
conectarlas retrospectivamente. En el segundo

203

caso, las cosas estdn en constante proceso de
aparicion, y la tarea consiste en meterse dentro
del movimiento hacia delante de algo que estd
siendo generado (25).

Sin que exista una completa solucién a este problema,
de €l podemos desprender la pregunta, también proble-
madtica para las ciencias sociales, sobre la cuestion de
la totalidad y las partes, lo global y lo local, lo macro y
lo micro. Tendemos a pensar que todo esta relacionado
de una forma casi mistica. Todo estd relacionado con
todo, algunos afirman. Pero Haraway hard una suspicaz
aclaracion: “nada esta conectado a todo, todo esta conec-
tado a algo” (Haraway 2020: 61). Encontrar relaciones
es uno de nuestros principales trabajos, pero no debemos
apresurarnos a establecerlas. No todo estd conectado, al
menos en forma directa, y esas conexiones deben ser
demostradas, no sefialadas como aprioristicas. Latour in-
tenta salirse del problema entre el todo y las partes de la
siguiente manera:

Desde el momento en que uno imagina partes
que cumplen una funcién dentro de un todo,
uno se ve inevitablemente constrefiido a ima-
ginar también un ingeniero que procede a su
disposicién. En efecto, sélo en los sistemas téc-
nicos se puede distinguir entre partes y un todo.
Tal es incluso la definicién del acto técnico: a
partir de un plan uno puede anticipar los ro-
les que serdn ocupados por los elementos en
funcion de una meta (Latour 2015: 115).

Cita un tanto inquietante si seguimos el hilo de estos
debates. Primero, porque parece una cita de Ingold mas
que de Latour, pues prioriza la idea de “desarrollo” y
no de “construcciéon”. El mundo, en especial el mundo
bioldgico y social, no estd construido sino desarrollado,
segtin Ingold, y siguiendo las ideas de Henri Bergson.
Nacemos completos y nos desarrollamos en el lapso de
nuestras vidas. Nadie ensambla nuestros brazos, cabeza
y pies a nuestro cuerpo, como acontece en los sistemas
técnicos. Lo mismo encontramos en las sociedades. Na-
die ensambla la economia, la politica y la religién en una
sociedad, sino que estas se desarrollan en un devenir. La
separacién es analitica, no de la realidad. En términos de
Ingold:

Como objeto disefiado, el artefacto es todo lo
que la ramita no es. Pues su solidez no se gene-
ra de manera incremental, siguiendo una linea
de crecimiento, sino que aparece directamente
embutida en los aspectos suaves y regulares de



204

una forma. Mientras que la ramita mana incon-
trolablemente en todas direcciones, el artefacto
es algo troceado. Su interior ha sido aislado
de su entorno exterior. Uno encarna los prin-
cipios del crecimiento y la desviacién; el otro,
los principios opuestos de la preformacién y la
contencién (Ingold 2022: 54).

Ingold tiene un trabajo sistemdtico en tratar de diluir
las diferencias; sin embargo, para convencernos de ello,
siempre estd remarcando y describiendo oposiciones cla-
ras y distintas, como la ramita y el artefacto, la separacién
entre el desarrollo y el acto técnico. Més alla de esta obje-
cién al momento de fundamentar del autor, el problema,
al igual que lo plantea Latour, estd en que tendemos a pen-
sar todo proceso como un acto técnico, incluso cuando
referimos a lo organico, lo social o al propio planeta.

La otra cuestién es mds inquietante: si la técnica (hu-
mana) tiene una logica diferente de la biologia, la fisica y
la quimica (naturaleza), entonces ;/no hay algo especifico
y propio de lo humano, de la sociedad, de la cultura?
La cuestidn es creo crucial, y los autores lo resuelven,
si bien no de una forma explicita. Que lo humano, la
cultura o lo social tengan especificidad y volumen propio
no significa que estén separados del resto del mundo, y
creo este es un punto central en las tres obras en cuestion.
La cultura no se sustenta sin sociedades concretas, sin
seres humanos de carne y hueso; y tampoco se sustentan
las sociedades humanas sin cantidad de seres con los que
habitamos (como animales y plantas) ni entes y cosas
(como el suelo el agua o hasta el sol y la luna). Que cada
uno de estos elementos tengan sus especificidades no sig-
nifica que no sean interdependientes, ya que “sobre esta
Tierra, nadie es pasivo: las consecuencias seleccionan,
por asi decir, las causas que actdan sobre ellas (Latour
2015: 118). El sentido se sustenta sobre la vida, y la vida
sobre la materia. En nuestro mundo todo estd encarnado.

En sus conferencias, Latour describe dos momentos
del estudio de la Tierra realizado por occidente. El que
inicia la modernidad, con Galileo, y el que inicia el an-
tropoceno, con James Lovelock y Lynn Margulis, los
desarrolladores de la teoria Gaia (Lovelock 1985; Mar-
gulis 1998). La de Galileo es una Tierra que es igual a
los demds planetas, una roca que sostiene la vida. La
de Lovelock y Margulis no es la Tierra sino Gaia, que
tampoco es la diosa mitoldgica griega sino un planeta
singular, diferente al resto de los de nuestro sistema solar,
en donde ciertos procesos de retroalimentacion han he-
cho, no condiciones favorables para la vida, sino que la
vida vaya prosperando y creando sus propias condiciones

América Critica 9(2): 201-208, 2025. ISSN: 2532-6724

para seguir manteniendo la propia vida. La vida en la
tierra es teleoldgica: se crea y recrea asi misma. Segin
Lovelock, la hipétesis Gaia establece que

las condiciones fisicas y quimicas de la su-
perficie de la Tierra, de la atmdsfera y de los
océanos han sido y son adecuadas para la vida
gracias a la presencia misma de la vida, lo que
contrasta con el pensamiento convencional se-
gln la cual la vida y las condiciones planetarias
siguieron caminos separados adaptindose la
primera a las segundas (Lovelock 1985: 178).

Asi, la Tierra ni es inerte (posicién mecanicista) ni tiene
vida (posicién animista) sino que se desarrolla mante-
niendo la vida:

Si ahora vivimos en una atmésfera dominada
por el oxigeno, no es en razén de un bucle de
retroaccion dispuesto de antemano. Es porque
los organismos que transformaron este veneno
mortal en un formidable acelerador de su me-
tabolismo se multiplicaron. El oxigeno no estd
aqui simplemente como un componente del
ambiente, sino como la consecuencia prolon-
gada de un acontecimiento prolongado hasta
el dia de hoy por la proliferacion de los orga-
nismos. Del mismo modo, es tan sélo desde la
invencién de la fotosintesis que el Sol ha sido
llevado a jugar un rol en el desarrollo de la vida.
Ambas son consecuencias de acontecimientos
histéricos que no durardn mas tiempo que las
criaturas que los sostienen (...) el clima y la
vida evolucionaron juntos (Latour 2015: 125,
el paréntesis es mio).

Por su parte, Haraway sefiala que “las partes, caracteri-
zadas por conexiones parciales, no suman ningtin todo,
sino que suman mundos de un vivir y morir no opcio-
nal, estratificado, enredado e incompleto, apareciendo
y desapareciendo” (Haraway 2020: 162). Estas “partes’
y sus relaciones no deben ser entendidas, en términos
de Ingold, como interacciones, como relaciones entre,
sino como correspondencias, relaciones a lo largo. Asf,
la correspondencia “radica en las formas a través de las
cuales las vidas, en su perpetuo desdoblarse o devenir,
se unen y diferencian mutua y simultineamente” (Ingold
2022: 20).

Esto también lleva a desconfiar del término adapta-
cioén. Desde este punto de vista, no existe un ambiente al
que podriamos adaptarnos, ya que, si todos los agentes
vivientes siguen sus intenciones a rajatabla, modificando

B



Silla, Por un mundo en el que quepamos todos

a sus vecinos tanto como sea posible, es imposible dis-
cernir cudl es el ambiente al que el organismo se adapta y
cudl es el punto donde comienza su accién (Latour 2015:
120). Finalmente, los tres autores parecen inclinarse por
el principio de desarrollo.

El tipo de acciones que los humanos hemos realizado
en al menos los dltimos 300 afios ponen en riesgo esta
modalidad de funcionamiento de la Tierra. Pero como ya
antes lo habia sefialado Margulis, el peligro no esté tanto
en que la vida desaparezca de la Tierra, ya que histori-
camente han existido muchas extinciones masivas a lo
largo del devenir del planeta; “no podemos acabar con la
naturaleza, s6lo representamos una amenaza para noso-
tros mismos” (Margulis 1998: 151). El peligro, Haraway
lo repite, es que los humanos, y muchas especies com-
pafieras, nos extingamos o al menos vivamos en peores
condiciones que las actuales (Haraway 2020: 78). “La
Tierra retroactia sobre aquello que nosotros le hacemos”
(Latour 2015: 76). No sélo se mueve, como decia Galileo,
sino que también se conmueve, en su forma Gaia'.

Ese “todos” que finalmente es el planeta tierra hace
que Haraway retome el concepto, también de Margulis,
de “holobionte”, ensamblajes simbidticos, en cualquier
escala espacial o temporal, mas similares a nudos de
diversas relacionalidades interactivas en sistemas dindmi-
cos complejos que a entidades de una biologia formada
por unidades preexistentes delimitadas (genes, células,
organismos, etc.) en interacciones que solo pueden ser
concebidas como competitivas o cooperativas (Haraway
2020: 101). Gaia entonces “no cuadra en el esquema
naturaleza-cultura” (Latour 2015: 104) . Mas que divisio-
nes y partes encontrariamos correspondencias.

Algo un poco molesto del libro de Haraway es que
se halla repleto de slogans y neologismos. Entre otros,
afirma que el mundo es “simpoiético” (Haraway 2020:
64) més que “autopoiético”, tal cual los bilogos chilenos
Humberto Maturana y Francisco Varela definieran la vida,
y agrega que los sistemas producidos de manera colectiva
no tienen limites espaciales o temporales autodefinidos,
pues la informacién y el control se distribuyen entre los
componentes. Los sistemas son evolutivos y tienen poten-
cial para cambios sorprendentes. Pero simbiogénesis “no
es sinonimo de bondad, sino de devenir-con de manera
reciproca en respons-habilidad” (: 193). En vez de conce-
bir un mundo “puro” e “inmaculado”, no contaminado

1 Diferencias que estos autores tienen con, por ejemplo, el trabajo de
Eugenio Zaffaroni (2012), que compara la Gaia que promueven los
activistas de la Deep Ecology occidentales (que afirman que la Tierra
no es un planeta que soporta seres vivos, sino que estd viva), con la
deidad andina “Pachamama” o Madre Tierra.

205

por los humanos, debemos pensar en la sostenibilidad de
los ecosistemas para “mantener la vida en marcha, no en
flotar en un equilibrio interminable” (Ingold 2022: 167).

Especialmente para Latour y Haraway el debate sobre
si estamos 0 no en una nueva época geoldgica atraviesan
sus textos. Primero el nombre, ; Cémo denominamos esta
nueva época: antropoceno, capitaloceno, plantacioceno?
En su espiritu queer, Haraway acufia Chthuluceno (Hara-
way 2020: 61); si bien aclara que no tiene nada que ver
con “los primordiales” (Cthulhu) de la literatura de ho-
rror cosmico (y racista) de H. P. Lovercraft, su imagen no
deja de ser monstruosa, perversa y tentacular; en cambio
asegura tomarlo del nombre cientifico de una arafa, la
Pimoa Chthulu. Haciendo foco en lo tentacular retoma un
concepto que parece de Ingold, y me refiero a las lineas
y el caminar por senderos entrelazados:

iLa tentacularidad trata sobre la vida vivida a
través de lineas — y qué riqueza de lineas! —
y no en puntos ni esferas. Los habitantes del
mundo, criaturas de todos los tipos, humanos y
no humanos, son caminantes; las generaciones
son como una serie de senderos entrelazados.
Todas figuras de cuerdas (62).

Antropoceno tiene al menos dos cuestiones en su deno-
minacidn: el primero es antropos, {todos los humanos
somos responsables de esta situaciéon? La segunda es su
profundidad histérica, no tanto hacia el pasado como
hacia el futuro. Si la nueva época es producto del desa-
rrollo del sistema capitalista, o el industrialismo, y la
globalizacién, ;qué responsabilidad tendria, por ejem-
plo, un indigena del Amazonas en la formacién de este
momento que parece catastréfico? ;Podemos utilizar el
término antropos o debemos ser especificos en qué ti-
pos de humanos fueron los responsables? Sin que este
debate esté cerrado, el planteo de Latour de que “no se
puede hablar de una especie humana” (Latour 2015: 274)
parece un poco arriesgado y mas que peligroso, ademas
de falso. Volvemos aqui al debate entre el devenir y la
estructura: que la humanidad sea un devenir, un constan-
te hacerse, no implica, a mi entender, que no haya un
colectivo al que podamos, en algin nivel - y mds alld
de las diferencias y dindmicas a su interior - de una sola
humanidad, una sola especie homo sapiens, algo sobre
lo que hoy existe consenso absoluto. La otra cuestién la
plantea Haraway: si le damos a esta situacién, mas alld
de como la denominemos, el estatuto de geoldgica, ;no
nos estamos de antemano condenando a asumir que esto
durard miles de afios, como cualquier época geologica?
Haraway prefiere, y en rigor como prefieren muchos geoé-



206

logos también, considerarlo “un evento limite mas que
una época” (Haraway 2020: 155), en donde nuestra tarea
sea hacer que el antropoceno, o como se llame, dure lo
menos posible “y cultivar de manera reciproca, de todas
las formas imaginables, épocas venideras que puedan
restaurar refugios” (155).

(Qué hacer frente a esta situacién que pareciera cul-
minar en una catdstrofe planetaria? Hablo de planetaria
porque no estamos previendo un derrumbe del sistema
capitalista o de la globalizacidén, aspectos que sélo incum-
ben a los humanos, sino de una catastrofe ambiental que
afectard, y ya lo estd haciendo, a todos los existentes y
no s6lo a los humanos. Tal vez una de las cuestiones no-
dales de nuestro tiempo es tener en claro que nadie tiene
una solucién total o definitiva. Nadie hoy en dia tiene la
seguridad y el optimismo que se podia encontrar en el
pensamiento de los siglos XIX o XX, en donde la idea
de progreso ilimitado dominaba el marco de referencia.

La propuesta de Latour es crear un Parlamento que
exceda a los humanos: un parlamento de las cosas, un
parlamento en el que nadie estd sobre otros y en donde
ni el Estado ni el Mercado ni la Ciencia aparecen como
los puntos de vista universales y privilegiados. Claro que
finalmente los parlamentarios serian solo humanos, pero
no s6lo representarian territorios o poblacién sino tam-
bién cosas. Alguien representaria los océanos, otros los
bosques o la atmdsfera. En este parlamento no habria
un todo superior a cada una de las partes, y los Estados
serfan s6lo una parte mas tomando la posicion de servido-
res, facilitadores y organizadores. Puede parecer extrafio,
pero “si les sorprende que se haga hablar al Bosque en-
tonces deben ustedes sorprenderse también de que un
presidente hable como representante de Francia” (Latour
2015: 293); la ficcién entonces “no consiste en darle una
voz al agua, sino en creer que se podria prescindir de
representarla mediante una voz humana capaz de hacerse
comprender por otros humanos” (2017:303). Lo mismo
ocurriria con la Ciencia: los cientificos no estarian en este
nuevo parlamento ni fuera del juego, ni al costado ni por
encima de los jugadores; y no dictaria el marco general
dentro de la cual deba llevarse a cabo la negociacion.
Tampoco nadie puede representar a La Naturaleza, pues
Gaia no es un sistema unificado.

Haraway sefala soluciones en otro nivel e incita a
“generar parientes, no bebés” (Haraway 2020: 157). Una
posicién un tanto peligrosa, ya que recuerda el control po-

2 Llama la atencién que Latour no refiera como antecedente de su
propuesta a las constituciones de Ecuador (2008) y Bolivia (2009),
que asumen que la Tierra es “un sujeto de derechos” (Zaffaroni 2012:
111).

América Critica 9(2): 201-208, 2025. ISSN: 2532-6724

blacional de Malthus. Tal vez el planeta necesite menos
humanos, pero ;qué tipo de humanos sobran? El peligro
de este tipo de postulados es culminar promoviendo lim-
piezas étnicas y raciales. No soy el Gnico que piensa que
se podria pensar configuraciones de un nuevo equilibrio
social y planetario sin necesariamente necesitar de un
control poblacional (Albernaz 2018: 243). Més all4 de es-
to, la autora plantea una salida no moderna pero antigua
en la historia de la humanidad: extender el parentesco
mads all4 de los humanos, generar personas no necesa-
riamente humanas. Asi, un arbol también puede ser mi
pariente. Respecto a los humanos, preocuparnos més por
los que ya estdn, y los millones que viven en condiciones
de precariedad extrema, que por los que vendran. En len-
gua inglesa, priorizar el término kin (pariente, amable) a
gen (progenie) (Haraway 2020: 185). Ser parientes con
el planeta:

los nuevos bebés deben ser escasos y preciosos,
y deben tener la sélida compaiiia de otros jo-
venes y viejos de muchos tipos. Las relaciones
de parentesco pueden formarse en cualquier
momento de la vida, por lo que progenitores y
otro tipo de parientes pueden agregarse o inven-
tarse en momentos de transicién significativos®
(212).

En el caso de Ingold, la propuesta no es institucional sino
a partir de una forma de habitar el mundo,

forjar una forma de pensar distinta sobre cémo
llegamos a conocer las cosas: no a través de la
ingenieria o como resultado de una pugna entre
los hechos sobre el terreno y las teorfas que tra-
jinamos en la cabeza, sino mds bien mediante
la correspondencia con las cosas propiamente,
en los mismisimos procesos de pensamiento
(Ingold 2022: 9).

En este proceso asociativo, lo central, al igual que los
otros dos autores, es no cerrar la historia a los huma-
nos. Hasta una piedra tiene una historia y estd lanzada
al devenir del mundo: “las fechas que asignamos a los

3 Para tener en cuenta la propuesta “no-moderna” de Haraway res-
pecto a generar parientes mds alld de lo humano, observemos lo que
Philippe Descola dice acerca de los Achuar de la amazonia peruana:
“las mujeres se dirigen a las plantas cultivadas como si fueran nifios a
quienes es conveniente llevar con mano firme a la madurez (... ). Los
hombres, por su lado, consideran al animal de caza como un cufiado,
relacién inestable y dificil que exige respeto mutuo y circunspeccién
(...). Parientes de sangre para las mujeres, pariente por alianza para
los hombres, los seres de la naturaleza se convierten en verdaderos
partenaires sociales” (Descola 2012: 28; los paréntesis son mios).



Silla, Por un mundo en el que quepamos todos

artefactos, basandonos en su momento de fabricacion, no
son mas que instantes pasajeros en las vidas eternas de
los materiales de los cuales estan hechos” (54). En uno
de sus ensayos, comenta un evento al que asistié en un
pequeiio pueblito del Aberdeenshire rural encaramado
en lo alto de los montes Cairngorms al que acudieron
residentes locales, excursionistas, artistas, €l como an-
trop6logo y un alpinista mundialmente conocido. Ingold
comenta que, mientras todos estaban maravillados por
el entorno y encontraban cosas nuevas a cada paso que
daban, el alpinista sefialaba que ¢l ya habia alcanzado
el pico de esas montafas, entonces alli ya no habia més
nada que hacer:

(Como era posible, me pregunté, que mientras
los excursionistas y los artistas podian seguir
explorando, el alpinista estaba convencido de
que era el fin de todo? ;Qué es lo que lo lleva,
tanto a él como a nosotros, a creer que, cuando
una montafia ha sido escalada, ha sido escalada
para siempre? (75).

Decir que después de haber sido escalada por
primera vez cada escalada subsiguiente es una
actuacion repetida es presuponer que la monta-
fla misma permanece siempre igual, que mien-
tras la historia avanza, la montafia se halla del
lado de una naturaleza siempre constante (... )
Las montafias tienen sus historias, igual que
nosotros (77).

Frente a una forma de habitar que concibe el mundo co-
mo ya terminado y en dénde nuestra tnica tarea seria ir
llenando todos los items que componen el mundo para
finalmente terminar de conocerlo (como seria la perspec-
tiva del alpinista), Ingold coloca otra forma de habitar,
anclada en otro principio: que el mundo no estd termi-
nado, por ende, siempre puede sorprendernos y siempre
podemos llegar a encontrar algo nuevo en él (como era
la perspectiva de los demads participantes).

(Podriamos incluso pensar y disefiar tecnologias que
acompaiien al mundo en vez de que se opongan? Si el
barco de motor se abre camino, perforando el océano, o
el avion comercial avanza atravesando el cielo, en donde
el agua y el cielo son una resistencia que debe vencerse,
el pez, en cambio nada por el agua y el ave se mueven
utilizando la propia dindmica del medio. Los planeadores,
globos aerostéticos o los barcos a vela se sostienen bajo
este ultimo principio. Sin embargo, hemos priorizado el
primer tipo de tecnologia al segundo.

Sobre el concepto de mundo, tal vez sea necesario
aclarar que, a diferencia de Latour, para este antrop6logo

207

existirfan no muchos mundos o pluriversos sino un solo
mundo en constantes y diferentes procesos de crecimien-
to y constitucion. Prioriza asi la ontogenia (el desarrollo)
a la ontologia (el ser) (19). No es un partidario entonces
de la existencia de multiples ontologias, y es, por ende,
dificil de clasificarlo dentro de lo que se denomina ““giro
ontoldgico”.

Para los que conocemos sus obras anteriores, estos
libros no presentan una gran originalidad; y como dije
al comienzo, quise en este ensayo trabajar mas sobre las
correspondencias que sobre sus diferencias. Los puntos
en comun, que creo son Utiles para pensar futuros alter-
nativos, es la idea de que no somos “extraterrestres”, la
Tierra no nos fue legada para que nosotros, los humanos,
la gerenciemos, sino que somos parte y producto del pla-
neta*. Que como humanos tengamos particularidades e
incluso exclusividades respecto a otros seres, no implican
que esos atributos “estén por sobre” la naturaleza, sino
que son producto del devenir evolutivo de esta. Como
afirmaba Bateson, si destruimos al planeta, y tenemos
éxito en ello, nos destruimos a nosotros mismos (Bateson
1991). Por ello, el desafio es disefiar un mundo en el
que quepamos todos para que la vida siga andando. En
este aspecto, los autores parecerian acordar que existen
al menos dos formas de habitar el planeta: uno es contra
él, el otro es con él. He aqui nuestro desafio presente y
futuro.

REFERENCIAS
Albernaz, Julian. 2018. “Speculum of the Other Ce-
ne”. Https://read.dukeupress.edu/qui-parle/article-

abstract/27/1/233/134785/Speculum-of-the-Other-
Cene, Qui Parle 27 (1).

Bateson, Gregory. 1991. Pasos hacia una ecologia de la mente.
Buenos Aires: Editorial Planeta.

Bergoglio, Jorge Mario. 2015. Laudato si’. Sobre el cuidado
de la casa comiin. Buenos Aires: Conferencia Episcopal
Argentina.

Descola, Philippe. 2012. Mds alld de naturaleza y cultura.
Buenos Aires: Amorrortu.

Haraway, Donna J. 2020. Seguir con el problema: Generar
parentesco en el Chthuluceno. Vol. 1. Bilbao: Consonni.

Ingold, Tim. 2022. Correspondencias: Cartas al paisaje, la
naturaleza y la tierra. Barcelona: Gedisa Editorial.

4 Postulado que en la actualidad incluso promulgan, no sélo algunos
planteos cientificos, filoséficos y artisticos, sino también la teologia
catdlica, tal cual se plasma en el Laudato Si. Sobre el cuidado de la
casa comiin (Bergoglio 2015).



208

Latour, Bruno. 2015. Cara a cara con el planeta: Una nueva
mirada sobre el cambio climdtico alejada de las posicio-
nes apocalipticas. Buenos Aires: Siglo XXI.

Lovelock, James. 1985. Gaia: Una nueva vision de la vida
sobre la Tierra. Barcelona: Orbis.

Margulis, Lynn. 1998. Planeta simbiotico: Un nuevo punto de
vista sobre la evolucion. Madrid: Editorial Debate.

Zaffaroni, Raul Eugenio. 2012. La Pachamama y el humano.

Buenos Aires: Ediciones Colihue.

América Critica 9(2): 201-208, 2025. ISSN: 2532-6724



	M00-0000
	201 Por un mundo en el que quepamos todos. Parlamentos, refugios y correspondencias para atravesar el antropoceno  For a world where we all fit. Parliaments, shelters and correspondences to cross the Anthropocene F. Author et al.


