
From Lilliput to Waterloo.  
Gianni Celati  

and the Canon of Estrangement

Andrea Rondini

Abstract
The article outlines the reception of the concept of estrangement elabo-

rated by Šklovskij in the poetics of Gianni Celati. The Italian writer resumes 
this concept in his analyses dedicated to Swift and Stendhal, linked to key 
themes of his work, starting from the deconstruction of logocentric thinking 
systems. From the pages of Celati, a dialogue also emerges explicitly. It is a 
dialogue with the genealogy of estrangement reconstructed by C. Ginzburg. 
A dialogue that moves from epistemological assumptions different from 
those of the writer, and comes to a different posture towards the knowledge 
of the real.

Keywords
Viktor Šklovskij; Estrangement; Travel; Distance; Gianni Celati; Carlo 

Ginzburg

Between, vol. XII, n. 23 (maggio/May 2022)
issn: 2039-6597
doi: 10.13125/2039-6597/5076



Andrea Rondini, Da Lilliput a Waterloo. Gianni Celati  e il canone dello straniamento

322

Da Lilliput a Waterloo. Gianni Celati  
e il canone dello straniamento

Andrea Rondini

Il concetto di straniamento è stato accostato alla poetica di Gianni Ce-
lati (Sebastiani 2016; Pavan 20181) ed è spesso implicitamente presente lad-
dove vengano focalizzati, nell’opera dello scrittore, concetti affini (visioni: 
Tamiozzo Goldmann: 2015; Fracassa 2020). Sarà preliminarmente oppor-
tuna una breve ricognizione sui testi di Šklovskij al fine di evidenziarne 
alcune caratteristiche pertinenti al discorso qui svolto2. 

Le pagine del grande studioso dedicate allo straniamento sono una 
riflessione sull’immagine e sulla fenomenologia della percezione. Šklov-
skji afferma: «Scopo dell’arte è di trasmettere l’impressione dell’oggetto, 
come “visione” e non come “riconoscimento”; procedimento dell’arte è 
il procedimento dello “straniamento” degli oggetti» (Šklovskij 1976: 12)3; 
lo straniamento opera la «sottrazione dell’oggetto all’automatismo della 
percezione» (ibid.: 13), configurandosi come uno scarto, una “mossa del 
cavallo” (la mossa laterale degli scacchi utilizzata dallo stesso Šklovskij 
come titolo di un suo volume); inoltre: «l’immagine non è un soggetto 
costante di mutevoli predicati. Scopo dell’immagine non è l’avvicina-
mento del suo significato alla nostra comprensione, ma la creazione di 
una particolare percezione dell’oggetto, la creazione della sua “visione”, 
e non del suo “riconoscimento”» (ibid.: 18-9); infatti nel ‘riconoscimento’ 
si guarda ma non si vede: «Gli oggetti percepiti diverse volte cominciano 
ad essere percepiti per “riconoscimento”: l’oggetto si trova dinanzi a noi, 
noi lo sappiamo, ma non lo vediamo» (ibid.: 13). L’autore di riferimento 
per Šklovskj è il Tolstoj di Guerra e pace ma particolare importanza riveste 
il racconto Cholstomer, basato sul punto di vista di un cavallo che medita 

1	 L’articolo mette in relazione Verso la foce di Celati con Gli autonauti della 
cosmostrada di Cortázar.

2	 Per una ricognizione della ricezione si veda Morabito 2019.
3	 Una prima traduzione italiana dei saggi di Šklovskij apparve nel 1966 

(Bari, De Donato).



Between, vol. XII, n. 23 (maggio/May 2022)

323

sulla vita degli uomini, in particolare sulla loro mania del possesso (ibid.: 
13-6). Occorre notare che in primis lo straniamento ha per Šklosvkij un 
valore artistico, vale a dire è un procedimento che rappresenta lo scarto 
rispetto all’uso standard del linguaggio e innalza il tasso di letterarietà: 
«Per fare di un oggetto un fatto artistico, è necessario estrarlo dal novero 
dei fatti della vita […]. Bisogna estrarre l’oggetto dalla serie di associazio-
ni consuete» (Šklovskij 1976: 86). 

Lo studioso è ritornato sul concetto anche in altri suoi libri, che met-
tono in evidenza una componente percettivo-fenomenologica: «La sfiducia 
di Tolstoj verso la percezione abituale investe in generale tutti i suoi eroi, 
e si può dire che gli eroi tolstoiani hanno una percezione abituale delle 
cose solo quando questa loro percezione non è fatta oggetto di nessuna 
analisi (Šklovskij 1978: 132)4; particolare rilevanza assume il personaggio 
di Nataša ma è esemplare la battaglia di Borodinò osservata con gli occhi 
di Pierre Bezuchov (Tolstoj 1990: 893-903)5. 

Le intuizioni del critico innescano implicitamente, nella poetica di Ce-
lati, una serie di meccanismi legati alla rilevanza dell’idea di visione e di 
alterità, progressivamente radicalizzati dallo scrittore: la visione scalza le 
epistemologie referenziali a favore di sentieri immaginativi e l’alterità se-
gna la precondizione fondamentale di stati affettivi, vale a dire una distan-
za solitaria e melanconica dal mondo e dagli altri. Sembra inoltre - anche 
considerando le riflessioni di Šklosvkij su Bezuchov appena riportate - che 
si innesti sul paradigma di base una componente non più solo estetica ma 
anche di tipo antropologico (codice assai caro a Celati): non si tratta di 
reinventare un oggetto in una nuova visione ma, accentuando tale valenza, 
mettere in dubbio la fiducia nella relazionalità con il reale a vantaggio di 
una percezione tesa dissolvere i propri oggetti. Occorrerà notare quanto 
sia rilevante il concetto di visione per Celati e di letteratura visionaria6, di 
sguardo sull’Aperto, soprattutto nella seconda fase della sua carriera; si 
possono addurre diversi esempi: nella narrativa di Tozzi agisce «il recupe-
ro di una visione con cui si smette di guardare meccanicamente il mondo» 
(Celati 2008: XVII); il cinema di Fellini è considerato come una visione di 

4	 Si veda anche Šklovskij 1982: 31.
5	 Per l’uso dello straniamento nel capolavoro tolstoiano, con l’indicazione 

dei passi del romanzo in cui è utilizzato ‒ e con riferimento a Ginzburg 2011 ‒ 
si veda l’introduzione di Pier Cesare Bori (Tolstoj 1990: XLVI); tra l’altro uno 
dei passi vede protagonista ancora una volta un cavallo, nella fattispecie quello 
dell’imperatore Alessandro (ibid.: 321). 

6	 Su questo aspetto si veda Rondini 2013.



Andrea Rondini, Da Lilliput a Waterloo. Gianni Celati e il canone dello straniamento

324

stati primordiali (dalla Saraghina di 8½, visione ancestrale della femmini-
lità, al pavone di Amarcord; Celati 2009)7. 

Lo scrittore inoltre fa propria la critica sklovskiana al riconoscimento 
quando riprende una considerazione dello scultore Alberto Giacometti8; 
ma in tutta l’opera celatiana è molto forte l’idea di tornare a guardare il 
mondo senza schemi, nei suoi elementi minimi e nei termini di una visio-
narietà aurorale, superando i paradigmi dello sguardo abituale e ammi-
nistrato dalla società delle immagini omologate e standardizzate; un libro 
come Verso la foce pone proprio in posizione incipitaria tale metodo: «Ogni 
osservazione ha bisogno di liberarsi dai codici familiari» (Celati 2016b: 988; 
del resto: «scopri di non saper niente di preciso sul mondo esterno. Allora 
viene anche la voglia di scusarsi con tutti, scusate la nostra presunzione»; 
ibid: 1067). 

Si pensi del resto che la nozione di straniamento, esaltando l’arte 
come procedimento, assomma altri significati: anti-utilitaristici e anti-poli-
tici (l’arte deve estraniarsi da teleologie pratiche) ed esistenziali (lo strania-
mento non rinnova solo l’oggetto ma conferisce alla vita sensazioni nuove): 
«By making things strange, the artist does not simply displace them from 
an everyday context into an artistic framework; the artist also helps to ‘‘re-
turn sensation’’ to life itself, to reinvent the world, to experience it anew. 
Estrangement is what makes art artistic; but by the same token, it makes 
life lively or worth living» (Boym 2005: 586-7).

Celati sembra recepire le tecniche dello straniamento già nella pri-
ma fase della sua produzione, utilizzandolo come strategia di scrittura 
e oggetto epistemologico funzionale alla propria poetica e alla propria 
teoria letteraria: lo si potrebbe definire uno strumento interno al labora-
torio del critico-scrittore. In Finzioni occidentali, nel Bazar archeologico, lo 
straniamento compare così in pagine declinate per lo più sul concetto di 
collezionismo derivato da Benjamin e sull’idea correlata che la letteratura 
debba privilegiare i frammenti e gli scarti della Storia, recuperando l’in-

7	 Ma si veda anche Celati 2011b: 57: «Sono percezioni che si caricano di forti 
intensità affettive o perturbanti, e diventano stati cosiddetti allucinatori: l’espe-
rienza del visionario».

8	 Celati 2003: 79: Giacometti «aveva questa idea: “io disegno per capire cosa 
vedo”. Se copio un bicchiere su un tavolo – diceva – non disegno che una visione, 
cioè qualcosa che scomparirà tra un attimo, sostituita da una visione diversa di 
quel bicchiere. Dunque quello che si disegna (o si filma) è solo la traccia di un’im-
magine che arriva alla coscienza, ma appena c’è un po’ più di luce, o un colore 
diverso, potrebbe risultare una cosa del tutto diversa».



Between, vol. XII, n. 23 (maggio/May 2022)

325

classificabile, il marginale (la follia, il comico, il carnevalesco) defenestra-
to da tutte le classificazioni di sistema: «Nel bazar del collezionista tutto 
compare come flusso eteroclito, archeologico bric-à-brac di scarti, immagi-
ni frammentarie d’uno straniamento che può esprimersi solo con l’ecolalia 
del discorso folle» (Celati 2001: 200). Il concetto viene quindi ibridato con 
le teorie benjaminiane e appare così dotato di una certa versatilità, sempre 
però ancorata a poetiche in grado di alterare e modificare la usuale per-
cezione del mondo come il surrealismo (Nadja di Breton): l’avanguardia 
francese presuppone «l’idea del simbolico come straniamento “perverso” 
della dimensione reale» (Celati 1977: 323); Nadja stessa rappresenta, nella 
sua innocenza, il medesimo «straniamento “perverso” della dimensione 
reale» (ibid.: 324); soprattutto, lo straniamento deve essere concepito in ter-
mini di sguardo «che impedisce di ridurre tutti gli oggetti alle coordinate 
delle nostre proiezioni» (ibid.: 327). Sul versante creativo, Comiche, roman-
zo già focalizzato su outsiders e personaggi fuor di sesto, esalta soprattutto 
la sfera erotica e la rappresentazione dell’atto sessuale: «Dietro un […] 
cespuglio si udivano rumori […] Preso da curiosità mi avvicinavo e vedo 
il Bagnino con tre o quattro donne sotto di sé. Egli a quelle faceva grandi 
salti e rimbalzi sulla pancia come lottatore che si accanisca su un avversa-
rio a schiacciarlo del tutto»9 (Celati 1971: 29; un passo che la critica ha ri-
portato a un’applicazione ortodossa delle teorie sklovskiane: «esempio da 
manuale di straniamento, come teorizzato da Šklovskij»; Iacoli 2011: 149). 
Sarà altresì opportuno notare che lo straniamento è collegato da Šklovskij 
anche alla rappresentazione della sfera erotica e degli organi sessuali (e il 
modello è qui Boccaccio) nonché della sfera comica (lo straniamento delle 
pose in Sterne; Šklovskij 1976: 217).

Un passo verso un pregnante e più articolato riuso del concetto 
emerge nella lettura celatiana dei Gulliver’s Travels di Swift (Celati 2010: 
XXIV), in cui si fa esplicito riferimento alla genealogia dello straniamento 
di Šklovskij ricostruita da Carlo Ginzburg10, autore spesso presente nelle 
pagine celatiane11 nonché sodale per il progetto di Alì Babà12. Il saggio 
ginzburghiano traccia un paradigma storico-epistemologico antecedente 

9	 Si veda p. 170 per la versione 1972-1973.
10	 Riferimento a Ginzburg 1996 (poi in Ginzburg 2011, da cui si cita).
11	 Ginzburg 2002 (Celati 2011b: 102); Ginzburg 1976 (Celati 2011b: 23); Gin-

zburg 2008 (Celati 2011b: 129). Claudio Piersanti ricorda che Celati consigliava a 
tutti Il formaggio e i vermi (Piersanti 2019). 

12	 Palmieri 2016: xc; si veda anche il riferimento in Celati 2011b: 47.



Andrea Rondini, Da Lilliput a Waterloo. Gianni Celati e il canone dello straniamento

326

all’ostranienie, da Marco Aurelio a Proust, e ne delinea alcune specifiche 
concretizzazioni concettuali e semiologiche: l’idea stoica della distanza 
necessaria per scomporre i dati reali e conoscerne le cause generative; 
l’assunzione moderno-illuminista dell’ottica del ‘selvaggio’ o delle clas-
si contadine nei confronti dei conquistatori e del potere (Montaigne, La 
Bruyère, Voltaire); la liberazione dagli schemi intellettivi usuali; i punti 
di contatto della scrittura letteraria con la retorica dell’indovinello. Tale 
ricostruzione mette a fuoco inoltre un dato fondamentale, vale a dire che 
lo straniamento, pur all’interno di una fisionomia dai tratti riconoscibili, 
presenta alcune significative differenze: lo straniamento di Tolstoj solo in 
parte coincide con quello di Proust, maggiormente declinato su un’idea 
volta non a conoscere l’oggetto nella sua essenza ma proprio a preser-
vare invece le sensazioni, le affezioni e le percezioni immediate che si 
provano davanti ad esso (che per lo scrittore non può, del resto, essere 
conosciuto se non per un’impervia via indiziaria); così lo straniamento 
in Proust sembra avere il fine di «proteggere la freschezza delle appa-
renze dall’intrusione delle idee» (Ginzburg 2011: 30)13; infatti il narratore 
proustiano descrive M.me de Sévigné come colei che «ci presenta le cose 
nell’ordine delle nostre percezioni, anziché cominciare con lo spiegarne 
la causa» (Proust 1983: 791). Proust è del resto autore presente nell’offi-
cina celatiana che recepisce la lezione sullo straniamento della Recherche 
anche attraverso il filtro di Beckett (Fracassa 2016: 60), che nel suo saggio 
sullo scrittore francese si soffermava tra l’altro sulla necessità dell’aggira-
mento dei pregiudizi e dei saperi convenzionali nutriti dall’Abitudine e 
in essa radicati per squarciare il velo di Maya (Beckett 2004: 21 e passim). 
Le riflessioni proustiane arriveranno poi fino a un filosofo assai amato da 
Celati, vale a dire Merleau-Ponty (il cui saggio su Cezanne in Senso e non 
senso è ricordato da Ginzburg 2011: 38).

Ginzburg, a differenza di Celati, pone comunque un limite alla disso-
luzione pulviscolare; riflettendo sul passo proustiano dedicato all’offensi-
va tedesca del marzo 1918 ad Amiens durante il primo conflitto mondiale 
che pone il nesso storia-romanzo14, Ginzburg, in polemica con le teorie sto-

13	 Su Proust e Ginzburg si veda Bertini 2016.
14	 «La [la guerra] si potrebbe raccontare come un romanzo, e dunque, se uno 

s’ostina a ripetere che la strategia è una scienza, questo non lo aiuta affatto a capi-
re […]. Il nemico non conosce i nostri piani più di quanto noi sappiamo quali fini 
persegua la donna che amiamo, e quei piani, forse, non li conosciamo neanche 
noi. I tedeschi, nell’offensiva del marzo 1918, avevano come scopo la conquista di 
Amiens? Non lo sappiamo» (Proust 1993: 681).



Between, vol. XII, n. 23 (maggio/May 2022)

327

riografiche che reputano di poter equiparare lo studio storico al racconto 
finzionale, scrive: «nel sottolineare le implicazioni cognitive dello strania-
mento vorrei […] oppormi con la massima chiarezza possibile alle teorie di 
moda che tendono a sfumare, fino a renderli indistinti, i confini tra storia 
e finzione»; (Ginzburg 2011: 34) ai suoi occhi Proust «voleva suggerire che 
tanto gli storici quanto i romanzieri (o i pittori) sono accomunati da un 
fine cognitivo» (ibid.). Non a caso nei passi del primo autore citato nella 
genealogia dello straniamento, Marco Aurelio, la pratica straniante è volta 
a conoscere quale sia la vera natura delle cose (ibid.: 20)15. 

Entro queste coordinate, Ginzburg è tornato comunque sullo strania-
mento nei suoi studi sulla modernità e in particolare in riferimento all’in-
contro-scontro tra europei ed extraeuropei (Ginzburg 2006: 95 e passim), 
contemplando allo stesso tempo il topos letterario dell’arrivo di stranieri 
in terre sconosciute (e dello sguardo retroattivo sulla propria realtà come 
accade nella Historia del mondo nuovo di Girolamo Benzoni; ibid.: 94-5). È 
questa l’accezione di straniamento che più incontra il discorso celatiano, 
che infatti proprio ad essa si riferisce, in modo simpatetico, menzionando 
esplicitamente Ginzburg (Celati 2010: XXIV). Ecco perché il Celati lettore di 
Swift pone in risalto il «nuovo punto di vista sulle società europee, legato 
alla scoperta delle popolazioni primitive d’America» (Celati 2010: XXIV) e 
che trova rappresentazione nello sguardo rovesciato di Gulliver sui luoghi 
incontrati nei Travels. Ricorre in queste pagine il legame tra distanza ‒ ter-
mine ginzburghiano ‒ e straniamento: «Lo sguardo a distanza ci catapulta 
in un completo straniamento, per cui le cose più normali, le abitudini più 
consuete, diventano oggetti nuovi e sorprendenti da studiare» (ibid.: XIX) 
come nel caso delle tasche di Gulliver ispezionate dai lillipuziani (ibid.: 
XIX-XX, «straniamento mai visto prima nella letteratura europea», afferma 
Celati)16 e come nel caso del re di Brobdingnag che paragona il sistema so-
cio-politico inglese descrittogli da Gulliver alla vita di «insetti minuscoli» 
(ibid.: XIX).

Ma è anche Gulliver soggetto di straniamento, sia quando è portato, 
alla luce delle valutazioni altrui, a riconsiderare durante il viaggio le sue 

15	 Con riferimento a Marco Aurelio 2010: 93 (VI, 13): «Quanto vale di fronte 
alle leccornie e ai cibi […] accogliere la rappresentazione “questo è il cadavere di 
un pesce, quest’altro il cadavere di un uccello o di un maiale […]”; e, a proposito 
dell’unione sessuale: “è sfregamento di un viscere e secrezione di muco accompa-
gnata da spasmo”. Quanto valgono queste rappresentazioni che raggiungono le 
cose in sé e le penetrano totalmente, fino a scorgere quale sia la loro vera natura». 

16	 L’episodio in ibid.: 22-4. 



Andrea Rondini, Da Lilliput a Waterloo. Gianni Celati e il canone dello straniamento

328

coordinate concettuali di partenza sia quando «descrive tutto con precise 
misurazioni e comparazioni, dove lo straniamento consiste nella riduzio-
ne d’ogni aspetto del mondo a un astratto dato quantitativo» (ibid.). Gulli-
ver diventa allora un outsider perché vede tutto, ri-descrive tutto, in modo 
straniato:

Per quanto favolosa sia questa totale alienità del mondo, è anche 
la condanna del nostro uomo Gulliver a dover vedere tutto come un 
estraneo alla vita dei suoi simili, senza più nulla di familiare, anche 
quando ritorna nella sua Inghilterra. Ma la condanna di Gulliver a 
vedere tutto da estraneo lo porta anche a una completa ri-descrizione 
di tutto ciò che è familiare e scontato per l’uomo europeo; e lo porta 
a ri-descrivere tutto ciò che noi consideriamo normale, perché basato 
su assiomi sociali intoccabili. Gulliver incontra popolazioni che non 
sanno nulla delle nostre abitudini, ed è costretto a descrivere tutto ex 
novo, con sorprendenti circonlocuzioni (Celati 2019)17.

Il personaggio swiftiano arriva così a sviluppare una concezione 
melanconica della vita, esito estremo del mood straniato: «il malinconico 
è sempre straniero tra i suoi simili» (ibid.). Affermazione che Celati riba-
disce e alla quale conferisce lo status di un credo al limite del nichilismo: 
«Forse lo straniamento della letteratura moderna non può mai esimersi 
da un simile distacco dai luoghi comuni della cultura […]: ogni domanda 
sull’uomo corrisponde a un distacco e un esilio dagli uomini, come quello 
di Gulliver nella stalla. D’altronde l’esilio è la condizione originaria della 
conoscenza melanconica; perché il melanconico è uno straniero tra i suoi 
simili» (Celati 2010: XXXIII)18. 

L’ostranienie è ripresa anche nelle riflessioni celatiane dedicate a Sten-
dhal, che, sia nei romanzi che nei libri di viaggio, osserva da una prospetti-
va alternativa l’Italia («È l’idea di uno straniamento che permette di vedere 

17	 «Quanto ai legulei o avvocati, sono descritti come «una confraternita 
d’uomini educati fin da giovani nell’arte di dimostrare, con appropriata molti-
plicazione di parole, che il bianco è nero e il nero è bianco, secondo chi li paga». 
E un primo ministro europeo risulta «una creatura tutt’affatto immune da gioia e 
dolore, amore e odio, pietà e ira: o quanto meno spoglio di ogni passione tranne 
un violento desiderio di ricchezza, potere e titoli» (ibid.).

18	 Alla fine dei Travels (parte IV, cap. XI), Gulliver trascorre larga parte delle 
giornate nella sua stalla in compagnia dei cavalli, riuscendo a malapena a tollera-
re la presenza dei suoi stessi famigliari.



Between, vol. XII, n. 23 (maggio/May 2022)

329

le cose fuori da un punto di vista scontato, sottraendole ai presupposti di 
normalità»; Celati 2011: 13); Roma, Napoli, Firenze è figlio di uno sguardo 
“persiano”, derivante da Montesquieu, uno sguardo straniero, secondo 
quella volontà/necessità di essere stranieri ovunque che rappresenta enzi-
ma primario della poetica di Celati19 che ha a monte una costellazione di 
scrittori americani (Poe, Hawthorne, Melville) i quali, con l’Uomo della fol-
la, Wakefield e Bartleby, hanno creato veri e propri eroi dello straniamen-
to, avulsi dal consorzio civile e dalle relazioni sociali (un paradigma che 
potrebbe contemplare anche alcuni personaggi del cinema di Cassavetes: 
Rondini 2020). Ancora una volta torna nel discorso celatiano il tema della 
distanza: Wakefield è «la figura d’un estraneo che ci sfiora per strada, forse 
qualcuno toccato da una follia, perso in un vagare perpetuo. Infatti il rac-
conto ce lo mostra sempre a distanza, nell’esteriorità della sua condizione 
di vagante […] Ed è un estraneo errabondo come l’uomo della folla, altra 
figura che vediamo solo di scorcio. Ma con queste figure inconoscibili, stra-
niate e stranianti, […] si forma una narrativa con un punto di vista critico 
già del tutto moderno (Celati 2006: 15). Si noti come parimenti compaia il 
motivo della conoscibilità/non conoscibilità, qui tendente verso la seconda, 
tipico di una linea letteraria che diverrà presto minoritaria nella narrativa 
americana20, ripresa solamente, seppur in sommo grado, da Henry James 
(ibid.: 24-5). Tale costellazione di autori traccia in fondo un’altra formula-
zione o proposta di canone, quasi che lo straniamento sia una nervatura 
sotterranea della cultura, capace di riemergere, in modo sparso, come sa-
pere dimenticato, archeologico. 

Ma con Stendhal anche la Storia viene straniata, a partire dalla corte 
di Parma della Chartreuse, descritta nel romanzo, secondo Celati, con occhi 
swiftiani: essa infatti «funziona come il paese dei lillipuziani visitato da 
Gulliver: è una miniaturizzazione delle tendenze del secolo, un modo per 
riassumere la commedia del gioco politico, del dispotismo, dell’intrigo e 
dell’opinione pubblica» (Celati 2011a: 16-7). Ma da tenere presente è so-
prattutto quella grande scena primaria ‒ vera icona intellettuale della mo-
dernità ‒ in cui Fabrizio del Dongo assiste alla battaglia di Waterloo nella 
Chartreuse; il celeberrimo evento e lo smarrimento di Fabrizio sono infatti, 
sub specie Šklovskij, un «bellissimo esempio di straniamento, a cui molti 

19	 Significativo in merito, per esempio, Celati 2016 in riferimento a D’Arzo.
20	 «Ora [nella seconda metà del XIX secolo] le storie non sono più valutate 

per la meraviglia o lo straniamento che producono, ma al contrario, per come 
confermano il senso di realtà e d’identità del lettore medio» (Celati 2006: 19). 



Andrea Rondini, Da Lilliput a Waterloo. Gianni Celati e il canone dello straniamento

330

si sono ispirati fino a farne una filosofia della storia, Tolstoj ad esempio» 
(Celati 2011: 13)21. Significativo che per Šklovskij il prototipo della presen-
za di Bezuchov a Borodinò sia la descrizione della battaglia di Waterloo 
da parte di Stendhal: «Per quel che riguarda l’intervento di Pierre, L: N. 
Tolstoj si rifà ad una precisa tradizione letteraria, la stessa della figura di 
Fabrice, in Stendhal, che assiste alla battaglia di Waterloo, senza capirci 
niente» (Šklovskij 1978: 145). 

Per Celati lo sguardo “persiano”, straniato di Fabrizio dissolve e sva-
luta il reale relegandolo in una indecifrabile lontananza (a Waterloo, Fa-
brizio non sa chi e cosa seguire, osserva da lontano la battaglia) e nella 
vaghezza assoluta (tra l’altro il personaggio stendhaliano si addormenta e 
non vede neppure Napoleone quando passa: Stendhal 2011a: 93); si tratta 
di una disposizione ‘comica’, che forse contiene un implicito riferimento 
al mestiere di storico: l’esperienza di Fabrizio a Waterloo è appunto una 
«risposta comica all’illusione realistica di poter giungere a uno sguardo 
diretto sugli avvenimenti storici» (Celati 2011a: 13); non potrà non essere 
sottolineato l’uso del concetto di comico da parte di Celati che si situa all’o-
rigine della sua produzione (Comiche) e che riveste un ruolo importante 
nella sua riflessione (Il corpo comico nello spazio); soprattutto in quel latente 
ma continuo disegno di configurazione del canone dello straniamento, lo 
scrittore guarda ai classici della tradizione comica come Luciano (Celati 
2010: XVIII, con riferimento all’Icaromenippo). In ogni caso, lo straniamen-
to per Celati non ha finalità conoscitive (come per Ginzburg); lo sguardo 
di Stendhal sulle società civili è figlio di quello di Montesquieu, quindi 
«ingenuo, che ha messo da parte la protervia dei sapienti, concentrato sui 
fenomeni e sulle azioni immaginative più che sui giudizi» (ibid.: 14). Anche 
nei Gamuna di Fata morgana lo sguardo dall’alto rappresenta la distanza 
sbagliata, lo sguardo ‘intelligente’ ‒ fisso e scontato ‒ che per i Gamuna è 
in realtà fonte di imbarazzo (Celati 2016: 1574). 

Forse per questo né Swift né Stendhal compaiono nelle pagine di 
Ginzburg: a canoni diversi corrispondono epistemologie diverse (peraltro 
né Celati né Ginzburg menzionano Chateaubriand, autore ricordato da 
Šklovskij in un accenno dedicato a una micro-genealogia dello straniamen-
to [Šklovskij 88]).

Si arriva così alla conversione e radicalizzazione dello straniamento 
nel percetto, che si diversifica da esso anche se la scintilla iniziale è nelle 
pagine di Šklovskij. Il percetto è la visione immaginativa dello spazio ester-

21	 Si veda Šklovskij 1976: 16 (le battaglie di Guerra e pace).



Between, vol. XII, n. 23 (maggio/May 2022)

331

no, il «vedere figurato della mente non più vero né più illusorio del vedere 
retinico» (Celati 2003b: 87), opposto allo sguardo nitido e fisso. Ancora una 
volta a giocare un ruolo decisivo è la distanza, se si leggono alcune pagine 
di Verso la foce che già si collocano nell’area del percetto in cui la distanza si 
perde definitivamente: «C’è un vapore azzurrino che fa svanire le distanze, 
e oltre un certo raggio si capisce soltanto che le cose sono là, disperse nello 
spazio» (Celati 2016: 1046).

Ci si trova di fronte, per motivi diversi, a un punto di non ritorno nei 
confronti di Šklovskij e di Ginzburg. Infatti non si tratta più di un procedi-
mento artistico né di una modalità di conoscere bensì di una modalità di 
dissolvere e di dissolversi nell’indifferenziato (modalità sottolineata anche 
per le ultime narrative in fuga di Celati, Cortellessa: 2020). In Celati la con-
dizione dello straniamento, la distanza, diviene importante come l’esito; la 
precondizione eguaglia e supera l’effetto.

Può essere utile in questo senso chiamare in causa quello che è stato 
denominato straniamento prospettivista. Questa accezione tende a 

vedere nell’esperienza di straniamento la sanzione di una 
insuperabile ed illimitata molteplicità di punti di vista […] Di 
conseguenza, tutti i differenti sguardi sui fenomeni sarebbero, 
da un punto di vista epistemico, parimenti leciti ed ammessi, 
perché nessuno potrà essere giudicato migliore di altri su basi 
intersoggettive e tantomeno neutrali. Si tratta di una prospettiva 
[…] sempre esposta al rischio di un approccio ‘dissolutivo’ 
che finisca col dichiarare parimenti infondati e parimenti vani 
tutti i resoconti che gli uomini possono dare degli oggetti e dei 
fenomeni: portando, così, ad una esperienza di straniamento che 
si muta in una dolorosa condizione di radicale estraniazione/
alienazione (Gabbani 2011).

Si consideri da questa prospettiva un racconto di Cinema naturale, No-
tizie ai naviganti, dove lo sguardo swiftiano-stendhaliano trasforma un li-
torale turistico in un pianeta alieno e in un deserto: «Era piena primavera, 
ma vagando lungo il litorale il nostro dottore vedeva tutto grigio attorno 
a sé, tra sfilate di villette per le vacanze, alberghi per le vacanze, negozi 
per le vacanze, attrezzature balneari e luoghi di ritrovo popolati soltanto 
d’estate. Sembrava un pianeta disabitato, con mute insegne commerciali 
che ti guardano da ogni scorcio, inutili lampioni che si accendono al tra-
monto» (Celati 2016: 1398); tale visione si ripropone nel finale del testo e 
lo sigilla: «Intorno è come un deserto, ma un deserto grigio d’asfalto, tra 



Andrea Rondini, Da Lilliput a Waterloo. Gianni Celati e il canone dello straniamento

332

sfilate di villette per le vacanze, alberghi per le vacanze, negozi per le va-
canze, attrezzature balneari e luoghi di ritrovo popolati soltanto d’estate. 
Si ha l’impressione di un pianeta disabitato, con insegne commerciali che 
ci guardano passare, scosse dal vento. Dalla radio una voce, che sembra 
l’ultima voce della terra, sta trasmettendo notizie ai naviganti» (ibid.: 1417).

Del resto, come è stato affermato (Belpoliti 2001), Cinema naturale è 
una raccolta che intende «cogliere ciò che di non-consueto c’è nel consue-
to»: una analisi che è anche una perfetta definizione di straniamento. 

Bibliografia

Beckett, Samuel, Proust, Milano, SE, 2004.
Belpoliti, Marco, “Celati. La vera Hollywood è la nostra mente”, Tuttolibri, 

6 gennaio 2001.
Benzoni, Girolamo, Historia del mondo nuovo, Venezia, Tini, 1565.
Bertini, Mariolina, “Il Proust di Carlo Ginzburg”, Cent’anni di Proust, Eds. 

Ilena Antici - Marco Piazza - Francesca Tomassini, Roma Tre Press, 
2016.

Boym, Svetlana, “Poetics and Politics of Estrangement: Victor Shklovsky 
and Hannah Arendt”, Poetics today, 2005.

Breton, André, Nadja, con una nota di Lino Gabellone, Torino, Einaudi, 1972.
Celati, Gianni, Comiche [1971], Macerata, Quodlibet, 2016.
Id., “L’oggetto surrealista” [1977], Gianni Celati con Carlo Gajani. Animazioni 

e incantamenti, a cura di Nunzia Palmieri, Roma, L’Orma, 2016.
Id., “Documentari imprevedibili come i sogni” (intervista di Sarah Hill) 

[2003], Documentari imprevedibili come i sogni. Il cinema di Gianni Celati, a 
cura di Nunzia Palmieri, Roma, Fandango, 2011.

Id., “Collezione di spazi”, il Verri, 21 (2003).
Id., Storie di solitari americani, a cura di Gianni Celati - Daniele Benati, Mi-

lano, Rizzoli, 2006.
Id., Introduzione, Tozzi, Federigo, Con gli occhi chiusi. Ricordi di un impiegato, 

Milano, Feltrinelli, 2008.
Id., “Fellini e il maschio italiano”, Zibaldoni e altre meraviglie, 29 maggio 2009.
Id., Introduzione a Swift, Jonathan, I viaggi di Gulliver, Milano, Feltrinelli, 

2010.
Id., Introduzione a Stendhal, La Certosa di Parma, Milano, Feltrinelli, 2011a.
Id., Conversazioni del vento volatore, Macerata, Quodlibet, 2011b.
Id, D’Arzo, “Lo stile di chi è straniero dovunque”, Studi d’affezione per amici 

e altri, Macerata, Quodlibet, 2016.



Between, vol. XII, n. 23 (maggio/May 2022)

333

Id., Romanzi, cronache e racconti, a cura di Marco Belpoliti - Nunzia Palmieri, 
Milano, Mondadori, 2016.

Id., “Gulliver l’antropologo”, Narrative in fuga, a cura di Jean Talon, Mace-
rata, Quodlibet, 2019.

Cortellessa, Andrea, “Prefazioni che sono racconti”, Il Sole 24 ore, 5 gennaio 
2020.

Fracassa, Ugo, “Celati e Proust. Per una lettura antropologica della Recher-
che”, Cent’anni di Proust, Eds. Ilena. Antici - Marco Piazza - Francesca 
Tomassini, Roma Tre Press, 2016.

Id., “Psichedelie visioni allucinazioni: Sostenibilità/insostenibilità dello 
sguardo nell’opera di Celati”, La scrittura dello sguardo. Gianni Celati e le 
arti visive, a cura di Matteo Martelli - Marina Spunta, ReCHERches, 24 
(2020).

Gabbani, Carlo, “Epistemologia, straniamento, riduzionismo”, Annali 
del Dipartimento di Filosofia (Nuova serie), XVII, Firenze University 
Press, 2011. 

Ginzburg, Carlo, Il formaggio e i vermi, Torino, Einaudi, 1976.
Id., Making Things Strange: The Prehistory of a Literary device, «Representa-

tions», 56 (1996) (poi in Occhiacci di legno. Nove riflessioni sulla distanza, 
Milano, Feltrinelli, 2011; nuova edizione Macerata, Quodlibet, 2019).

Id., I benandanti, Torino, Einaudi, 2002.
Id., Il filo e le tracce. Vero falso finto, Milano, Feltrinelli, 2006.
Id., Storia notturna, Torino, Einaudi, 2008.
Id., Occhiacci di legno, Milano, Feltrinelli, 2011.
Iacoli, Giulio, La dignità di un mondo buffo. Intorno all’opera di Gianni Celati, 

Macerata, Quodlibet, 2011.
Luciano, Icaromenippo, a cura di Alberto Camerotto, Alessandria, Edizioni 

dell’Orso, 2009.
Marco Aurelio, A se stesso, a cura di Enrico Maltese, Milano, Garzanti, 2010. 
Merleau-Ponty, Maurice, Senso e non senso, Milano, Bompiani, 1962.
Palmieri, Nunzia, Cronologia, Celati, Gianni, Romanzi, cronache e racconti, 

a cura di Marco Belpoliti - Nunzia Palmieri, Milano, Mondadori, 2016.
Pavan, Emma, “Il viaggio come Bildung nella postmodernità: Gli autonau-

ti della cosmostrada e Verso la foce”, Dialogia, 12 (2018).
Proust, Marcel, All’ombra delle fanciulle in fiore, Alla ricerca del Tempo perduto, 

edizione diretta da Luciani De Maria, Milano, Mondadori, 1983.
Id., Il Tempo ritrovato, Alla ricerca del Tempo perduto, edizione diretta da Lu-

ciano De Maria, Milano, Mondadori, 1993.
Rondini, Andrea, Gianni Celati e la teoria letteraria del vento volatore, Macera-

ta, Quodlibet, 2013.



Andrea Rondini, Da Lilliput a Waterloo. Gianni Celati e il canone dello straniamento

334

Id., “Gianni Celati, il cinema di John Cassavetes e la distruzione dei dispo-
sitivi”, La scrittura dello sguardo. Gianni Celati e le arti visive, a cura di 
Matteo Martelli - Marina Spunta, ReCHERches, 24 (2020).

A. Sebastiani, “«Cinema all’aperto». Polifonia e straniamento in Gianni Ce-
lati narratore (anche) per immagini”, I cantieri dell’italianistica, Roma, 
Adi Editore, 2016.

Šklovskij, Viktor, Teoria della prosa, Torino, Einaudi, 1976.
Id., Materiali e leggi di trasformazione stilistica. Saggio su Guerra e pace, Parma, 

Pratiche, 1978.
Id., Simile e dissimile, Milano, Mursia, 1982.
Id., La mossa del cavallo, Salerno, Ripostes, 2021.
Tamiozzo Goldmann, Silvana, «La grande allucinazione del mondo» e «gli 

astri selvaggiamente splendidi»: Viaggi e visioni trasognate dell’Altro-
ve in Gianni Celati e Andrea Zanzotto, Leggere la lontananza, a cura di 
Silvia Camilotti - Ilaria Crotti - Ricciarda Ricorda - Venezia, Edizioni 
Cà Foscari, 2015.

Tolstoj, Lev, Guerra e pace, prefazione di Leone Ginzburg, introduzione di 
Pier Cesare Bori, Torino, Einaudi, 1990.

Sitografia

Morabito, Martina, “101 anni di straniamento. Appunti per una partita a 
scacchi”, eSamizdat, XII (2019), www.esamizdat.it.

Piersanti, Claudio, “Il formaggio e i vermi”, Doppiozero, 28 novembre 2019, 
www.doppiozero.com.

Filmografia

8½, regia di Federico Fellini, Italia, 1963
Amarcord, regia di Federico Fellini, Italia-Francia, 1973



Between, vol. XII, n. 23 (maggio/May 2022)

335

L’autore

Andrea Rondini

Insegna Forme della comunicazione letteraria presso il Dipartimento 
di Scienze Politiche, della Comunicazione e delle Relazioni Internazionali 
dell’Università di Macerata. Si occupa di Primo Levi, narrativa contempora-
nea, rapporti tra letteratura e cinema, letteratura e nuove tecnologie, teoria 
della letteratura, con studi dedicati a N. Ginzburg, G. Celati, E. Trevi, F. Picco-
lo, W. G. Sebald, E. Carrère. Ha recentemente pubblicato Dall’utopia alla crisi. 
La narrativa italiana contemporanea e le nuove tecnologie, Roma, Carocci, 2020.

Email: andrea.rondini@unimc.it

L’articolo 

Data invio: 30/10/2021
Data accettazione: 29/03/2022
Data pubblicazione: 30/05/2022

Come citare questo articolo 

Rondini, Andrea, “Da Lilliput a Waterloo. Gianni Celati e il canone 
dello straniamento”, Straniamenti, Eds. S. Adamo - N. Scaffai - M. Pusterla - 
D. Watkins, Between, XII.23 (2022): 321-335, www.betweenjournal.it


	_Hlk101340510
	_Hlk87031169
	_Hlk86340533
	_Hlk87259422
	_Hlk87173718
	_Hlk86072981
	_Hlk87258289
	_Hlk87258426
	_Hlk101284060
	_Hlk79056854
	_Hlk87023852
	_Hlk87257125
	_Hlk86939766
	_Hlk87001514
	_Hlk85792420

