
The function of the interstices 
between public and private 

spaces

Giampaolo Nuvolati

Abstract

In this essay, interstices will undergo a theoretical analysis as space-time 
elements between two distinct worlds. The first world is that of work declined 
on various types of activities. It can be a factory for workers, an office for 
white-collars, a university for students, but it also contemplates the places of 
cure and detention: hospitals, prisons, and all the Foucaultian heterotopias 
that host various types of people with different levels of control. The second 
world corresponds to the house we live in: it is the world of private affections, 
of intimacy. Conversely, examples of interstices are public spaces and 
establishments such as cinemas, theatres, museums, bars, shops, supermarkets, 
hairdressers, newsstands, streets and squares, sidewalks, urban parks, railway 
and underground stations, empty spaces. The interstices can correspond to 
places of transit or consumption, they can constitute confidential places, but also 
places of improvisation linked to adventures, or they can represent privileged 
contexts of resistance to the globalization processes. Today as yesterday, it is 
above all the flâneur who is allowed to explore them and reflect on interstices, 
interpreting and narrating them. The interstice, however, is not just a rediscovery 
of the walking city. The interstice is also an excavation in the most disparate 
private places, even those of detention, where we can hide our secrets. In the 
end, interstices are a search for ourselves, therefore becoming a fundamental 
perspective for confirming or rebuilding our identity.

Keywords

Interstice; City; Flâneur; Daily life; Intimacy.

Between, vol. XI, n. 22 (novembre/November 2021)
issn: 2039-6597
doi: 10.13125/2039-6597/4578



Giampaolo Nuvolati, La funzione degli interstizi  tra spazi pubblici e privati

156

La funzione degli interstizi  
tra spazi pubblici e privati

I tre mondi

In questo saggio verrà affrontato il tema degli interstizi, cioè degli ele-
menti spazio-temporali che stanno tra. Identificare cosa sta tra comporta in 
primis identificare cosa si pone ai lati. Oldenburg (1989) in particolare par-
lando di luoghi terzi mette a fuoco il primo mondo e il secondo mondo. Il 
primo mondo corrisponde alla casa in cui abitiamo: è il mondo degli affetti 
privati. Il secondo mondo è quello del lavoro declinato su varie tipologie 
di attività: può essere la fabbrica per gli operai, l’ufficio per gli impiegati, 
l’università per gli studenti, ma contempla anche i luoghi della cura e del-
la detenzione: l’ospedale, il carcere e tutte le eterotopie foucaultiane che 
ospitano varie tipologie di persone (Foucault 2000). Quali sono le caratteri-
stiche di questi due mondi posti ai lati, pur diversi tra di loro e nello stesso 
tempo simili? Uno degli aspetti che li accomuna è la sostanziale mancanza 
di anonimato, dunque l’identificabilità più o meno formalmente stabilita 
attraverso codici, degli attori. Sul posto di lavoro svolgiamo una specifica 
attività, abbiamo un numero di matricola e ovviamente un nome e cogno-
me che viene riconosciuto dagli altri lavoratori ai vari livelli. Lo stesso vale 
ovviamente per l’ambito familiare, assai più ristretto e basato su vincoli 
parentali o amicali se non sanguigni, ma comunque fondato sulla recipro-
cità delle parti. Potremmo identificare questo mondo privato-familiare con 
quel che resta della Gemeinschaft (la comunità) di Toennies (2011), mentre 
il secondo mondo, caratterizzato da una forte divisione del lavoro, corri-
sponde per certi versi alla Gesellschaft (la società), dove la dimensione razio-
nale/professionale prevale su quella affettiva. Se questi dunque sono i due 
mondi principali di riferimento per la nostra esistenza, ecco che gli inter-
stizi collocandosi a metà tra di essi, come area di compensazione, possono 
costituire da un lato elementi di frattura, dall’altro fattori di congiunzione 
tra i due mondi stessi. Se si tratta di spazi di rottura essi saranno connotati 
da peculiarità quali la non conoscenza reciproca, l’anonimato, la possibilità 
di improvvisazione, di serendipity tra gli attori in gioco. Pensiamo agli spazi 
e agli esercizi pubblici come cinema, teatri, musei, bar, negozi, supermer-
cati, parrucchieri, strade, piazze, parchi urbani, stazioni ferroviarie e della 
metropolitana, ma anche vuoti urbani fatti di case abbandonate, terreni 



Between, vol. XI, n. 22 (novembre/November 2021)

157

incolti, sottopassi, passaggi a livello, etc. etc., dove possiamo incrociare lo 
sconosciuto, diventare noi stessi protagonisti di storie inedite, assumere 
nello stesso tempo atteggiamenti disinvolti, svincolati cioè dai ruoli e dal-
le tradizioni più consolidate, da forme di controllo stringenti, cui siamo 
sottoposti in altri frangenti, anche se sempre meno vista l’estensione ge-
neralizzata del grande fratello di matrice orwelliana. È in questi interstizi 
che scorre una parte non proprio residuale della nostra vita, costituiscono 
pertanto banchi di prova importanti della nostra esistenza quando questa 
non risulta corrispondente alla parte e al copione che ci spettano nei due 
mondi principali. Se, viceversa, gli interstizi sono semplicemente spazi di 
congiunzione tenderanno ad assorbire gli elementi tipici dei due mondi 
laterali o a esserne di puro collegamento. In via teorica possiamo comun-
que pensare a quattro modalità di riempimento degli interstizi, ovviamente 
anche a seconda del tipo stesso di interstizio.

Interstizi come luoghi di transito o di consumo

Gli spazi pubblici secondo Sennett (2006) stanno perdendo rilevanza 
nella società contemporanea. Diventano cioè sempre più luoghi di transito 
strumentale, di passaggio per avviarsi a svolgere specifiche attività incar-
dinate nei due mondi principali. In questo senso, gli spazi pubblici non 
rappresentano più dunque circostanze di messa alla prova delle persone 
e tendono piuttosto a veder fortemente annacquate le loro dimensioni ca-
ratterizzanti di luoghi interstiziali, di socializzazione. In altri termini, non 
costituiscono più elementi di frattura tra i due mondi primari ma sono di 
semplice collegamento tra gli stessi. Luoghi in cui si passa, spesso solo 
per il consumo, ma non ci si ferma. Le ragioni possono essere le più ov-
vie e riguardare la domanda e l’offerta degli spazi pubblici per quantità e 
qualità. Partiamo dall’offerta, e in particolare da come le città negli ultimi 
decenni si siano sviluppate e trasformate, per constatare che il processo 
di urbanizzazione galoppante non ha moltiplicato i luoghi dell’incontro 
formale e informale ma piuttosto ha determinato forme di smarrimento e 
di diffidenza tra le parti. Senza voler qui riconoscere una qualsiasi forma 
di determinismo urbanistico e architettonico occorre però constatare che 
conseguenza di tale offerta è stata la progressiva riduzione della domanda, 
l’allontanamento o rapida frequentazione da parte dei cittadini dagli spa-
zi terzi e un rifugio negli altri due mondi, soprattutto da parte di alcune 
categorie di popolazione. Sono in particolare i ceti più abbienti e mobili a 
privatizzare sempre più le proprie attività o a frequentare circuiti selettivi, 
dunque a disertare gli interstizi riducendone la domanda o a utilizzarli 



Giampaolo Nuvolati, La funzione degli interstizi tra spazi pubblici e privati

158

in pura chiave consumistica, mentre le categorie più fragili e marginali, 
che dispongono di scarse risorse private, ancora oggi vi trovano occasioni 
di espressione e socializzazione. Ovviamente si tratta di modelli generali 
che devono essere ricalibrati rispetto alla diffusione della tecnologia delle 
comunicazioni/relazioni nei vari contesti e rispetto ai vari segmenti di po-
polazione, ai vari tipi di città, ai modelli culturali prevalenti, alle varie fasi 
storiche, ma, nel complesso, la diserzione e dunque lo svuotamento degli 
spazi pubblici sembra costituire un dato di fatto.

Interstizi come luoghi dell’intimità

Un’alternativa a questa tendenza è data dal fenomeno del parrocchia-
lismo che connota alcuni luoghi terzi (Nuvolati 2016). Con questa parola 
si vuole intendere non la fuga dai luoghi terzi, bensì, al contrario, un loro 
addomesticamento in termini di occupazione permanente degli spazi, di 
selezione degli ingressi/uscite dagli stessi in forme più o meno esplicite. In 
questo caso gli interstizi non fungono solo da luoghi di transito rapido e 
completamente libero tra i due mondi laterali, ma rappresentano momen-
ti di pseudo privatizzazione. Un bar o un parco frequentati sempre dalle 
stesse persone tende a creare atmosfere escludenti rispetto ad altri possibili 
soggetti, clienti/utilizzatori potenziali. L’intimizzazione e/o condivisione 
dei luoghi terzi risponde all’esigenza di creare circostanze di familiarità tra 
operatori e avventori o tra gli avventori stessi, e può generare fenomeni 
di possessività nei confronti degli interstizi. L’essere umano è, infatti, im-
pegnato nello sforzo di raggiungere una intimità con i luoghi interstiziali 
pur sapendo che essi sono di tutti in quanto pubblici. Questo processo può 
essere vissuto collettivamente da un gruppo di individui che si riconoscono 
come fruitori abituali di un interstizio, ma può ancore riguardare la storia 
del singolo. La sua identità trova forza anche nella sensazione di sentirsi 
unico, di conoscere i segreti e aver vissuto emozioni particolari non tanto 
o soltanto in riferimento agli edifici residenziali ed istituzionali che lo cir-
condano (prevalentemente i luoghi del primo e secondo mondo), ma anche 
rispetto alle circostanze e ai contesti interstiziali che hanno costellato la sua 
esistenza e che egli ha strappato alle banalità del senso comune, dandogli un 
significato speciale, seppur personale. A maggior ragione più il luogo è pic-
colo e interstiziale e più pensiamo che esso ci appartenga. Quando l’intimità 
è profanata arriva addirittura una sorta di gelosia. Se qualcun altro possiede 
la chiave per aprire lo scrigno dei ricordi personali legati a quell’interstizio, 
viene meno la sua esclusività. La privatizzazione individuale o di gruppo 
in chiave simbolica dello spazio pubblico è sostanzialmente una pratica di 



Between, vol. XI, n. 22 (novembre/November 2021)

159

resistenza a una indifferenziazione anestetizzante del rapporto con i luoghi 
pubblici che è spesso una cifra della contemporaneità. Come osserva Bodei 
(2009), citando Freud di Lutto e malinconia (2014), quando non riusciamo a 
trovare qualcosa in grado di surrogare il legame precedente che si è lacera-
to, o quando addirittura cercare un luogo sostitutivo ci fa sentire colpevoli 
di tradimento, allora cadiamo in uno stato d’animo depressivo, di profonda 
malinconia che si ritorce contro noi stessi e ci fa addirittura sentire colpevoli 
della situazione che è venuta a crearsi. Gli interstizi risultano spazi partico-
larmente rilevanti perché legano le parti tra di loro, compresi i due mondi 
laterali, danno continuità alla nostra vicenda umana, mettendone in fila gli 
episodi salienti, in un tempo lungo diverso dalla contingenza. Per questo 
motivo quando perdiamo un interstizio è come se il filo di una collana si 
rompesse in un punto lasciando che le perle si disperdano. Ma il filo tenue 
della memoria va rinforzato e i luoghi dove avviene questa ricucitura sono 
proprio quei piccoli anfratti dove si annida il nostro pensiero. Il rammendo 
può anche realizzarsi su parti minori del tessuto ma è indispensabile per la 
tenuta complessiva dello stesso (Nuvolati 2019). 

Interstizi come luoghi dell’avventura

Un’ulteriore possibilità di rilettura dello spazio pubblico rimanda 
al concetto di apertura, di avventura cioè ad una situazione in cui si può 
determinare l’erlebnis, cioè l’esperienza come avvenimento inedito, che si 
contrappone all’erfahrung, intesa come esperienza frutto dell’accumulo di 
conoscenze e pratiche nella gestione degli interstizi stessi. Si tratta di una 
situazione all’opposto della precedente di parrocchialismo e che chiamere-
mo di cosmopolitismo identificando con questi due termini una chiusura vs. 
una apertura degli interstizi. La fame di nuove esperienze che oggi carat-
terizza l’essere umano lo porta a vivere la propria biografia in forma attiva 
alla ricerca di emozioni inedite. Da questo punto di vista, i soggetti non 
investono più sul possesso dei beni ma sulla moltiplicazione delle espe-
rienze. L’importante è viaggiare e non possedere il mezzo di trasporto pri-
vato, è abitare in affitto in più città piuttosto che avere una casa di proprietà 
dove risiedere tutta la vita. È la vittoria dell’essere sull’avere, coniugata con 
l’idea di libertà (Sen 1993). Queste considerazioni pongono altresì in cam-
po la contrapposizione classica tra benessere oggettivo e soggettivo, tra 
dotazione collettiva di servizi e gusti individuali rispetto al determinarsi di 
circostanze fai da te, in cui l’individuo diventa protagonista della propria 
esistenza grazie a scelte personali. 

L’interstizio come luogo altro rispetto a quelli più tradizionali ci consen-



Giampaolo Nuvolati, La funzione degli interstizi tra spazi pubblici e privati

160

te ripetutamente di rileggere il nostro destino, aprendo a nuove opportunità, 
favorendo i nostri sguardi diretti sulla realtà. Corrisponde altresì al mondo 
della improvvisazione, delle situazioni stimolanti, della franchigia, seppur 
non completa, dai vincoli. Essendo dunque una fuga dalla realtà fortemente 
codificata nei primi due mondi, comporta il rischio e il piacere, l’ebbrezza del 
pericolo che deriva dall’incontrare lo sconosciuto in circostanze insolite o per 
le quali non abbiamo sufficienti informazioni. Qualora la soglia di pericolo 
si alzasse siamo comunque preparati ora a transitare velocemente senza fer-
marci negli interstizi, ora a rifugiarci in una qualche forma di parrocchialismo, 
ritrovando il tepore dei luoghi più familiari, privati o pubblici.

Interstizi come luoghi di resistenza

Ma lo spazio pubblico interstiziale assume anche una quarta funzione 
in chiave lefebvriana, cioè quello della resilienza, della vita quotidiana non 
imposta da norme sancite istituzionalmente o regolata dal mercato, ma da 
consuetudini basate su pratiche spontanee, spesso informali, di carattere 
critico e oppositivo. In questo senso l’interstizio, la parte che sta tra, si pone 
provocatoriamente tra i due mondi, anche attraverso la rivendicazione 
del diritto alla città. Le manifestazioni politiche, gli atti di resistenza, le 
riappropriazioni di spazi vuoti simboleggiano l’uso dell’interstizio (ovvia-
mente solo di alcuni tipi) come luogo pubblico per eccellenza, che non si 
può negare a nessuno, anzi nel quale deve essere data libertà di azione per 
tutti. La vita quotidiana forgiata dal potere, sia sul fronte della produzione 
che della riproduzione, diviene al contrario occasione di rigenerazione ed 
emancipazione, di sfida al potere stesso.

Esiste un’alta corrispondenza tra la cornice politica ed economica e 
le pratiche della quotidianità per come si combinano anche rispetto alla 
frequentazione e all’uso concreto degli spazi urbani da parte delle persone. 
Tale reciprocità è a doppio senso laddove non solo l’apparato istituzionale 
influenza le pratiche concrete di vita, ma a sua volta ne è profondamente 
condizionato. Questi temi sono stati al centro della riflessione marxista per 
lungo tempo. Gli autori della Scuola di Francoforte hanno mostrato l’in-
fluenza che il modello di sviluppo capitalistico ha sulla quotidianità attra-
verso i mass media, con la conseguente riduzione delle capacità di critica al 
sistema da parte degli individui. Da qui il ruolo fondamentale che spetta 
alla sociologia critica nel disvelamento di questi meccanismi pervasivi di 
asservimento alla cultura dominante (Horkheimer e Adorno 2001). Ma al-
tri filosofi – come ad esempio Lefebvre (1977) – hanno individuato proprio 
nelle pratiche della quotidianità, le opportunità per lo scardinamento del 



Between, vol. XI, n. 22 (novembre/November 2021)

161

processo di omologazione imposto dall’alto cui opporre una riappropria-
zione dello spazio. Si tratta allora di riconoscere alla quotidianità una dop-
pia valenza: ora di asservimento a una cultura dominante che si perpetua 
attraverso le abitudini più consolidate e i valori più tradizionali assorbiti 
dai cittadini (Bourdieu 1980) ora di messa in discussione e ribellione pro-
prio nei confronti di un Sistema che tende invece ad autoriprodursi per 
mantenere inalterati gli squilibri di potere. È una specie di sfasatura quella 
dell’interstizio, un porsi come altro, diverso o deviante rispetto alla norma-
lità, oppure un incarnarla interamente nel farsene forma rassicurante nelle 
sue propaggini spaziali più consuetudinarie. Ordine e disordine sono gli 
estremi di un continuum lungo il quale si snocciola tanto l’agire individuale 
giornaliero negli interstizi quanto la risposta istituzionale.

Interstizi spaziali e temporali

Le quattro situazioni appena descritte tendono ovviamente a sovrap-
porsi. Gli interstizi che si collocano tra i due mondi sono ora di passaggio e 
di indifferenza, ora, in quanto risorse non illimitate, luoghi di disputa e ri-
appropriazione tra gruppi, ora di esperienza inedita, ora di manifestazioni 
di resilienza. È interessante ipotizzare come il passaggio da una situazione 
all’altra possa essere determinato dalla dimensione temporale che a secon-
da della durata e frequenza può incidere sul tipo di uso dell’interstizio. 
Infatti, tempi veloci si addicono maggiormente al passaggio e forse alla di-
mensione avventurosa estemporanea, quelli più lenti alla appropriazione 
in chiave intimistica e alla resilienza come forma di rivendicazione di una 
quotidianità basata su insistenti pratiche informali situate. Questa dimen-
sione di una temporalità incerta distingue peraltro i luoghi terzi da quelli 
primi e secondi, essendo gli uni caratterizzati da una sostanziale ripetitivi-
tà delle pratiche domestiche e gli altri da orari precisi di lavoro e presenza 
richiesta in loco.

Gli interstizi non sono solo spaziali ma richiamano dunque anche 
dimensioni temporali, sono parentesi di sospensione, attimi di riflessione 
dove capita che il tempo della vita quotidiana si fermi, rallenti e consenta 
riflessioni impossibili in altre circostanze. La contemplazione del mondo 
attraverso gli interstizi spazio-temporali si rivolge agli aspetti che trascen-
dono l’immediatezza della quotidianità pur appoggiandosi a essa. La quo-
tidianità è infatti pronta ad accogliere generosamente un pensiero che la 
nega. Passeggiando in un parco ho modo di osservare bambini intenti nei 
loro giochi e così di ripensare ai miei o a quando io stesso ero fanciullo. 
Seduto su di una scalinata intento a leggere un libro, in un attimo di pausa 



Giampaolo Nuvolati, La funzione degli interstizi tra spazi pubblici e privati

162

cerco i personaggi del romanzo nei volti dei passanti che affollano la stra-
da ai piedi della scalinata. L’interstizio ha una caratteristica precisa: tiene 
insieme la realtà, il ricordo e la fantasia. 

Ovviamente la facoltà immaginativa del pensiero umano può realiz-
zarsi ovunque, anche nei due mondi laterali: della casa e del lavoro, che 
però restano pur sempre luoghi della concentrazione, della responsabilità 
e dove la dimensione dell’evasione può dirsi meno contemplata.

Le geometrie spazio-temporali sono ovviamente molto variabili, così 
come variabili sono le soglie tra mondi terzi, primi e secondi. Se è vero che 
all’inizio degli anni ’50, Chombart de Lauwe (1952) parla di spazi e traccia-
ti che nel farsi ricorrenti diventano quasi vincolanti nonostante siano liberi 
e aperti, è altrettanto certo che oggi l’ampiezza del nostro raggio di azione 
(covid permettendo) risulta assai più ampio e articolato. Quantomeno la ri-
composizione delle parti è più frequente e queste non sembrano comporre 
un unico puzzle. In diversi casi poi gli interstizi sono spazi che stanno, più 
che tra, con i due mondi. In altre parole, interstizi e mondi a latere risultano 
essere spesso integrati anche se restano differenti. Ne sono testimonianza 
le modalità attraverso le quali oggi spendiamo il nostro tempo libero at-
traverso una frammentazione crescente che alterna attività professionali 
a momenti di relax, viaggi nel fine settimana, aperitivi di lavoro. Modelli 
sicuramente differenti da quelli fordisti del ’900 in cui la divisione tra lavo-
ro e tempo libero era assai più netta. Con questa affermazione non si vuole 
negare quanto l’esperienza interstiziale possa differenziarsi a seconda di 
una serie di variabili: dall’età, al genere, dal tipo di occupazione alla classe 
sociale, ma semplicemente ribadire che attività domestica, di lavoro e del 
tempo libero tendono molto più a intrecciarsi che non in passato.

Esplorare gli interstizi urbani

Come possiamo esplorare gli interstizi? Per quanto riguarda gli spazi 
pubblici urbani pensiamo sia necessario tornare al flâneur e alla sua ver-
sione femminile, la flâneuse, (Nuvolati 2006, 2013), come figura in grado di 
perlustrare la città perdendosi nei suoi meandri, soprattutto disertando i 
percorsi più tradizionali, alla ricerca non solo di quanto sta tra i due mondi 
ma di come viene vissuto da chi vi si trova più o meno inaspettatamente 
rispetto alla trilogia sopra definita: passaggio, appropriazione, ribellione. 
Questa soglia tra pubblico e privato è peraltro quella dove brillantemente 
si muove il flâneur come figura ossimorica, sola nella folla, capace di vivere 
in prima persona ma anche di cogliere le contraddizioni dell’essere umano 
blasé delineato da Simmel (1982), intento a resistere agli stimoli della vita 



Between, vol. XI, n. 22 (novembre/November 2021)

163

urbana concentrandosi sul proprio mondo (intimo) e nello stesso tempo 
confrontandosi con la città e i suoi spazi interstiziali. 

Gli interstizi, soprattutto quelli per noi ancora importanti, sono dun-
que destinatari della nostra attenzione, finanche della nostra passione, 
sebbene, quando svaniscono, possiamo sempre rifugiarci nel privato per 
ritrovare l’intimità perduta; cioè in uno spazio che dominiamo interamen-
te, dove nessuno, o quasi, può dettare legge, se non noi stessi. Perrot (2011: 
85) nel suo libro su La storia delle camere, afferma che «l’aumentare della 
folla e la pressione crescente delle masse hanno come corollario il bisogno 
insopprimibile, la ricerca affannosa di uno spazio tutto per sé, a garanzia 
della propria libertà personale». È nella intimità domestica che i soggetti 
possono rinforzare la propria identità rispecchiandosi in oggetti che risul-
tano assimilabili a una sorta di estensione del sé (Sartoretti 2016). Ma tutto 
questo sarebbe però troppo facile e comodo e, soprattutto, nasconderebbe 
un’altra profonda verità: l’uomo non riesce a fare a meno di addomesticare 
anche lo spazio pubblico, di sentirsene parte. Questa tensione, come affer-
ma Benjamin, è ben presente nel flâneur laddove «la città per lui si scinde 
nei suoi poli dialettici. Gli si apre come paesaggio [dunque lo sguardo si 
rivolge all’esterno] e lo racchiude come una stanza [all’interno]» (Benjamin 
2002: 466). È questa, a sua volta, una stanza urbana, un abitare le strade, dove 
egli può abbandonarsi all’immaginazione e dunque, ancora una volta, in-
dugiare sulla soglia tra il privato e il pubblico, il sé e gli altri. E quando i 
suoi pensieri si fanno corpo o oggetti, allora si tramutano in una ruga sulla 
fronte, in una calvizie incipiente, oppure corrispondono a una vecchia sca-
tola di latta nascosta in una valigia sotto un letto, a una stanza particolare 
nella casa dove ci siamo rifugiati per piangere; poi ancora, a scalare, a uno 
spazio pubblico in una città del mondo, in un crescendo che ricorda molto 
da vicino quello del Perec di Specie di spazi (1989).

Certo, per le persone che non hanno casa, per i senza tetto e i segmenti 
più marginali della società, questo percorso salvifico tra privato e pubbli-
co, di andata e ritorno, non è praticabile. Quando casa e spazio pubblico 
corrispondono, certi tipi di interstizi diventano gli unici rifugi possibili e 
in essi si consuma una intimità difficile da proteggere, da nascondere alla 
vista altrui.

Gli interstizi interni

Proviamo dunque a ribaltare la prospettiva e a guardare non come gli 
interstizi si oppongono o integrano i due mondi ma come i due mondi stessi 
ai lati internalizzano gli interstizi. Tanto nelle istituzioni quanto nel mondo 



Giampaolo Nuvolati, La funzione degli interstizi tra spazi pubblici e privati

164

privato amiamo ritagliarci spazi in cui proviamo a mettere in discussione 
le imposizioni. Un cassetto nell’ufficio o nel comò in camera nascondono 
segreti in cui il processo di intimizzazione raggiunge il massimo livello. 
Ma ciò avviene pur sempre nelle quattro prospettive sopra delineate per 
gli spazi pubblici, in termini di raccolta strumentale di oggetti, ora rispon-
denti alle nostre consuetudini più consolidate, ora alle nostre esigenze di 
provare nuove emozioni, o di ribellarci alle regole. In queste nicchie trova 
spazio tutto ciò che non riusciamo ancora a dichiarare pubblicamente e 
che varia dalle fotografie di famiglia fino alle immagini pornografiche in 
un continuum dai poli opposti, ma che sottolineano ed esaltano una soglia 
opponentesi e invalicabile da quel che resta degli altri due mondi – quello 
familiare e quello del lavoro – perché riguarda l’io nel profondo.

Qui si aprono ulteriori prospettive disciplinari, tra cui quelle psicoa-
nalitiche, che non possiamo certo approfondire in questo articolo ma che 
riguardano gli interstizi ancora più intimi dell’anima, tra narrazione co-
sciente della propria biografia e intrusioni interstiziali dal subconscio che 
condizionano la nostra esistenza. Sono questi gli interstizi che potremmo 
considerare come involontari rispetto alla narrazione ufficiale lavorativa e 
familiare di noi stessi, ma che riguardano la parte più nascosta della nostra 
esistenza, segreta forse anche a noi stessi.

Ipotesi di interstizi nei luoghi di detenzione

Il carcere è contesto che amplifica la dimensione interstiziale interna-
lizzata, di una intimità non favorita ma difesa strenuamente. Nella condi-
zione del penitenziario dove la questione intrusiva è estrema, l’interstizio 
è molto prezioso. È il momento per sé tra i due mondi: quello della deten-
zione, del rapporto con l’istituzione e quello a surrogato della famiglia, nel 
rapporto con gli altri detenuti. Negli spazi condivisi del carcere (pubblici 
per modo di dire) – dalla mensa al cortile, dai laboratori alla cappella – di 
nuovo si possono manifestare e riprodurre in un contesto più circoscritto 
e controllato le dinamiche sopra espresse di utilizzo neutrale e strumenta-
le degli spazi, di appropriazione e privatizzazione, di creazione, di ribel-
lione. Come naturale negli interstizi della detenzione i margini di libertà, 
improvvisazione, anonimato sono particolarmente limitati ma pur sempre 
esistenti. Si innesca però a maggior ragione un meccanismo di bambole 
matrioska in cui i processi di intimizzazione non vissuti negli spazi condi-
visi si realizzano nelle singole celle (lo spazio quasi privato) che fanno da 
rifugio, seppur forzato, ai sentimenti e alle emozioni più personali. 

Le dinamiche carcerarie tendono peraltro ad una interiorizzazione mol-



Between, vol. XI, n. 22 (novembre/November 2021)

165

to marcata degli interstizi, fino ad una loro completa smaterializzazione che 
si oppone ad una spazialità inevitabilmente ispezionata del presente ma si 
identifica con dimensioni temporali altre: il ricordo del passato, la speranza 
nel futuro come vie di fuga dalla condizione attuale del detenuto. Un’alter-
nativa a questo sofferente ripiegamento su sé stessi è costituita dalle espe-
rienze interstiziali artistico/culturali e di formazione all’interno e fuori dai 
penitenziari, di interruzione, seppur momentanea, della carcerazione di cui 
oggi esistono molti esempi (Castiglioni ‒ Giasanti ‒ Natali 2019). In questi 
casi i soggetti si riappropriano del proprio corpo attraverso una gestualità 
che rivendica fortemente una fisicità immediata e libera, altrimenti negata.

Considerazioni finali interstiziali

Da quanto esposto nel corso dell’articolo, possiamo dire che l’insieme 
delle pratiche poste in atto negli interstizi corrispondenti agli spazi terzi 
congiuntamente con quelle rinvenibili negli interstizi del primo e nel se-
condo mondo danno vita all’area della intimità come esito della combina-
zione tra sfera privata e pubblica (Fig. 1). In tal senso, gli interstizi agiscono 
come filtri spazio-temporali, definiscono luoghi e circostanze e scandisco-
no i tempi di vita, rendendo unica la nostra esistenza.

Come posso realizzarmi in quanto individuo nella società risponden-
do ai ruoli ma anche salvaguardando la mia unicità/intimità? Come posso 
rispettare le regole e i doveri della sfera pubblica senza rinunciare ai miei 
diritti e desideri privati? Come riesco a combinare i miei istinti più profondi 

12 
 

Considerazioni finali interstiziali 
 
Da quanto esposto nel corso dell’articolo, possiamo dire che l’insieme delle 

pratiche poste in atto negli interstizi corrispondenti agli spazi terzi congiuntamente con 
quelle rinvenibili negli interstizi del primo e nel secondo mondo danno vita all’area 
della intimità come esito della combinazione tra sfera pubblica e privata (fig. 1). In tal 
senso, gli interstizi agiscono come filtri spazio-temporali, definiscono luoghi e 
circostanze e scandiscono i tempi di vita, rendendo unica la nostra esistenza. 

Come posso realizzarmi in quanto individuo nella società rispondendo ai ruoli ma 
anche salvaguardando la mia unicità/intimità? Come posso rispettare le regole e i 
doveri della sfera pubblica senza rinunciare ai miei diritti e desideri privati? Come 
riesco a combinare i miei istinti più profondi di libertà ed espressività con l’insicurezza 
e il pericolo derivante dal mettermi alla prova? In questo processo di riflessività dove 
l’individuo ragiona su sé stesso, i luoghi interstiziali pubblici e privati/istituzionali 
diventano il campo per eccellenza per la ricalibratura continua delle proporzioni tra le 
aspettative della collettività e l’affermazione del sé. 

 
 

Fig. 1 – Dai mondi all’intimità attraverso gli interstizi 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 
 

 
 

Secondo mondo: 
luoghi del lavoro 
e della cura 

Luoghi terzi:  
Luoghi di passaggio/transito 
Luoghi privatizzati 
Luoghi della esperienza 
Luoghi della resistenza 

Filtri 
interstiziali in 
ambiti  
lavorativi 
/d’istituzione  

Filtri interstiziali in 
ambiti privati 
 

Primo mondo: 
luoghi domestici 

Sfera 
dell’intimità 

Filtri interstiziali 
pubblici  

Fig. 1 – Dai mondi all’intimità attraverso gli interstizi.



Giampaolo Nuvolati, La funzione degli interstizi tra spazi pubblici e privati

166

di libertà ed espressività con l’insicurezza e il pericolo derivante dal met-
termi alla prova? In questo processo di riflessività dove l’individuo ragiona 
su sé stesso, i luoghi interstiziali pubblici e privati/istituzionali diventano il 
campo per eccellenza per la ricalibratura continua delle proporzioni tra le 
aspettative della collettività e l’affermazione del sé.

Tracciare conclusioni ovviamente qui non significa rispondere alle 
domande appena esposte, quanto individuare alcune linee di riflessione 
che attraversano questioni di carattere micro, meso e macro. Partiamo dal 
micro, dalla vita quotidiana, all’interno della quale l’interstizio sembra 
trovare una collocazione naturale come spazio specifico che interessa l’a-
gire umano nelle sue varie declinazioni. Al soggetto privatizzato che gode 
degli interstizi è inevitabile associare il soggetto politicizzato che difende 
gli stessi dai processi di erosione oppure, al contrario, lotta per conqui-
starli. La velocità crescente con cui le nostre città cambiano richiede pause 
di riflessione e di impegno nel rapportarsi agli interstizi. Questi ultimi 
conservano una rilevanza simbolica determinate anche per il benessere 
degli individui e come tali possono essere oggetto di contesa. Passando 
dunque al livello meso, quello della comunità, possiamo aggiungere che la 
tutela degli interstizi presuppone anche un agire collettivo frutto di una 
negoziazione tra le parti nel riconoscere la rilevanza di certi luoghi. In altri 
termini, utilizzando una formula ossimorica, si può dire che l’interstizio 
deve essere occasione di una intimità condivisa, di una qualche forma di 
mescolanza che giustifichi la sua importanza sociale e culturale. Infine, il 
livello macro chiama in causa gli attori istituzionali, politici, economici a 
varia scala, dal locale al globale, che prendono decisioni in merito alla so-
pravvivenza o alla cancellazione degli interstizi. I processi di riqualifica-
zione urbana, di gentrificazione dei quartieri sembrano propendere per una 
estetizzazione standardizzata degli spazi e una sostanziale controllabilità 
degli stessi, che lasciano poco margine alle cicatrici del tessuto urbano, ai 
suoi anfratti, alle sue deviazioni, macerie, rovine: dunque, così facendo, 
negano anche gli interstizi.

La rapidissima cancellazione delle macerie simbolo di una modernità 
in continuo decadimento sembra spiazzare il fascino anacronistico delle ro-
vine stesse (Augé 2004). Le unghie del progresso le raschiano rapidamente 
per lasciare lo spazio a nuove costruzioni. Eppure, come osserva Jackson 
(1980), esiste una necessità delle rovine. Affinché una città o un quartiere 
che ha perso la propria identità possa rinascere, deve prima morire. Le ro-
vine ci ricordano il tempo passato, ne sono testimonianza proprio nel loro 
naturale imputridirsi. Così facendo mantengono uno spirito autentico, lon-
tano da fastose e innaturali celebrazioni in cui la distruzione e ricostruzione 



Between, vol. XI, n. 22 (novembre/November 2021)

167

degli interstizi diventa spesso una operazione di estetizzazione dei luoghi 
in chiave eminentemente e falsamente pittoresca. Facile è qui richiamare la 
figura dell’Angelus Novus dipinto da Klee e interpretato da Benjamin (1995). 
L’angelo vorrebbe soffermarsi sulle macerie della storia ma il vento del pro-
gresso si impiglia nelle sue ali e lo spinge oltre. Un maquillage insistente 
dello spazio, una chirurgia estetica invasiva, una reiterata igienizzazione lo 
privano dei suoi tratti più autentici. Alla polvere non è più nemmeno data la 
possibilità di posarsi sulle cose che invecchiano e vengono presto sostituite 
(Peregalli 2010). Non c’è futuro per l’interstizio rifugio di corpi e significati 
demodé, per un’insegna di cinema arrugginita e traballante che genera sospi-
ri e nostalgia, per un malandato negozio di alimentari sotto casa incapace di 
sostenere la concorrenza di un centro commerciale fuori porta.

L’imperfezione degli interstizi viene dunque disprezzata e così pure 
risulta trascurata la reinterpretazione e rivisitazione in chiave personali-
stica dei luoghi; altrettanto vale per i percorsi di introspezione esistenziale 
maturati nei luoghi pubblici, mentre ad essere gradita è l’uniformità delle 
condotte e dei circuiti frequentati, così come la trasparenza delle città vetri-
ne (Amendola 2006): le città dei negozi, ma anche degli uffici e degli edifici 
residenziali dalle pareti di vetro, delle strade ampie e dritte, in una pro-
spettiva razionalista che vede nei labirinti, nelle immagini difettose, nelle 
penombre, nei luoghi appartati fonti di rischio e pericolo imprevedibile, di 
ostilità individuale e conflittualità di gruppo. Non a caso i grandi boulevard 
della Parigi haussmanniana nascono proprio per dare un ordine alla città, 
cancellandone gli interstizi costituiti dai quartieri di conformazione ancora 
medioevale dove potevano annidarsi i rivoltosi durante il secondo impero 
di Napoleone III. Molte architetture più recenti – in particolare quelle pro-
mosse dall’International style di Le Corbusier, Walter Gropius e altri rappre-
sentanti del Bauhaus – tendono a disporsi in un ordine e con fattezze che 
garantiscano l’affermazione razionale della città. Al contrario l’interstizio è 
per definizione una falla, un varco nascosto nel sistema che ne determina 
una discontinuità. La bellezza dell’interstizio consiste nella provocazione 
che esercita proprio nei confronti delle regole assodate del bello e della 
compostezza, sta nelle sue contraddizioni, nelle sue stravaganze. 

Questi aspetti di rifiuto dell’ordine costituito, di critica alle norme ov-
viamente si amplificano quando declinati rispetto alle circostanze di deten-
zione, dove la negazione dell’interstizio è la ragione stessa della pena. In 
generale, le istituzioni totali rappresentano i contesti dove più raramente si 
possono creare circostanze di intimizzazione degli spazi collettivi, proprio 
perché vi si esercitano forme di controllo pervasive che riducono fortemen-
te i margini di libertà e di personalizzazione dello spazio.



Giampaolo Nuvolati, La funzione degli interstizi tra spazi pubblici e privati

168

Abbiamo provocatoriamente dato l’aggettivo di interstiziali a queste 
conclusioni solo per ribadire che il tema degli interstizi non sembra oggi 
sufficientemente esplorato dalle varie discipline che si occupano dello spa-
zio da prospettive diverse. L’articolo vuole dunque costituire uno spro-
ne affinché il tema diventi sempre più oggetto di riflessione e di ricerca, 
perdendo in tal modo quella marginalità che oggi viene attribuita agli in-
terstizi come luoghi di risulta, di residualità rispetto ai mondi più spesso 
analizzati. Riprendendo ancora una volta le considerazioni di Oldenburg 
(2001), i luoghi terzi, definiti anche dall’autore americano come great good 
places – e qui estesi ad una categoria ancora più ampia di interstizi – sono 
luoghi fondamentali per le nostre comunità e per i nostri singoli proces-
si esistenziali perché corrispondono a situazioni informali dove si creano 
relazioni inedite con sé stessi e gli altri, contesti dove sparpagliare i semi 
della socialità, che difficilmente attecchiscono in ambienti domestici e di la-
voro, e pertanto meritano una attenzione crescente da parte degli studiosi.



Between, vol. XI, n. 22 (novembre/November 2021)

169

Bibliografia

Amendola, Giandomenico, La città vetrina. I luoghi del commercio e le nuove 
forme del consumo, Napoli, Liguori, 2006.

Augé, Marc, Rovine e macerie. Il senso del tempo, Torino, Bollati Boringhieri, 
2004.

Benjamin, Walter, I “passages” di Parigi (1927-1940), Torino, Einaudi, 2002.
Id., “Tesi di filosofia della storia” (1940), Angelus Novus, Torino, Einaudi, 

1995: 75-86.
Bodei, Remo, La vita delle cose, Roma-Bari, Laterza, 2009.
Bourdieu, Pierre, “Structures, habitus, pratiques”, Le sens pratique, Paris, Éd-

itions de Minuit, 1980: 87-109.
Castiglioni, Ida, Giasanti, Alberto, Natali, Lorenzo (a cura di), Il carcere in 

città. La voce, il gesto, il tratto e la parola, ovvero l’arte come evasione comune, 
Milano, Franco Angeli, 2019.

Chombart de Lauwe, Paul-Henry, Paris et l’agglomération parisienne, Paris, 
PUF, 1952.

Jackson, John, The necessity of ruins, Amherst (MA), University of Massachu-
setts Press, 1980.

Foucault, Michel, Spazi altri. I luoghi delle eterotopie (1964-1982), Milano, Mi-
mesis, 2000.

Freud, Sigmund, 2014, “Lutto e melanconia” (1915), in Metapsicologia, Tori-
no, Bollati Boringhieri, 2014: 125-143.

Horkheimer, Max ‒ Adorno Theodor, Lezioni di sociologia (1956), Torino, Ei-
naudi, 2001.

Lefebvre, Henri, Critica della vita quotidiana (1958), Bari, Dedalo, 1977.
Nuvolati, Giampaolo, Interstizi della città. Rifugi del vivere quotidiano, Berga-

mo, Moretti e Vitali, 2019.
Id., Un caffè tra amici, un whiskey con lo sconosciuto. La funzione dei bar nella 

metropoli contemporanea, Bergamo, Moretti e Vitali, 2016.
Id., L’interpretazione dei luoghi. Flânerie come esperienza di vita, Firenze, Firen-

ze University Press, 2013.
Id., Lo sguardo vagabondo. Il flâneur e la città da Baudelaire ai postmoderni, Bolo-

gna, il Mulino, 2006.
Oldenburg, Ray, Celebrating the Third Place. Inspiring Stories About the Great 

Good Places at the Heart of Our Communities, Boston (MA), Da Capo Press, 
2001.

Id., The Great Good Place: Cafes, Coffee Shops, Community Centers, Beauty Par-
lors, General Stores, Bars, Hangouts and How They Get You Through the 
Day, New York, Paragon House, 1989.



Giampaolo Nuvolati, La funzione degli interstizi tra spazi pubblici e privati

170

Perec, Georges, Specie di spazi (1974), Torino, Bollati Boringhieri, 1989.
Peregalli, Roberto, I luoghi e la polvere. Sulla bellezza dell’imperfezione, Milano, 

Bompiani, 2010.
Perrot, Michelle, Storia delle camere, Palermo, Sellerio, 2011.
Sartoretti, Irene, Intimi universi. Un viaggio attraverso spazi, arredi e vissuti do-

mestici, Milano, Mimesis, 2016.
Sen, Amartya, “Capabilities and Well-Being”, The Quality of Life, Eds. Marta 

Nussbaum ‒ Amartya Sen, Oxford, Clarendon Press, 1993: 30-53.
Sennett, Richard, Il declino dell’uomo pubblico (1977), Bologna, il Mulino, 2006.
Simmel, Georg, “La metropoli e la vita dello spirito” (1903), Immagini dell’uo-

mo, Ed. Charles Wright Mills, Milano, Edizioni di Comunità, 1982: 525-40.
Tönnies, Ferdinand, Comunità e società (1887), Roma-Bari, Laterza, 2011.

L’autore

Giampaolo Nuvolati

È professore ordinario di Sociologia dell’ambiente e del territorio pres-
so l’Università degli studi di Milano Bicocca dove insegna sociologia urba-
na. I suoi temi prevalenti di interesse riguardano la qualità della vita urbana, 
i conflitti tra popolazioni metropolitane residenti e non residenti, la flânerie 
come metodologia di esplorazione della città. Su questi argomenti ha scritto 
numerosi libri e articoli per editori e riviste nazionali e internazionali.

Email: giampaolo.nuvolati@unimib.it

L’articolo 

Data invio: 30/05/2021
Data accettazione: 20/10/2021
Data pubblicazione: 30/11/2021

Come citare questo articolo 

Nuvolati, Gianpaolo, “La funzione degli interstizi tra spazi pubblici 
e privati”, Spazi chiusi. Prigioni, manicomi, confinamenti, Eds. F. Fiorentino – 
M. Guglielmi, Between, XI.22 (2021): 155‑170, www.betweenjournal.it


