
ArcheoArte

2

ArcheoArte. Rivista elettronica di Archeologia e Arte
Registrazione Tribunale di Cagliari n. 7 del 28.4.2010

ISSN 2039-4543. http://archeoarte.unica.it/

Nicoletta Usai

Contributo allo studio dell’architettura romanica in 
Sardegna: la chiesa di Nostra Signora d’Itria a Maracalagonis



ArcheoArte. Rivista elettronica di Archeologia e Arte 
(ISSN 2039-4543)
N. 2 (2013)

Università degli Studi di Cagliari, Dipartimento di Storia, Beni Culturali e Territorio 
Cittadella dei Musei - Piazza Arsenale 1
09124 CAGLIARI

Comitato scientifico internazionale
Alberto Cazzella; Pierluigi Leone De Castris; Attilio Mastino; Giulia Orofino; Philippe Pergola; Michel-Yves Perrin; 
Maria Grazia Scano; Antonella Sbrilli; Giuseppa Tanda; Mario Torelli

Direzione
Simonetta Angiolillo, Riccardo Cicilloni, Antonio M. Corda, Carla Del Vais, Maria Luisa Frongia, Marco Giuman, 
Rita Ladogana, Carlo Lugliè, Rossana Martorelli, Andrea Pala, Alessandra Pasolini, Fabio Pinna

Direttore scientifico
Simonetta Angiolillo

Direttore responsabile
Fabio Pinna

Segreteria di Redazione
Daniele Corda, Marco Muresu

Copy-editor sezioni “Notizie” e “Recensioni”
Maria Adele Ibba

Impaginazione
Nuove Grafiche Puddu s.r.l.

in copertina:
Pinuccio Sciola, Monumento a Giovanni Lilliu. Cagliari, Cittadella dei Musei. Foto: Marco Demuru



- 245 -
ArcheoArte 2013, 2: 245-261 
http://archeoarte.unica.it/
ISSN 2039-4543. 

Contributo allo studio dell’architettura romanica in Sardegna: 
la chiesa di Nostra Signora d’Itria a Maracalagonis*

Nicoletta Usai
Università degli Studi di Cagliari, Dipartimento di Storia, Beni Culturali e Territorio
nusai@unica.it

Riassunto: La chiesa dedicata alla Madonna d’Itria a Maracalagonis è di grande interesse per la sua natura di palinsesto, 
sia relativamente alle vicende storico-architettoniche di cui è stata oggetto, sia per quanto riguarda la sua intitolazione, 
della quale non permane traccia nelle fonti scritte medievali. Questo saggio ha per oggetto la chiesa nella sua interezza, 
a partire dalla sua intitolazione alla Madonna d’Itria, della quale si tracciano in sintesi le origini e l’evoluzione, per poi 
passare all’analisi di aspetti più spiccatamente tecnico-formali. Il contributo, proponendo una serie di confronti con 
altri monumenti compresi nel panorama del romanico sardo, propone alcune ipotesi per una ridefinizione della crono-
logia tradizionalmente attribuita alla chiesa di Nostra Signora d’Itria a Maracalagonis.
Parole chiave: Architettura romanica, Iconografia, Icona, Maracalagonis, Madonna d’Itria

Abstract: The church dedicated to the Madonna d’Itria in Maracalagonis is of great interest for its nature of palimpsest, 
due to its historical and architectural events and to its dedication, of which there is no trace in medieval written sources. 
This paper is about the church in its entirety, starting from its dedication to the Madonna d’Itria, of which the origins 
and the evolution are examined, to move to the analyses of more technical and formal aspects. This contribution, which 
suggests a series of comparisons with other monuments belonging to the Sardinian Romanesque,  try to formulize a 
series of hypothesis regarding the reconsideration of the traditional chronology ascribed to the church of Nostra Signora 
d’Itria in Maracalagonis.
Keywords: Romanesque Architecture, Iconography, Icon, Maracalagonis, Madonna d’Itria 

Introduzione

L’origine e la diffusione del culto per la Madonna 
d’Itria, secondo la maggior parte degli studiosi che si 
sono occupati dell’argomento (vista la vastità dell’ar-
gomento si veda a titolo orientativo Gambella, 2000;  
Piras & Sanna,  2001; Masala, 2008), sarebbe da ri-
cercarsi nella venerazione di un’icona1 raffigurante la 

*  Il presente contributo prende le mosse dagli studi effettuati 
dal dott. Claudio Nonne e confluiti in una conferenza tenuta il 
26 Settembre 2008 presso la chiesa di N. S. d’Itria, organizzata 
dal Comune di Maracalagonis, dall’Associazione Hamara 
e dalla Parrocchia della Beata Vergine Assunta in occasione 
delle “Giornate Europee del Patrimonio”. Al dott. Nonne 
vanno i miei più sentiti ringraziamenti per i preziosi consigli e 
l’indispensabile aiuto. 
1  Le icone sono dipinti realizzati su tavola, generalmente di 
tiglio, larice o abete, che hanno annoverato tra i principali 
centri di produzione, a partire dal IV-V secolo d.C., monasteri 

Vergine col Bambino e attribuita alla mano dell’e-
vangelista Luca (Amman, 1957; Dal Pino, 1963; M. 
Donadeo, 1982; Gharib 1987). L’immagine sacra, 
che oggi risulta scomparsa, sarebbe stata custodita 
per secoli a Costantinopoli ed è nota solo attraverso 
le innumerevoli copie presenti in tutta l’Europa. La 
denominazione Itria, secondo i critici, sarebbe frut-
to dell’abbreviazione del termine greco Odeghètria, 
utilizzato a Costantinopoli dal V al XV secolo, per 
invocare la sacra immagine della Vergine rappresen-
tata in un’icona (Ferrara, 1881; Lo Parco, 1923 pp. 
36-46; Ferrante, 1991 p. 113; Masala, 2008 p. 11).
Proprio Costantinopoli, fondata nel 330 d.C. 

orientali, tra cui quelli del Monte Athos, di Edessa, Salonicco, 
Antiochia e Costantinopoli. Sull’argomento c’è una bibliografia 
vastissima. Si vedano i seguenti testi di riferimento: Donadeo, 
1980; Compagnoni, 1988; Brusatin, 1989; Kitzinger, 1992; 
Lafontaine-Dosogne, 1996 pp. 263-276.



Nicoletta Usai

- 246 -

dall’imperatore Costantino2, fin dalla sua fondazio-
ne fu consacrata alla Madonna (Krautheimer, 1997). 
È noto dalle fonti che proprio nell’attuale Istanbul 
si venerassero numerose icone collocate nelle oltre 
cento chiese dedicate alla Vergine, e fra queste la più 
celebre era appunto quella dell’Odigitria, per tradi-
zione eseguita da San Luca che l’avrebbe realizzata 
quando la Madonna era ancora vivente. 
Il termine greco Odeghètria, scritto anche Hodigi-
tria, Odighitria, Hodighitria, Odegetria, Hodeghe-
tria e soprattutto Odigitria è formato dai vocaboli 
greci odòs, che significa via e Heghètria, conduttrice 
(Lafontaine-Dosogne, 1996 pp. 263-276). La Ma-
donna Odigitria è dunque colei che fa da guida verso 
la via, via raffigurata da Cristo bambino, indicato 
dalla Madre. Nella tipologia classica dell’Odigitria la 
Vergine viene ritratta a mezzo busto con lo sguardo 
fisso sul fedele, con una mano che indica il Bambino 
Gesù seduto sul suo braccio. Egli regge nella mano 
sinistra un rotolo e benedice con la destra. L’identifi-
cazione di questa immagine avviene anche attraverso 
l’individuazione del braccio con il quale la Vergine 
sorregge il figlio. Quando la Madonna sorregge Cri-
sto con il braccio sinistro è detta Aristocratousa, in 
caso opposto, meno usuale, Dexiocratousa (Masala, 
2008 pp. 22-23).
Fonti del VI e VII secolo, tra le quali si ricordano 
Teodoro Lettore (Padri Greci, LXXXVI col.165 a), 
Sant’Andrea di Creta (Padri Greci, XCVII coll. 1301-
1304), San Giovanni Damasceno (Padri Greci, XCV 
col. 363 d), Niceforo Callisto (Padri Greci, CXLVI 
coll. 1061-1062 d, CXLVII col. 42 d-43 a), si dicono 
assolutamente convinte della veridicità della tradizio-
ne che identifica con San Luca l’autore del ritratto 
della Vergine. Niceforo Callisto riporta la notizia di 
un santuario dell’Odigitria, eretto per custodire il 
dipinto e poi affidato ai monaci basiliani, costruito 
presso una fonte ritenuta miracolosa. Qui i basiliani, 
chiamati anche Calogeri o Buoni Vecchi, svolgevano 
la funzione di guida ai ciechi e agli altri fedeli che 
desideravano raggiungere l’immagine sacra e visitare 
il santuario. Da qui il nome Odegon che individua il 
cenobio come “Monastero delle guide”. Ben presto la 
stessa icona custodita all’interno del santuario diven-
ne da “Madonna del monastero delle guide” a Ma-
donna Odigitria, colei che mostra la via (Padri Greci, 
CXLVI coll. 1061-1062 d, CXLVII col. 42 d-43 a).
Nel 726 l’imperatore Leone III promosse una vio-
lenta lotta contro le immagini e i loro cultori. Segui-

2  Costantino concesse la libertà di culto nel 313 d. C. e 
finanziò la costruzione delle prime basiliche cristiane di Roma 
come quelle di San Pietro e San Giovanni in Laterano. 

rono lotte e rivolte tra iconoclasti e iconoduli. Ico-
ne, affreschi, mosaici e manoscritti furono distrutti 
(Benz, 1962). Non si conoscono le sorti dell’icona 
dipinta da San Luca durante questo periodo di crisi. 
Potrebbe essere stata rispettata per la sua importan-
za, oppure nascosta fino al termine della lotta ico-
noclasta. Un effetto visibile del lungo occultamento 
dell’icona può essere stato il fiorire di numerose leg-
gende riguardanti le sorti dell’immagine sacra, ripre-
se poi nel XVI e XVII secolo.
Proprio a questa tipologia appartiene la leggen-
da della traslazione dell’Odigitria a Bari (Garruba, 
1846). Si narra secondo la tradizione che due mona-
ci basiliani, nel corso della lotta iconoclasta, per non 
perdere l’icona tanto venerata l’avessero nascosta 
in una cassa con l’intenzione di inviarla a Roma da 
papa Gregorio III (713-741). I Calogeri si sarebbe-
ro imbarcati dal porto di Costantinopoli. I religiosi, 
sbarcati fortunosamente sulle coste pugliesi a seguito 
di una tempesta, furono poi obbligati dal Vescovo a 
restare in città con l’immagine (Belli D’Elia et al., 
1995). A Messina si racconta che questi monaci fos-
sero stati chiusi nella cassa e buttati in mare da solda-
ti iconoclasti. Volendo individuare elementi di verità 
in queste tradizioni è stato ipotizzato che nell’Italia 
meridionale assieme ai monaci orientali iconoduli 
fuggiti da Costantinopoli, fossero giunte delle copie 
dell’Odigitria (Masala, 2008 p. 40). 
Tali leggendarie tradizioni riguardano anche la Sar-
degna, e in particolare Maracalagonis nel cui nove-
nario del settimo giorno si dice che “nel 718, due 
Calogeri addetti alla custodia del santuario porta-
rono l’immagine miracolosa sul mare, sopra una 
nave e con lacrime, canti e preghiere, supplicarono 
la Madonna per la salvezza della patria. Abbattuta 
dai venti, assorbita dalle onde del mare, miracolo-
samente disparve quella formidabile armata nemi-
ca. Costantinopoli fu salva grazie a Maria” (Piras & 
Sanna, 2001 p. 70). Nel novenario del quarto giorno 
si racconta che due ciechi partirono alla volta di Co-
stantinopoli con la speranza di riacquistare la vista 
grazie alle proprietà taumaturgiche dell’icona di San 
Luca. Lungo il viaggio si smarrirono, ma una forza 
misteriosa li guidò sino a Costantinopoli. Entrati nel 
tempio si inginocchiarono davanti al dipinto e recu-
perarono la vista (Piras & Sanna, 2001 p. 67).

Culto e iconografia della Madonna d’Itria in Sardegna

È stato ipotizzato da parte della critica recente (Ma-
sala, 2008 p. 76) che il culto della Madonna Odigi-



Contributo allo studio dell’architettura romanica in Sardegna: la chiesa di Nostra Signora d’Itria a Maracalagonis

- 247 -

tria in Sardegna sia stato introdotto nel corso della 
dominazione bizantina nell’isola (Boscolo, 1985 pp. 
33, 79-80; Spanu, 1998). Questi avrebbero diffu-
sero i loro culti e devozioni tramite soprattutto la 
presenza dei monaci basiliani nel territorio isolano 
(Cherchi Paba, 1963; Turtas, 1999): dunque oltre al 
culto dei santi venerati in Oriente, questi avrebbero 
diffuso anche quello per la Madonna Odigitria (Piras 
& Sanna, 2001). Da questa venerazione sarebbe poi 
derivata quella per la Madonna d’Itria.
Diversamente altri studiosi, tra cui Giulio Paulis, 
sostengono che sia poco probabile che il culto della 
Madonna d’Itria rappresenti una diretta eredità del-
la Sardegna bizantina (Paulis, 1983 pp. 148-158). 
Questa devozione sarebbe nata in secoli a noi più 
vicini. A sostegno dell’ipotesi basti considerare che 
non vengono citate chiese intitolate alla Madonna 
d’Itria nei documenti del Medioevo sardo (Masala, 
2008 p. 85). Non vi sono inoltre documenti che 
permettano di corroborare l’ipotesi di una diffusio-
ne del culto alla Vergine Odigitria tra VI e VII secolo 
(Masala, 2008 p. 76).
Sarebbe forse più plausibile ipotizzare un’importa-
zione indiretta del culto, forse dall’Italia meridiona-
le, in epoca successiva al Medioevo. In Sicilia, dove 
la Vergine Odigitria assume confidenzialmente l’ac-
cezione di Itria, la prima confraternita con questo 
nome fu fondata a Mazara nel 1538 (Masala, 2008 
p. 55). A Portoscuso la tradizione vuole che la devo-
zione all’Itria sia stata portata dai tonnaroti siciliani. 
Sarebbe dunque possibile immaginare un “percorso” 
che dal sud dell’Italia abbia portato anche in Sarde-
gna, forse già alla fine del XV secolo, il culto della 
Madonna d’Itria (Masala, 2008 p. 101).
Uno dei maggiori centri propulsori della diffusione 
del culto in Sardegna fu Cagliari, dove nel 1601 fu 
commissionato un simulacro della Madonna d’Itria 
non più esistente. Nella chiesa di Sant’Antonio Aba-
te, che oggi ospita l’Arciconfraternita della Madonna 
d’Itria, si trova un quadro che riprende un’iconogra-
fia molto diffusa nell’Italia meridionale: due monaci 
sostengono una cassa da cui emergono la Madonna 
col Bambino (Masala, 2008 pp. 387-393).
L’origine del culto cagliaritano affonda le sue radici 
ancora una volta nella leggenda, secondo la quale alla 
fine del XVI secolo una ventina di schiavi cristiani sa-
rebbero stati liberati dal giogo turco grazie ad accordi 
e scambi tra Mussulmani e la Repubblica di Venezia. 
Navigando verso la patria sarebbero stati sorpresi da 
una tempesta e avrebbero trovato scampo nel porto 
di Cagliari, dove poi avrebbero deciso di rimanere. 
Per ringraziare la Madonna d’Itria, a cui attribuivano 

la loro salvezza, vi avrebbero fondato un oratorio a 
Lei dedicato presso la chiesa di Sant’Agostino3. 
In realtà la diffusione del culto si deve soprattutto ai 
vicini Eremitani Agostiniani che sollecitarono l’isti-
tuzione della Confraternita riconosciuta da Paolo V 
con Bolla del 2 giugno 1607 (S. Agostino e la tradi-
zione agostiniana a Cagliari e in Sardegna).
Oltre a questi furono importanti per la diffusione del 
culto anche i frati Francescani Minori Osservanti (Sec-
chi, 1991-1997), i Gesuiti (Aramu, 1937) e i Merce-
dari (Alberti, 1994 pp. 109-121; Rubino 2000).
Nell’isola sono presenti statue e dipinti che raffigu-
rano la Vergine d’Itria. Tecnica e iconografia sono 
profondamente differenti rispetto a quelle che si 
riferiscono al prototipo bizantino. I dipinti spesso 
hanno attinenza con gli omologhi siciliani, calabresi, 
liguri e laziali (Masala, 2008 pp. 126-129). Questi 
possono raffigurare una cassa che diventa portantina 
da cui emergono la Madonna con Gesù Bambino 
in braccio. Significativa la presenza dei monaci Ca-
logeri o Basiliani. Sono presenti nello sfondo anche 
paesaggi marini o campestri. 
I gruppi scultorei arrivati fino ai giorni nostri, come 
i dipinti, hanno come antecedenti analoghi esempi 
di ambito meridionale e ligure (Masala, 2008 pp. 
126-143). Vi si raffigurano quattro personaggi, più 
raramente tre o due a causa di furti, danneggiamenti 
o mancata comprensione del modello e conseguente 
errore di esecuzione. Vi è rappresentata la Madon-
na in piedi che sorregge sul braccio il Bambino, un 
personaggio dalla pelle chiara e un personaggio dalla 
pelle scura (Masala, 2008 p. 135).
Le lodi sacre cantate dai sardi sin dai tempi antichi 
(gosos) presentavano la Madonna d’Itria come folgo-
ratrice dei turchi che spesso razziavano le coste dell’i-
sola. La Madonna, secondo la tradizione, interveni-
va di frequente con prodigiose liberazioni di schiavi, 
favorendo la conversione dei turchi al cristianesimo 
(Dore, 1983 pp. 158-159; Monne, 1995 pp. 171-
172; Masala, 2008 pp. 272-273).
Forse a questa devozione si ricollega l’iconografia 
della statuaria lignea, che rimanda alla liberazione 
di uno schiavo cristiano: il padrone turco si rifiuta di 
accettare il suo riscatto e la notte, temendo che ven-
ga liberato, lo tiene chiuso a chiave in una cassa sulla 
quale, per essere ancora più sicuro, dorme lui stesso. 
Lo schiavo, disperato, invoca la Madonna d’Itria che 
esaudisce la sua richiesta facendolo tornare libero in 
patria e convertendo il padrone.

3  Nel 1881 l’Arciconfraternita si trasferì nella chiesa di 
Sant’Antonio Abate donando l’oratorio al municipio e questo 
all’Asilo di Marina e Stampace.



Nicoletta Usai

- 248 -

La maggior parte dei simulacri della Madonna d’I-
tria presenti in Sardegna è costituita da sculture li-
gnee policrome del XVII-XVIII secolo che raffigura-
no la Madonna in piedi col Bambino in braccio che 
con una mano regge il mondo e con l’altra benedice 
(Scano, 1991). Più in basso si nota lo schiavo cristia-
no liberato, scalzo e con la tunica, a volte in piedi 
altre inginocchiato, con un braccio sollevato verso la 
Vergine che gli porge la mano, e il viso felice verso 
i fedeli. Il padrone turco convertito, su moru, è raf-
figurato con turbante, manto e gambaletti alla sini-
stra della Madonna. Di solito questi è in ginocchio 
nell’atto di invocare il perdono nel momento della 
folgorazione operata dalla celeste visione: un braccio 
è allungato con la mano aperta mentre l’altro tiene 
la scimitarra (Masala, 2008 p. 135). Questo tipo di 
iconografia sembra essere peculiare delle opere d’arte 
isolane e pare non trovare, al momento, riscontri al 
di fuori dell’isola. 
La prima attestazione scritta nella quale si parla della 
realizzazione di una statua della N. S. d’Itria è un 
contratto stipulato a Cagliari nel 1601 tra un privato 
e lo scultore ligure Scipione Aprile (Corda, 1987 p. 
119). Nel gruppo ligneo oggetto del contratto, pur-
troppo scomparso, erano previste le due figure sacre 
e quelle di due vecchi (dos vells).
La trasformazione dei due Calogeri o “buoni vecchi” 
nei personaggi del padrone moro e dello schiavo cri-
stiano potrebbe essere stata causata anche dalle ansie 
del periodo, oltre che da una non comprensione del 
modello originale. Solo un trentennio divide la data 
di stipula del contratto in questione dalla Battaglia 
di Lepanto, la cui vittoria fu attribuita alla Madon-
na, nella quale la flotta cristiana sconfisse quella 
mussulmana (Masala, 2008 pp. 142-143). 

La chiesa di Nostra Signora d’Itria a Maracalago-
nis: architettura e confronti

Uno dei centri isolani in cui si individua il culto del-
la Madonna d’Itria è Maracalagonis, ubicata nella 
Sardegna meridionale, nelle vicinanze di Cagliari. 
Le notizie più antiche relative al culto marese risa-
lirebbero, secondo Cesare Masala, al 1777: a questo 
momento data una delle Respuestas (Archivio Storico 
Diocesano di Cagliari, Respuesta (1777-1778), I, p. 
120), conservate nell’Archivio Storico Diocesano di 
Cagliari, che il sacerdote del paese diede alla Curia 
citando, tra le chiese filiali, una dedicata alla Vergine 

d’Itria (Secci, 2005 pp. 4-5)4. La festa della Madon-
na d’Itria sarebbe tuttavia documentata a Maracala-
gonis già nel XVII secolo (Farci, 2002 p. 33; Pala, 
2012 p. 30). È del 1842 la notizia che riporta Vitto-
rio Angius secondo cui la chiesa è in quel momento 
servita dalla confraternita del Rosario (Angius, 1842 
pp. 133-138). 
La chiesa marese (Serreli & Concas, 1998 pp. 393-
401; Serreli, 2005a pp. 58-75) sorge nell’abitato a 
breve distanza dalla parrocchiale dedicata alla Beata 
Vergine Assunta (Serreli, 2005b pp. 76-91), nella 
quale sono ancora visibili porzioni dell’originario 
edificio romanico consacrato nel 1237 (Spano, 1864 
pp. 45-50)5. La chiesa, restituita nella sua fase di im-
pianto alla seconda metà del XIII secolo sulla base 
dell’analisi formale (Coroneo, 1993 p. 248; Pala, 
2012 p. 30), si presenta come un monumento di 
grande interesse per la sua natura di palinsesto, sia 
relativamente alle vicende storico architettoniche, 
sia per quanto riguarda l’intitolazione. 
La villa di Mara, tra le più popolose della zona, è 
citata in alcune fonti medievali. I monaci vittorini 
(Boscolo, 1958) arrivati dopo la metà dell’XI secolo 
nella parte meridionale dell’isola, possedevano varie 
pertinenze nei dintorni, tra cui quelle di San Lusso-
rio e Silly a Mara (Baratier, 1959; Serreli & Concas, 
1998). Una chiesa di Sancti Luxurii de Mara (An-
gius, 1842 pp. 133-138)6 viene citata in una do-
nazione ai Vittorini del 1119 (Codex diplomaticus 
Sardiniae, doc. XXIV pp. 196-197). Non vi sono 
invece citazioni, nelle fonti medievali, che parlino 
della chiesa di Nostra Signora d’Itria. Altri edifici 
romanici dell’isola oggi hanno l’intitolazione alla 
Vergine d’Itria, ma in nessun caso la situazione rical-
ca quella originaria. La chiesa campestre di Guasila, 
infatti, prima del XIX secolo era nota come S. Maria 
di Bangio (seconda metà del XIII secolo) perché il 
sito su cui sorge corrisponde alla villa Banzo de Liri 
/ Banxo de Niri, documentata dal 1219 (Coroneo, 
1993 p. 236). Anche la chiesa della Madonna d’Itria 
di Gesico ha acquisito questo titolo solo nell’Otto-

4  Le Respuestas erano le risposte ad una sorta di questionario, 
Los interrogatorios, che il Vicario Generale della diocesi rivolgeva 
a tutte le parrocchie per conoscerne la condizione materiale e 
morale. In particolare si mirava a conoscere, tra l’altro, il nu-
mero delle chiese esistenti con lo stato di conservazione, la loro 
situazione patrimoniale e relativa amministrazione, eventuali 
esistenze di conventi, oratori, confraternite, cappellanie, notizie 
sui parroci e sugli altri ecclesiastici.
5  Così il canonico Giovanni Spano, alla metà del XIX secolo, 
ebbe l’opportunità di leggere nell’iscrizione del perduto archi-
trave del portale principale.
6  Secondo Vittorio Angius la chiesa, distrutta, di San Lussorio 
era ubicata a trecento passi dal paese.



Contributo allo studio dell’architettura romanica in Sardegna: la chiesa di Nostra Signora d’Itria a Maracalagonis

- 249 -

cento. In origine era intitolata a Santa Maria, come 
testimoniato dall’architrave del portale in facciata la 
cui iscrizione riporta anche la data 1305, termine 
ante quem per la fabbrica romanica (Coroneo, 1993 
p. 237). Della chiesa di N. S. d’Itria di Selegas, di 
cui resta parte dei muri perimetrali, si hanno invece 
scarse notizie.
Preso atto del silenzio delle fonti, si potrebbe ipotiz-
zare che anche la chiesa di Nostra Signora d’Itria di 
Maracalagonis, come nei casi di Guasila e Gesico, 
in origine fosse conosciuta più semplicemente come 
Santa Maria. Ipotesi più difficile da seguire sarebbe 
quella dell’identificazione con la chiesa di San Lus-
sorio attorno a cui si sarebbe sviluppato il villaggio 
medievale di Mara. A metà dell’XIX secolo, infatti, 
questa viene descritta in rovina mentre è già attestato 
un edificio dedicato alla Madonna d’Itria (Angius, 
1842 pp. 133-138). Altresì non trova conferma in 
nessun documento la tradizione che vuole la chiesa 
di Nostra Signora d’Itria intitolata precedentemente 
a Sant’Ilario, papa tra il 461 ed il 468 (Coroneo, 
1993 p. 249) e, secondo lo storico Padre Salvato-
re Vidal (1581-1647), originario di Mara (Vidal, 
1645).
L’accesso alla chiesa si effettua attraverso un portale 
realizzato al posto dell’originaria abside, orientata 
verso nord-est (fig. 1). L’attuale ingresso, infatti, pre-
ceduto da un portico voltato a botte, è frutto di un 
intervento degli inizi del XX secolo. Questo fu reso 
necessario dalla vendita dei terreni comunali limi-
trofi alla facciata romanica rivolta a sud-ovest e al 
fianco sud, così come dall’inversione dell’asse litur-
gico con spostamento dell’altare barocco seicentesco 
in controfacciata7. Sull’odierno altare della chiesa è 
collocato un gruppo statuario raffigurante la Vergine 
d’Itria, che segue l’iconografia consolidata nell’isola 
(Farci, 2002; Masala, 2008 p. 438). 
Si sa per certo che l’abside semicircolare esistesse 
ancora nel 1858 (Serreli, 2005a p. 63). A questa 
data risale un progetto del Genio Civile mai realiz-
zato con il quale si pensava di addossare al prospetto 
orientale una parete della nuova casa comunale, poi 

7  Vi sono altri casi di chiesa medievale che abbia subito l’in-
versione dell’asse liturgico. Ad Ussana, nella chiesa binavata di 
San Saturnino, agli inizi del XVIII secolo l’altare fu collocato 
ad occidente e si resecarono le absidi in modo che il prospetto 
orientale diventasse facciata. Nella Santa Barbara di Capoterra il 
fianco settentrionale della chiesa divenne facciata entro il 1739, 
quella originaria fu rinchiusa tra muri moderni e il portale tam-
ponato. L’attuale prospetto nordovest della chiesa ottocentesca 
di Santa Vitalia di Serrenti incorpora la facciata dell’aula roma-
nica mononavata. Cfr. in merito Coroneo, 1993 p. 169, 225, 
239, con bibliografia precedente.

edificata in un’altra zona (fig. 2).
Nel “piano dimostrativo” della chiesa di N. S. d’Itria 
e delle adiacenze si nota non solo la presenza dell’ab-
side, successivamente demolita, ma anche quella di 
una cappella laterale e di un portico realizzato a pro-
tezione dell’ingresso meridionale ancora oggi visibile 
soltanto all’esterno.
Uno degli aspetti più problematici di questo edificio 
è dunque l’individuazione del periodo in cui si rea-
lizzò l’inversione dell’asse liturgico. Un’ipotesi porte-
rebbe a collocare questo intervento agli anni intorno 
al 1778 quando, per far spazio ad un nuovo altare 
maggiore, l’altare barocco dalla parrocchiale venne 
smontato e trasferito nella vicina chiesa di Nostra Si-
gnora d’Itria (Farci, 2002 pp. 45-48; Serreli, 2005b 
pp. 84-85). Forse per non obliterare il catino absi-
dale e per avere una parete d’appoggio più regolare 
si sarebbe potuto ragionevolmente decidere di mon-
tare l’ex altare della Beata Vergine Assunta in con-
trofacciata, privando il prospetto occidentale della 
sua reale funzione trasferita al fianco destro rivolto 
verso la parrocchiale e il centro abitato. Qui si sareb-
be avuto l’ingresso alla chiesa della Madonna d’Itria, 
poi successivamente collocato in luogo del semicilin-
dro absidale. Si spiegherebbe così anche la leggerezza 
con cui l’Amministrazione Comunale fin dai primi 
anni del secolo scorso vendette i terreni davanti alla 
facciata romanica8. Realizzando un ingresso orienta-
le, poi, anche il portale sud poteva essere murato e 
il terreno prospiciente venduto al miglior offerente.
La tesi corrente invece prevede che prima dell’inver-
sione siano stati venduti i terreni confinanti con la 
chiesa, operazione che risale al primo decennio del 
XX secolo9. In questo modo però bisognerebbe im-
maginare uno smontaggio e rimontaggio dell’altare 
nel Settecento, dalla parrocchia all’abside della No-
stra Signora d’Itria, e un nuovo successivo trasferi-
mento dall’abside alla controfacciata. 
L’aula (fig. 3), di dimensioni raccolte10, è scandita 

8  Si ricordi anche che con Regio Decreto n° 1195 del 20 mag-
gio del 1928 il Comune di Maracalagonis fu soppresso e aggre-
gato a quello di Sinnai. La situazione fu sanata solo nel 1946, 
con D.L. Luogotenenziale n° 121 del 24 gennaio. 
9  Nel 1900 il comune cede la piazza antistante, un’area di 
409, 20 mq, alla casalinga Elena Puddu per 300 lire. Si perde 
dunque la relazione spaziale con la piazza della parrocchiale. Il 
monumento è inglobato nelle pertinenze di una casa privata. I 
documenti sono contenuti nell’Archivio Comunale di  Maraca-
lagonis. Cfr. Archivio Documenti Soprintendenza BAPPSAE di 
Cagliari (d’ora in poi A. D. S. CA), Faldoni 6-175-A e 6-175-A-
1, Chiesa di Sant’Ilario o N. S. d’Itria.
10  Interno 8 x 12 m; esterno (escluso il portico) 9,25 x 13,30 
m; spessore dei muri perimetrali 60-65 cm; larghezza della 
navata centrale 3,25 m; larghezza delle navate laterali 1,95 m; 



Nicoletta Usai

- 250 -

in tre navate da sei tozze colonne monolitiche di 
spoglio in marmo, granito e pietra calcarea. Le basi, 
eccetto la prima a sinistra rispetto all’ingresso attua-
le, sono nascoste dal pavimento moderno. Nella re-
lazione di scavo seguita alle indagini archeologiche 
condotte nel 1992 da Donatella Salvi si legge che 
le colonne poggiavano su blocchi probabilmente di 
spoglio (D. Salvi, 1994 pp. 458-459)11. 
Le quattro arcate a tutto sesto realizzate, come il re-
sto dell’edificio con conci calcarei di media pezzatura 
perfettamente squadrati, scaricano il peso dei muri 
alti della navata sulle colonne, sormontate da capi-
telli tronco-piramidali, e sulle mensole delle lesene 
dei contro-prospetti (Coroneo, 1993 p. 248). Uni-
che concessioni ai motivi decorativi sono costituite 
da due protomi antropomorfe con bassi copricapo 
cilindrici che guardano verso la navata principale 
dagli spigoli del capitello-pulvino della prima colon-
na a sinistra. Il lato rivolto verso la navata presenta 
anche un leggerissimo bassorilievo la cui interpreta-
zione è resa difficile dalla consunzione della pietra. 
Alcuni studiosi hanno identificato questi volti con 
quelli dei committenti della chiesa, anche in virtù 
della loro collocazione in una posizione di partico-
lare rilevanza, corrispondente un tempo alla zona 
presbiteriale (Serreli & Concas, 1998 pp. 398-399). 
Le navate laterali hanno copertura lignea a falde 
mentre quella della navata centrale è costituita da 
venticinque capriate molto ravvicinate tra loro le 
cui travi poggiano su mensole decorate con ornati 
di tipo geometrico, fitomorfo e zoo-antropomorfo 
(Serreli & Concas, 1998 pp. 398-399; Pala, 2012 
pp. 29-46). È possibile individuare un variegato 
repertorio di motivi, tra i quali si segnalano moda-
nature, scanalature, croci, scacchiere, piante, foglie 
dalla cima ricurva, un pesce, una mano aperta, un 
braccio con il pugno chiuso e un altro con la mano 
benedicente, un busto umano (fig. 4). Anche mo-
naci e saette, che alternano due schemi compositivi 
diversi, sono intagliati in modo da creare una vivace 
decorazione.
Questa è certamente la parte più interessante dell’e-
dificio, soprattutto in considerazione dell’esiguità di 
esempi isolani di copertura lignea integra che possa 

diametro medio delle arcate 2,50 m; spessore medio dei muri 
alti della navata centrale 42 cm.
11  Nella stessa occasione vennero rinvenuti lacerti del pavimen-
to medievale in cocciopesto, l’ingombro del primitivo presbite-
rio, sepolture all’interno della chiesa ma anche fosse al di sotto 
delle fondazioni romaniche, quindi precedenti all’edificio attua-
le. Per quanto riguarda i materiali ceramici trovati essi compren-
dono maiolica arcaica pisana e ceramica spagnola databili tra la 
fine del XIII e la prima metà del successivo.

in via ipotetica farsi risalire al medioevo. Tra questi 
si ricorda la chiesa di San Giuliano di Selargius, che 
conserva rade capriate con intagli tardo romanici 
(Coroneo, 1993 p. 176, con bibliografia precedente; 
Cannas, 2002 pp. 357-377). Al posto del tavolato a 
listelli disposti a spina di pesce presenti a Maracala-
gonis esse sorreggono un più leggero incannucciato. 
Nella navata maggiore della chiesa di San Saturnino 
di Ussana la pesante copertura litica fu sostituita, 
forse già nel XIII a causa di un crollo, con un tet-
to ligneo a capriate anch’esse intagliate (Coroneo, 
1993 p. 169). Altro ambito e altra collocazione cro-
nologica è da attribuire alle capriate policrome e alle 
mensole lignee intagliate presenti, non nella posizio-
ne originale, nelle chiese oristanesi di Santa Maria 
Maddalena a Silì e di Santa Chiara, da inquadrare 
all’interno di un gruppo di chiese erette ex novo nel 
giudicato d’Arborea, che presentano dati formali an-
cora relativi alla prassi costruttiva di marca toscana, 
ma con modifiche sostanziali nell’icnografia che pas-
sa da mononavata con abside semicircolare a mo-
nonavata con presbiterio quadrangolare (Coroneo, 
1993 p. 272; Pala & Usai, 2009 pp. 19-42).
A destra dell’attuale ingresso è presente un’acqua-
santiera realizzata con la sovrapposizione di un ba-
cile circolare ad un frammento di colonna. Analoga 
composizione si può notare presso la soglia princi-
pale del San Salvatore di Sestu, così come in altre 
chiese romaniche dell’isola. Nella muratura del con-
troprospetto orientale della chiesa marese è ancora 
perfettamente leggibile l’arco absidale (fig. 5). 
Una prassi costruttiva consolidata nell’ambito del-
le chiese romaniche della Sardegna, specie quelle di 
dimensioni minori, prevede pianta a navata unica, 
prevalentemente con copertura in legno (Coroneo, 
2005 p. 7). L’icnografia trinavata è tipica delle cat-
tedrali e delle chiese più importanti12. Per quan-
to riguarda le chiese minori, nell’arco cronologico 
compreso tra la fine dell’XI secolo e il primo quarto 
del XIV si possono far rientrate in questa tipologia 
soltanto le chiese di San Giorgio di Decimoputzu, 
Santa Maria di Olmedo, San Salvatore di Sestu, San 
Lussorio e San Giuliano di Selargius, la Beata Ver-
gine Assunta e la Nostra Signora d’Itria di Maraca-

12  Si pensi, per l’XI-XIII secolo, alle chiese di San Saturnino di 
Cagliari, Sant’Efisio di Nora, San Giovanni di Sinis, San Pietro 
extramuros di Bosa, Santa Maria del Regno di Ardara, Santa 
Giusta del paese omonimo, San Simplicio a Olbia, Sant’Antioco 
di Bisarcio a Ozieri, San Pietro di Sorres a Borutta, San Ni-
cola di Silanos a Sedini, Santa Maria di Uta, San Giovanni di 
Viddalba, Santa Maria di Paulis a Uri, Santa Maria di Tratalias, 
San Pietro di Suelli, San Pantaleo di Dolianova, Santa Maria di 
Castello a Cagliari e Santa Maria di Oristano.



Contributo allo studio dell’architettura romanica in Sardegna: la chiesa di Nostra Signora d’Itria a Maracalagonis

- 251 -

lagonis, San Giovanni a Settimo San Pietro, Santa 
Maria della Neve di Villamassargia, San Pantaleo di 
Martis e Santa Maria di Guspini.13

La chiesa di Nostra Signora d’Itria presenta una pian-
ta (fig. 6) quasi perfettamente sovrapponibile a quel-
la del San Giuliano di Selargius (Serreli & Concas, 
1998 p. 398; Coroneo & Serra 2004 pp. 260-261). 
In entrambi i casi le navate sono separate da tozze 
colonne di spoglio su cui scaricano arcate semicirco-
lari. Le differenze principali, tralasciando i prospetti 
esterni, si riscontrano nei capitelli, a Maracalagonis 
tronco-piramidali e a Selargius soprattutto corinzi, 
di età romano-imperiale e medievale. Le maggiori 
analogie tra i due edifici si riscontrano invece nella 
distribuzione della spazialità interna. Le arcate in-
terne delle chiese del XIII-XIV secolo risultano più 
ampie e danno vita a uno spazio quasi unitario che 
sembra essere il frutto di una sensibilità già gotica 
(fig. 7).
L’antica facciata denuncia già dall’esterno la triparti-
zione dell’aula e l’altezza inferiore delle navate late-
rali rispetto a quella centrale (fig. 8). Il telaio strut-
turale è dato da un alto zoccolo la cui scarpa è ormai 
quasi completamente erosa, larghe paraste d’angolo 
e lesene unite, nella parte alta degli specchi laterali, 
da due tratti di archeggiatura orizzontale (Coroneo, 
1993 p. 248). L’ampio specchio centrale ospita una 
larga luce dalla centina leggermente archiacuta che 
conserva poche tracce della modanatura14 (fig. 9). 
In asse con la luce svettava, in alto, un campanile a 
vela di cui rimane solo il concio d’imposta sinistro, 
mentre al di sotto si apre il portale. Questo ha arco 
di scarico semicircolare con sopracciglio modanato 
che alle estremità poggia su due piccole mensole; 
l’architrave è monolitico a differenza degli stipiti su 
cui poggia attraverso mensole, lisce verso l’esterno e 
modanate verso l’interno.
Le testate delle navatelle, dotate di cornici poco ag-
gettanti lungo gli spioventi, presentano sei archetti 
monolitici per parte poggianti su peducci. Sfugge la 

13  Per approfondimenti sui singoli monumenti si faccia riferi-
mento ai seguenti testi e relativa bibliografia: Coroneo, 1993; 
Coroneo & Serra, 2004. 
14  Secondo alcuni studiosi questa avrebbe sostituito una mo-
nofora o una bifora di dimensioni più ridotte, come quelle dei 
fianchi. Considerando che tra la fine del XIII secolo e il primo 
quarto del successivo si trovano simili grandi finestre archiacute 
nelle chiese di San Pietro dei Pescatori di Cagliari, Santa Maria 
di Mogoro, San Saturno (oggi Madonna delle Grazie) e Santa 
Maria di Valverde di Iglesias, si può supporre che, se sostituzio-
ne c’è stata, questa possa essere avvenuta proprio nella fase più 
tarda del romanico, quella che precede il diffondersi del gusto 
gotico-catalano, arrivato in Sardegna con i nuovi dominatori nel 
secondo quarto del XIV secolo. Cfr. Coroneo, 1993.

logica del ritmo compositivo. A sinistra si alternano 
archetti a doppia ghiera, semicircolare all’interno e 
archiacuta all’esterno, con piccolo lobo in rilievo e 
archetti sempre a doppia ghiera ma trilobata. Gli ar-
chetti più esterni della facciata oggi sono illeggibili 
a causa dell’inserimento di piastre metalliche inse-
rite durante i restauri degli anni ‘90 per evitare il 
distacco del muro occidentale, rilevato nell’analisi 
della struttura prima dell’inizio dei lavori15. A destra 
gli archetti sono tutti a doppia ghiera semicircolare 
all’interno e archiacuta all’esterno. Nei due centrali 
si nota ancora il lobo in rilevo e una particolare de-
corazione con sei incavi a sesto acuto. I peducci, pur 
se consumati, presentano modanature, foglie ricurve 
e un piccolo rotolo.
Gli archetti richiamerebbero, secondo parte della 
critica, il gusto diffuso in varie parti dell’isola dalle 
maestranze attive nella seconda fase costruttiva della 
chiesa di Santa Maria di Bonarcado (1242-68) (Co-
roneo & Serra, 2004 pp. 139-147) e nell’ultima del 
San Pantaleo di Dolianova (1261-89) (Coroneo & 
Serra, 2004 pp. 221-231). Queste maestranze de-
finite genericamente “arabeggianti” avrebbero fatto 
conoscere anche ai lapicidi isolani lesene “a soffietto 
o a fisarmonica” e archetti che si aprono al colmo con 
minuscolo lobo (Serreli & Concas, 1998 p. 396). Gli 
archetti a doppia ghiera della Nostra Signora d’Itria 
sembrano riproporre il modello offerto dai fianchi 
della vicina parrocchiale, dove la fattura è evidente-
mente molto più accurata. Quelli con lobo in rilievo 
trovano corrispondenza nelle facciate di Santa Lucia 
di Monastir e del Sant’Efisio di Quartucciu. Stessi 
rimandi, con l’aggiunta del San Pietro di Ponte di 
Quartu Sant’Elena e della Santa Margherita di Ossi 
si possono fare per l’alternarsi di conci diversamente 
sagomati (Coroneo, 1993 p. 236, 137, 135, 191). 
Viceversa per quanto riguarda le lesene (fig. 12), 
queste sembrano lontane dai prototipi di Bonarcado 
e Dolianova. Se la chiesa di San Gemiliano di Sestu, 
ad esempio, presenta conci lavorati quasi allo stesso 
modo rispetto alle membrature di rinforzo delle due 
grandi fabbriche, a Maracalagonis il risultato è dato 
dalla giustapposizione di elementi eterogenei tra cui 
anche conci con motivi decorativi incavati ripetuti 
più volte, un archetto monolitico a doppia ghiera 
semicircolare e, ovviamente, piccoli blocchi scanalati 
per il lungo che danno l’idea del motivo “a fisarmo-
nica”.
La facciata tripartita della chiesa di Maracalago-
nis presenta analogie con altre chiese del XII-XIII 

15  A. D. S. CA, Faldone 6-175-A, Chiesa di Sant’Ilario o N. S. 
d’Itria.



Nicoletta Usai

- 252 -

secolo, mononavate, come San Mamiliano di Sa-
massi, San Pietro di Ponte di Quartu Sant’Elena e 
Sant’Andrea di Gonnesa, o binavate, come il San 
Platano di Villaspeciosa. Maggiori tangenze, però, si 
riscontrano con i prospetti principali di edifici che 
hanno la medesima scansione interna dello spazio 
liturgico. Risalgono al XII le facciate delle chiese di 
Santa Maria di Uta, San Giuliano e San Lussorio di 
Selargius. Più vicina cronologicamente a quella di 
Nostra Signora d’Itria è la facciata della Santa Maria 
di Guspini, molto rimaneggiata, che presentava, ol-
tre all’ancora visibile partito a spioventi archeggiati 
e a quello orizzontale dello specchio centrale, anche 
sette archetti lobati in corrispondenza delle testate 
delle navate minori (fig. 10).
L’analisi dei paramenti esterni si conclude con la 
constatazione che i due fianchi completamente in-
tonacati non presentano nessuna membratura verti-
cale né traccia di archetti, come sarebbe stato lecito 
attendersi visto anche l’esempio offerto dalla vicina 
parrocchiale. 
Per quanto riguarda la parte postica originaria, l’u-
nico elemento che permette di ipotizzare come si 
presentasse l’abside, eliminata dopo il 1858, è l’arco 
interno, preso atto che durante le indagini archeolo-
giche dei primi anni ’90 non è stato possibile rinve-
nire neanche il tracciato a livello delle fondamenta 
(Salvi, 1994 p. 459). 
I confronti più pertinenti, attraverso i quali provare 
a restituire l’abside marese, sembrano potersi istitui-
re con San Giuliano di Selargius (fig. 11), San Gemi-
liano di Sestu, Sant’Antonio di Segariu, San Pietro 
di Villa San Pietro, San Pietro di Villamar o Santa 
Maria di Guasila, se si ipotizza che gli elementi de-
corativi della facciata di Nostra Signora d’Itria, tipici 
dell’ultimo quarto del XIII secolo, caratterizzassero 
tutti i prospetti dell’edificio. 
Se invece si volesse seguire una strada differente, in-
dicata dalla suggestione che comunica l’interno della 
chiesa, cioè quella di uno spazio ancora pienamente 
romanico, si potrebbe idealmente immaginarlo, per 
restare vicini a Maracalagonis, simile a quello delle 
chiese di San Salvatore di Sestu o di Santa Maria di 
Sibiola in agro di Serdiana.
Se ciò che è solo un’ipotesi si potesse verificare, si 
potrebbe individuare una linea di sviluppo dell’ar-
chitettura romanica a Maracalagonis che abbia visto 
in prima battuta l’edificazione della Nostra Signora 
d’Itria, e successivamente quella della parrocchiale 
della Beata Vergine Assunta, edificata nella prima 
metà del XIII secolo. La ripresa della stessa icno-
grafia trinavata, ma con dimensioni doppie rispetto 

alla vicina chiesa intitolata anch’essa alla Madonna, 
potrebbe denunciare la necessità da parte della co-
munità di dotarsi di una chiesa di maggiori dimen-
sioni per poter accogliere al suo interno tutti i fedeli 
di una villa protagonista di un sostanzioso aumento 
demografico.
Ipotizzando un simile scenario si potrebbe ammette-
re un intervento diretto delle maestranze attive nella 
fabbrica dell’odierna parrocchiale, per rinnovare se-
condo il nuovo gusto almeno i prospetti della chie-
sa più antica. Oppure potrebbero essere maestranze 
locali a voler riproporre nella Nostra Signora d’Itria 
la sintesi di un nuovo linguaggio che si era espresso 
ai più alti livelli nella non lontana cattedrale di San 
Pantaleo di Dolianova.

Bibliografia

Alberti, O. P. 1994. Scritti di storia civile e religiosa della Sarde-
gna, Cagliari: Edizioni Della Torre.

Amman, A.M. 1957. La pittura sacra bizantina, Roma: Ed. Pon-
tificium Institutum Orientalium Studiorum.

Angius, V. 1842. Maracalagonis. In G. Casalis, Dizionario geo-
grafico storico statistico commerciale degli Stati di S. M. il re di 
Sardegna, X. Torino: G. Maspero.

Aramu, A. 1939. Storia della Compagnia di Gesù in Sardegna, 
Genova: S.I.G.L.A. 

Archivio Storico Diocesano di Cagliari, Respuesta (1777-1778), 
I, p. 120.

Baratier, E. 1959. L’inventaire des biens du prieuré Saint-Sa-
turnin de Cagliari dépendant de l’abbaye Saint-Victor de 
Marseille. Studi storici in onore di F. Loddo Canepa. Firenze: 
Sansoni, pp. 43-74.

Benz, E. 1962. Teologia dell’icona e dell’iconoclastia. Archivio di 
Filosofia 1-2, 201-202. 

Boscolo, A. 1958. L’abbazia di San Vittore, Pisa e la Sardegna, 
Padova: CEDAM. 

Boscolo, A. 1985. La Sardegna bizantina e alto-giudicale, Sassari: 
Chiarella. 

Brusatin, M. 1989. Storia delle immagini, Torino: Einaudi.
Bux, N. 1995. L’Odegitria nella Cattedrale. Storia, arte, culto, 

Bari: Edipuglia.
Cannas, M. C. 2002. Equites rubentes : le pitture murali del-

la chiesa di San Giuliano a Selargius. Biblioteca francescana 
sarda: rivista semestrale di cultura della Provincia dei Frati 
minori conventuali 10, 357-377.

Cherchi Paba, F. 1963. La chiesa greca in Sardegna, Cagliari: 
Scuola tipografica Francescana.

Codex diplomaticus Sardiniae, a cura di P. Tola, Torino 1861, ri-
stampa a cura di A. Boscolo e F. C. Casula, tomi I-II, Sassari 
1984, I, sec. XII, doc. XXIV, pp. 196-197.

Compagnoni, P. 1988. Il linguaggio dell’icona, Milano: Istituto 
Propaganda Libraria. 

Corda, M. 1987. Arti e mestieri nella Sardegna Spagnola, Caglia-
ri: C.U.E.C.

S. Agostino e la tradizione agostiniana a Cagliari e in Sardegna, 
1987. Cagliari: Litografia A. Trois.

Coroneo, R. 1993. Architettura romanica dalla metà del mille al 



Contributo allo studio dell’architettura romanica in Sardegna: la chiesa di Nostra Signora d’Itria a Maracalagonis

- 253 -

primo ‘300, Nuoro: Ilisso
Coroneo, R. & Serra, R. 2004. Architettura preromanica e roma-

nica, Milano: Jaka Book.
Coroneo, R. 2005. Chiese romaniche della Sardegna. Itinerari 

turistico-culturali, Cagliari: Edizioni AV.
Damasceno, G. Epistola all’imperatore Teofilo. Padri Greci, 

XCV, col. 363 d.
Callisto Xantopulo, N. Storia Ecclesiastica. Padri Greci, CXLVI, 

coll. 1061-1062 d, CXLVII, col. 42 d-43 a.
Dal Pino, A. M. 1963. Iconografia mariana dal secolo VI al XIII, 

Roma: Edizioni Marianum.
Di Creta, A. Venerazione delle immagini sacre. Padri Greci, 

XCVII, coll. 1301-1304.
Donadeo, M. 1980. Le icone, immagini dell’invisibile, Brescia: 

Ed. Morcelliana. 
Donadeo, M. 1982. Icone della Madre di Dio, Brescia: Ed. Mor-

celliana.
Dore, G. 1983. Gosos e ternuras, Nuoro: Istituto Superiore Re-

gionale Etnografico.
Ferrante, P. 1991. La pietà mariana nella diocesi di Agrigento, 

Roma: Edizioni Marianum
Farci, I. 2002. Arredi Sacri dal XVI al XIX secolo. Ori e Tesori. 

Mostra degli Antichi oggetti d’Arte Religiosa della Parrocchiale 
di Maracalagonis, Maracalagonis: Nuova realtà. 

Ferrara, E. 1881. La SS. Vergine d’Itria e la sua arciconfraternita 
in Cagliari: discorso recitato il di 14 giugno 1881 nella ro-
tonda di Sant’Antonio abate da padre Efisio Ferrara, Cagliari: 
Tip. del Commercio.

Gambella, A. 2000. La Vergine Odigitria. Tradizione storico-leg-
gendaria dell’icona di S. M. d’Itria, Cagliari: Istituto superio-
re di scienze religiose.

Gharib, G. 1993. Le icone mariane, storia e culto, Roma: Città 
Nuova.

Garruba, M. 1846. Eoniade della traslazione della miracolosa im-
magine di Maria SS. di Costantinopoli nella città di Bari cele-
brata in questa Cattedrale nel primo martedì di marzo dell’an-
no 1833, II edizione, Bari, tip. dentro la Pietà de’ Turchini. 

Kitzinger, E. 1992. Il culto delle immagini, Scandicci: La Nuova 
Italia.

Krautheimer, R. 1997. Tre capitali cristiane. Topografia e politica, 
Torino: Einaudi.

Lafontaine-Dosogne, J. 1996. Icona. Enciclopedia dell’arte me-
dievale VII, 263-276.

Lettore, T. Storia Ecclesiastica. Padri Greci, LXXXVI, col.165 a.
Lo Parco, F. 1923. Dell’antico titolo dell’Itria o Idria. Atti 

dell’Accademia Pontaniana 53, 36-46.
Masala, C. 2008. Il culto di Nostra Signora d’Itria in Sardegna. La 

storia, le tradizioni, le località, Cagliari: Aìsara.
Monne, L. 1995. Onifai tra passato e presente, Nuoro: La poli-

grafica Solinas. 
Pala, A. & Usai, N. 2009. L’utilizzo delle nuove tecnologie a ser-

vizio della ricerca tradizionale: il caso della chiesa e mona-
stero di Santa Chiara ad Oristano. Dipinti e sculture lignee 
medievali. Annali della Facoltà di Lettere e Filosofia dell’Uni-
versità di Cagliari, n.s. XXVI, LXIII, 19-42.

Pala, A. 2012. Il tetto ligneo della chiesa romanica di Santa 
Maria d’Itria a Maracalagonis: elementi e decori. Porticvm. 
Revista d’Estudis Medievals IV, 29-46.

Paulis, G. 1983. Lingua e cultura nella Sardegna bizantina. Testi-
monianze linguistiche dell’influsso greco, Sassari: L’Asfodelo. 

Piras, A. & Sanna, A. 2001. Il culto della Vergine d’Itria a Vil-
lamar. I più antico culto mariano dall’oriente ai paesi della 
Sardegna, Cagliari: Aipsa.

Rubino, A. 2000. I Mercedari in Sardegna (1335-2000), Roma: 
Istituto Storico dell’Ordine della Mercede.

Salvi, D. 1994. Maracalagonis (CA), S. Ilario, 1992. Archeolo-
gia medievale: cultura materiale, insediamenti, territorio 21, 
458-459.

Scano, M. G. 1991. Pittura e scultura del ‘600 e del ‘700, Nuoro: 
Ilisso.

Secchi, G. 1997. Cronistoria dei Frati Minori Cappuccini di Sar-
degna, Cagliari: Curia provinciale Frati minori cappuccini 
di Sardegna. 

Secci, F. 2005. Aspetti di vita sacra e profana a Villasor nella se-
conda metà del XVIII secolo, Villasor: Comune di Villasor. 

Serreli, G. & Concas, K. 1998. Nostra Signora d’Itria, un raro 
esempio di architettura romanico arabeggiante nel Campi-
dano di Cagliari. Quaderni Bolotanesi 24, 393-401.

Serreli, G. 2005a. Chiesa di Nostra Signora d’Itria. Maracalago-
nis. I gioielli dell’architettura religiosa. Storia, restauri e arredi 
dallo stile romanico a quello neoclassico, Dolianova: Grafica 
del Parteolla, 58-75.

Serreli, G. 2005b. Parrocchiale Beata Vergine Assunta. Mara-
calagonis. I gioielli dell’architettura religiosa. Storia, restauri 
e arredi dallo stile romanico a quello neoclassico, Dolianova: 
Grafica del Parteolla, 76-91.

Spano, G. 1864. Antichità di Mara Calagonis. Bollettino Arche-
ologico Sardo X, 45-50.

Spanu, P. G. 1998. La Sardegna Bizantina tra VI e VII secolo, 
Oristano: S’Alvure. 

Turtas, R. 1999. Storia della Chiesa in Sardegna: dalle origini al 
Duemila, Roma: Città Nuova. 

Vidal, S. 1645. Annales Sardiniae. Pars 2, Firenze: Tip. Sarman-
telliana.



Fig. 1. Maracalagonis, chiesa di N. S. d’Itria, ingresso nord-est e facciata del XX secolo (foto C. Nonne).

Fig. 2. Maracalagonis, chiesa di N. S. d’Itria, planimetria e adiacenze nel progetto del Genio Civile del 1858 
(da Serreli, 2005a, p. 65, fig. 3).



Contributo allo studio dell’architettura romanica in Sardegna: la chiesa di Nostra Signora d’Itria a Maracalagonis

- 255 -

Fig. 3. Maracalagonis, chiesa di N. S. d’Itria, interno verso sud-ovest con altare barocco in corrispondenza della controfacciata ro-
manica (foto C. Nonne).

Fig. 4. Maracalagonis, chiesa di N.S. 
d’Itria, copertura linea della navata cen-
trale (foto N. Usai).



Nicoletta Usai

- 256 -

Fig. 5. Maracalagonis, chiesa di N. S. d’Itria, arco absidale (foto C. Nonne).



Contributo allo studio dell’architettura romanica in Sardegna: la chiesa di Nostra Signora d’Itria a Maracalagonis

- 257 -

Fig. 6. Maracalagonis, chiesa di N. S. d’Itria, pianta elaborata da Ercole Escana (da Serreli, 2005a,  
p. 75, tav. III).



Nicoletta Usai

- 258 -

Fig. 7. Maracalagonis, chiesa di N. S. d’Itria, arcata che separa la navata principale da quella settentrionale 
(foto C. Nonne).

Fig. 8. Maracalagonis, chiesa di N. S. d’Itria, facciata romanica (da Coroneo, 1993, p. 248, fig. 142a).



Contributo allo studio dell’architettura romanica in Sardegna: la chiesa di Nostra Signora d’Itria a Maracalagonis

- 259 -

Fig. 9. Maracalagonis, chiesa di N. S. d’Itria, particolare della facciata romanica (foto C. Nonne).

Fig. 10. Guspini, chiesa di Santa Maria, facciata (foto C. Nonne).



Nicoletta Usai

- 260 -

Fig. 11. Selargius, chiesa di San Giuliano, prospetto absidale (foto C. Nonne).



Contributo allo studio dell’architettura romanica in Sardegna: la chiesa di Nostra Signora d’Itria a Maracalagonis

- 261 -

Fig. 12. Maracalagonis, chiesa di N. S. d’Itria, lesena in facciata (foto C. Nonne).




