
ArcheoArte

2

ArcheoArte. Rivista elettronica di Archeologia e Arte
Registrazione Tribunale di Cagliari n. 7 del 28.4.2010

ISSN 2039-4543. http://archeoarte.unica.it/

Damiano Anedda

La scultura decorativa di San Miguel de Escalada: 
plutei, fregi e stucchi



ArcheoArte. Rivista elettronica di Archeologia e Arte 
(ISSN 2039-4543)
N. 2 (2013)

Università degli Studi di Cagliari, Dipartimento di Storia, Beni Culturali e Territorio 
Cittadella dei Musei - Piazza Arsenale 1
09124 CAGLIARI

Comitato scientifico internazionale
Alberto Cazzella; Pierluigi Leone De Castris; Attilio Mastino; Giulia Orofino; Philippe Pergola; Michel-Yves Perrin; 
Maria Grazia Scano; Antonella Sbrilli; Giuseppa Tanda; Mario Torelli

Direzione
Simonetta Angiolillo, Riccardo Cicilloni, Antonio M. Corda, Carla Del Vais, Maria Luisa Frongia, Marco Giuman, 
Rita Ladogana, Carlo Lugliè, Rossana Martorelli, Andrea Pala, Alessandra Pasolini, Fabio Pinna

Direttore scientifico
Simonetta Angiolillo

Direttore responsabile
Fabio Pinna

Segreteria di Redazione
Daniele Corda, Marco Muresu

Copy-editor sezioni “Notizie” e “Recensioni”
Maria Adele Ibba

Impaginazione
Nuove Grafiche Puddu s.r.l.

in copertina:
Pinuccio Sciola, Monumento a Giovanni Lilliu. Cagliari, Cittadella dei Musei. Foto: Marco Demuru



- 199 -
ArcheoArte 2013, 2: 199-221 
http://archeoarte.unica.it/
ISSN 2039-4543. 

La scultura decorativa di San Miguel de Escalada: 
plutei, fregi e stucchi*

Damiano Anedda
Cagliari
damianoanedda@gmail.com

Riassunto: La chiesa di San Miguel de Escalada (León) è uno degli edifici più significativi del panorama altomedievale 
iberico. Tale interesse risiede nelle innovazioni architettoniche relative alla zona orientale dell’edificio, nella scultura 
decorativa distribuita tra plutei, fregi, capitelli e mensole, nella scomparsa iscrizione di consacrazione. Ripercorrendo 
il panorama storiografico, nel presente studio si analizza la decorazione di plutei e fregi e il repertorio figurativo da cui 
probabilmente derivano. Si analizza inoltre la posizione dei plutei in relazione alla liturgia ispanica.
Parole chiave: Scultura decorativa, Alto Medioevo, Mozarabi, Liturgia ispanica, Plutei 

Abstract: The church of  San Miguel de Escalada (León) is considered a very important historical building of Iberia’s 
early Middle Ages and the most ancient surviving mozarab church. Such an interest is due to the missing consecration 
inscription, to the architectural innovations on its eastern part and to the decorative sculpture. After analyzing the his-
toriographical background of this church, this article explores the decoration of friezes and chancel barriers and their 
likely origin. The position of the chancel barriers in relation to the hispanic rite has been analyzed as well.
Keywords: Decorative sculpture, Early Middle Ages, Mozarabs, Hispanic rite, Chancel barriers

“En Escalada la decoración merece un estudio especial.
No hay otra tan rica en iglesias del siglo X, y ella cierra casi 
nuestro ciclo ornamental cristiano de la Edad Media remota”.

 
(Gómez Moreno-Martínez, 1919 p. 155)

La chiesa di San Miguel de Escalada si trova nella 
valle del rio Elsa, a circa 30 chilometri a sud della 
città di León, capitale dell’omonima provincia della 
comunità autonoma di Castilla y León. Si tratta di un 
edificio a tre navate divise da archi a ferro di cavallo 
poggianti su colonne di reimpiego e capitelli riutiliz-
zati o eseguiti ad hoc1. Vi si accede dal lato meridio-

* Studio elaborato nell’ambito dell’assegno di ricerca post 
dottorato sulla scultura altomedievale nella Penisola Iberica, 
finanziato dalla Regione Autonoma della Sardegna tramite il 
programma Master & Back.
1  Per l’analisi dei capitelli di San Miguel de Escalada cfr. 

nale, attraverso un portico sorretto da archi en herra-
dura delimitati da un alfiz2. Una struttura costituita 
da tre arcate su colonne separa la zona riservata alla 
comunità monastica dal quadratum populi. Lo spazio 
sacro ha base quadrata e risulta delimitato da un can-
cel alto3, dall’arco absidale e dai due archi di accesso 

Domingo Magaña, 2009; 2011 pp. 97-99.
2  Per la sequenza costruttiva, l’organizzazione del cantiere e 
le tecniche impiegate nella costruzione della chiesa cfr. Utrero 
Agudo, 2012 pp. 131-134.
3  Questo elemento è costituito da una barriera architettonica 
a forma di trifora. È preferibile la definizione di cancel alto a 
quelle comunemente usate di iconostasi o recinto presbiteriale. 
La voce presbyterium è adatta a indicare le strutture che 
circondano il synthronon, trono episcopale presente nell’abside, 
o anche i banchi rettilinei situati ai lati dell’altare delle chiese 
dell’Illyricum (Godoy Fernández, 1995 p. 55). Presbyterium è 
inoltre un termine limitato ai presbiteri, categoria ecclesiastica 
dedita esclusivamente ad assistere il vescovo, uno spazio dunque 



Damiano Anedda

- 200 -

alle campate orientali delle navatelle. Si tratta dunque 
di un edificio coerente con il IV concilio di Toledo, 
celebrato nell’anno 633 e presieduto da Isidoro di Si-
viglia (Vives, 1963 pp. 186-225), in quanto prevede 
lo schema tripartito ispanico (Arbeiter, 2003 p. 188), 
ovvero spazio architettonico occupato dall’altare nella 
zona orientale, riservato a celebrante e levita, coro4 
in posizione intermedia riservato al resto del clero, 
navata a occidente riservata ai fedeli laici.
Un elemento architettonico simile al cancel alto di 
Escalada era probabilmente presente in origine nel 
primitivo edificio asturiano di Santianes de Pravia. 
Luis Caballero Zoreda, riferendosi a un documento 
risalente al 1638 (Cadiñanos Bardeci, 2006 p. 83) 
in cui si fa riferimento alle opere di “ristrutturazio-
ne” intraprese dal vescovo, ipotizza che i tre piccoli 
archi, demoliti per poi essere sostituiti da un unico 
arco di grandi dimensioni al centro, costituissero un 
cancel alto di tre arcate che separava il transetto dal-
la navata centrale (Caballero Zoreda et al., 2010 p. 
25). Se così fosse, il transetto di Santianes de Pravia 
sarebbe stato simile a quello attuale di San Miguel 
de Escalada. Altri edifici altomedievali nei quali si 
riscontrano canceles alti sono Santa Cristina de Lena 
(Arias Páramo, 2008 p. 246), Saô Giâo de Nazaré 
(Caballero Zoreda et al., 2003) e São Pedro de Lou-
rosa (Almeida Fernandes, 2008 p. 23).
María de los Ángeles Utrero Agudo (2012 p. 132) 
ha evidenziato che alla decorazione della chiesa di 
Escalada parteciparono due gruppi di esperti: uno 
formato da scultori che realizzarono modiglioni, 
capitelli, plutei, mense d’altare e parte dei fregi; un 
altro da stuccatori, artefici dei fregi.
All’interno della chiesa si conservano otto plutei in 
pietra calcarea. Un altro è stato riutilizzato come 
lunetta nel portale aperto all’estremità orientale del 
portico, durante l’ampliamento della chiesa realizza-
to alla fine dell’XI secolo. Questo pluteo è sistemato 
in maniera errata rispetto alle rappresentazioni fito-

esclusivamente cattedralizio. Per di più il termine è del tutto 
assente nelle fonti tardoantiche e altomedievali, in cui appare il 
termine chorus. Nelle chiese monastiche invece, come nel caso di 
San Miguel de Escalada, alle funzioni liturgiche partecipavano 
sia il presbitero sia i cenobiti. Il cancel alto e l’accesso diretto 
dall’esterno dell’edificio alla zona del chorus sono elementi che 
alcuni studiosi (Schlunk 1971; Caballero Zoreda 1988) hanno 
messo in relazione con le chiese monastiche altomedievali della 
Penisola Iberica. Per una puntuale analisi storiografica sulla 
questione cfr. Moreno Martín 2011, pp. 395-399. Per quanto 
riguarda il pluteo la definizione più appropriata sembra quella 
di cancel bajo.
4  Per il dibattito storiografico intorno al termine chorus cfr. 
Puertas Tricas, 1975 pp. 100-102; Godoy Fernández, 1995 pp. 
55-65.

morfe e zoomorfe. Fregi in pietra sono stati collo-
cati lungo l’imposta della calotta dell’abside centrale 
(Utrero Agudo, 2012 p. 132). Lungo la sommità del-
le arcate divisorie, orizzontalmente sopra l’arco absi-
dale e sopra i due archi attraverso cui dalle navatelle 
si accede al transetto sono presenti fregi in stucco.
Secondo la nota iscrizione scomparsa5 l’attuale edifi-
cio sarebbe stato consacrato il 20 novembre dell’anno 
913. Dal testo dell’epigrafe si evince che un gruppo 
di monaci provenienti da Cordova giunsero nel luogo 
in cui sorge l’attuale chiesa e trovarono una piccola 
cappella dedicata a San Miguel, abbandonata e semi-
distrutta. La restaurarono e fondarono intorno ad essa 
un monastero. In seguito avrebbero costruito l’attuale 
edificio a fundamine in un solo anno, poiché l’ipotetica 
chiesa precedente si rivelò poco adatta ad ospitare l’ac-
cresciuta comunità monastica. Grazie a questa iscri-
zione, l’edificio è stato ritenuto fin dal principio del 
XX secolo un monumento cardine per la teorizzazione 
storiografica dell’arte mozarabica da parte di Manuel 
Gómez-Moreno Martínez e la scultura decorativa, in 
esso contenuta, un elemento comparativo fondamen-
tale per la datazione di altri edifici considerati risalenti 
al X secolo. Tale proposta è stata chiarita in partico-
lare nell’introduzione di Iglesias mozárabes (Gómez-
Moreno Martínez, 1919 pp. IX-XXIV). La scomparsa 
iscrizione del 913 e la scultura decorativa della chiesa 
di San Miguel de Escalada sono annoverate tra i car-
dini della storia dell’arte del X secolo nella Penisola 
Iberica (Anedda, 2004 p. 385). Gli scavi archeologici 
realizzati negli anni Ottanta del secolo scorso all’inter-
no dell’edificio da Hortensia Larrén Izquierdo e Luis 
Caballero Zoreda, hanno messo in luce tracce di edi-
fici risalenti ai secoli IV-V. Questi resti però non sono 
stati considerati dai due studiosi parte della piccola 
chiesa “restaurata” dai monaci, menzionata nell’iscri-
zione scomparsa di Escalada. Infatti Larrén Izquierdo 
conclude che “no estamos en condiciones de identificar 
los restos hallados con el primitivo templo o monasterio” 
(Larrén Izquierdo, 1986a p. 507).

Plutei e stucchi nella storia degli studi: ¿bizantinos, 
visigodos, asturianos o mozárabes?

Il dibattito storiografico relativo alla produzione arti-
stica cosiddetta “mozarabica” è caratterizzato da due 

5  Per la problematica relativa all’iscrizione di San Miguel de 
Escalada cfr. Fita, 1897; García Lobo, 1982a; Anedda, 2004; 
Martínez Tejera, 2004; Martínez Tejera, 2005a pp. 17-25; 
Mínguez Fernández, 2007; Bango Torviso, 2008; Rodríguez 
Suárez, 2008.



La scultura decorativa di San Miguel de Escalada: plutei, fregi e stucchi

- 201 -

correnti principali. Da una parte coloro che consi-
derano tali testimonianze derivanti dalla tradizione 
autoctona, romano-bizantino-visigotica. Dall’altra 
coloro che ascrivono questa produzione alla tradi-
zione omayyade orientale, trasmessa in Spagna in 
seguito all’arrivo degli Arabi. Vi sono anche coloro 
che fanno derivare la produzione artistica altomedie-
vale castigliano-leonese dal cosiddetto prerrománico 
asturiano. Il congresso Visigodos y Omeyas. Un debate 
entre la antigüedad tardía y la alta edad media, te-
nutosi a Mérida nel 1999, è stato fondamentale per 
fare il punto sulla questione storiografica relativa alla 
produzione architettonica e scultorea altomedievale 
nella Penisola Iberica6 (Caballero Zoreda & Mateos 
Cruz eds., 2000). Tale dibattito è evidente anche in 
relazione alla scultura decorativa di Escalada.
Già Ambrosio de Morales nel Viage por orden del Rey 
D. Phelippe II a los Reynos de León, y Galicia y Prin-
cipado de Asturias, intrapreso nella seconda metà del 
XVI secolo, pur dichiarando di non aver visitato il 
monumento ma di aver ricevuto una relazione dello 
stesso, cita la chiesa di San Miguel de Escalada, senza 
però far riferimento alla scultura (Morales, 1765 p. 
59). Risco nel volume XXXV di España Sagrada fa 
riferimento al monastero di San Miguel de Esalada, 
riportando l’iscrizione di fondazione, senza tuttavia 
soffermarsi sull’analisi dell’edificio né su quella della 
decorazione (Risco, 1786 p. 311).

La corrente “romano-bizantino-visigotica” e “astu-
riana” nella storia degli studi

Fra i portavoce della tradizione autoctona spicca il 
nome di Vicente Lampérez y Romea, autore della 
Historia de la arquitectura cristiana en la edad media 
según el estudio de los elementos y los monumentos, la 
cui prima edizione fu pubblicata in due volumi negli 
anni 1908-1909 e la seconda in tre tomi nel 1930. 
L’autore considera lo stile generale di plutei, fregi e 
stucchi di Escalada analogo a quello dei frammenti 
visigotici di Mérida e Cordova (Lampérez y Romea, 
1930 p. 239). Dalle pagine del noto architetto re-
stauratore si evince come egli considerasse non solo 
la scultura decorativa, ma l’edificio stesso di origine 
visigotica. La parte principale della chiesa visigotica 
si sarebbe conservata e non sarebbe nient’altro che 
quella esistente tutt’oggi. I monaci cordovesi non 

6  Successivamente sono stati realizzati vari congressi dedicati 
a Visigodos y Omeyas, fra i quali si segnala quello relativo 
alla scultura decorativa altomedievale nella Penisola Iberica 
(Caballero Zoreda & Mateos Cruz eds., 2007).

dovettero far altro che restaurarla, dotandola di co-
pertura e altre opere marginali (Lampérez y Romea, 
1930 pp. 257-258). La stessa proposta sull’origine 
visigotica dell’attuale edificio di Escalada è stata 
recentemente esplicitata da Isidro Bango Torviso 
(2008). Anche José María Balcells nel 1935 metteva 
in relazione la decorazione dei plutei di Escalada con 
la scultura visigotica, “atestiguando con ello su proge-
nie” (Balcells, 1935 p. 534). José Pijoán (1942 pp. 
399-401) e José Fernández Arenas (1972 p. 198) se-
guono la stessa corrente storiografica.
José Camón Aznar apporta una novità nel panora-
ma storiografico relativo alla produzione artistica del 
X secolo in Castilla y León7, considerando questa 
come diretta evoluzione dell’arte asturiana. In riferi-
mento alle lastre di San Miguel de Escalada, afferma 
che “tienen una ornamentación que, estilisticamente, 
continúa la asturiana, con fuertes semejanzas con de-
coraciones italianas del siglo anterior” (Camón Aznar, 
1963 p. 211). D’accordo con Camón Aznar, Vicente 
García Lobo, in uno studio del 1982 dedicato alle 
iscrizioni del monastero di San Miguel de Escala-
da, riferendosi al testo della scomparsa epigrafe di 
fondazione sostiene che la parte della stessa iscrizio-
ne che recita “sub valente sereno Adelfonso Principe” 
sia da interpretare non solo come un contributo da 
parte del monarca asturiano nel donare ai monaci 
cordovesi alcune terre spopolate da colonizzare, ma 
anche “en la cesión de uno de sus maestros de obra para 
que dirigiese los trabajos a la hora de levantar aquellas 
ruinas” (García Lobo, 1982 p. 144). In particolare 
García Lobo, riferendosi ai paralleli messi in eviden-
za da Manuel Gómez-Moreno (1919 pp. 155-157; 
1925 p. 102), rimarca il fatto che diversi motivi 
decorativi presenti in capitelli e plutei di San Mi-
guel de Escalada avrebbero evidenti riscontri nella 
scultura asturiana. Le sculture di Escalada, recanti 
motivi decorativi vicini a quelli delle chiese di Santa 
Cristina de Lena e San Miguel de Lillo, a suo avviso 
non possono essere state realizzate dai monaci cor-
dovesi citati nell’iscrizione, “no familiarizados con los 
usos arquitectónicos y decorativos imperantes entonces 
en el reino asturiano” (García Lobo, 1982b p. 144). 
A conclusioni simili è giunto anche César García 
de Castro Valdés, il quale sottolinea che, mentre 

7  Durante il XVI Congresso Internazionale di Storia dell’Arte 
tenutosi a Lisbona nel 1949, José Camón Aznar presentò un 
nuova lettura dell’arte definita “mozarabica”, sia dal punto di 
vista della nomenclatura, sia da quello teorico. Tale discorso è 
presente negli atti del XVI Congrès International d’Histoire 
de l’Art, Lisboa-Oporto 1949, pp. 106-123. È stato in seguito 
ripubblicato con alcune aggiunte (Camón Aznar, 1963).



Damiano Anedda

- 202 -

il nucleo preromanico asturiano si caratterizza per 
omogeneità architettonica ed eterogeneità scultorea, 
l’architettura altomedievale leonese è eterogenea e la 
scultura decorativa omogenea. Poiché buona parte 
di questa produzione artistica risulta vincolata alla 
corte di Alfonso III e dei suoi figli, specialmente Or-
doño II, l’omogeneità della scultura mozarabica del 
X secolo, secondo García de Castro Valdés, sarebbe 
diretta conseguenza della diffusione di modelli e tec-
niche “divulgati” dalla corte ovetense, nel suo tenta-
tivo di riordino territoriale dell’altopiano leonese e 
della conca del Bierzo. Si potrebbe dunque parlare di 
una scultura asturiana nella valle del Duero, svilup-
patasi tra 890-930, con prolungamenti nei decen-
ni successivi del X secolo (García de Castro Valdés, 
2007 pp. 123-124).
José Manuel Pita Andrade (1975 p. 114) considera 
invece la decorazione scultorea di Escalada l’anello 
di congiunzione tra le forme visigotico-asturiane, se-
tacciate da influenze califfali, e il romanico.
Isidro Gonzalo Bango Torviso già dal 1974, seguen-
do il cammino intrapreso da Camón Aznar, mise in 
luce l’errore della tradizione storiografica in merito 
alla denominazione di arte “mozarabica”8, partendo 
dalla constatazione che quasi tutti i monumenti vi-
sigotici nel X secolo sarebbero stati ancora in buono 
stato e che le popolazioni richiamate dai monarchi 
asturiani a ripopolare il “desierto estratégico” (Bango 
Torviso, 2008 p. 10) nella maggior parte dei casi si 
sarebbero limitati a restaurare tali edifici, senza ne-
cessariamente costruirne dei nuovi. Un caso emble-
matico di questa teoria sarebbe costituito proprio 
dalla chiesa di San Miguel de Escalada.
Recentemente Bango Torviso ha nuovamente analiz-
zato l’edificio. Poiché le indagini archeologiche fin 
qui realizzate non hanno messo in luce la cappella 
di piccole dimensioni menzionata nell’iscrizione, 
conclude che sarebbe logico pensare che, a eccezione 
del portico, “el edificio debería responder en esencia al 
mismo tipo planimétrico que todavía pervive, con in-
troducción de ciertos replanteos en la zona del crucero 
y ábsides” (Bango Torviso, 2008 p. 39). In sostanza 
l’abate Alfonso, una volta giunto da Cordova, avreb-
be trovato lo stesso edificio trinavato che possiamo 
ammirare oggi, e si sarebbe limitato a riordinare la 
chiesa e a collocare un altare per la celebrazione del-
le funzioni liturgiche. Successivamente sarebbe stato 
necessario ampliare lo spazio riservato ai monaci. Le 
opere di “restauro” menzionate nell’epigrafe dunque 

8  Isidro Gonzalo Bango Torviso ha scritto un numero consi-
derevole di saggi riguardo alla “questione mozarabica” (Bango 
Torviso, 2007).

si riferirebbero alla costruzione del cancel alto, al ri-
facimento della zona orientale e del coro. Altra ag-
giunta che fu realizzata nel X secolo fu quella relativa 
alla decorazione scultorea di capitelli eseguiti ad hoc, 
plutei e fregi. Bango Torviso segnala che i modelli 
iconografici vegetali stilizzati arabo-andalusi, con cui 
una parte della tradizione storiografica mette in stret-
ta relazione l’apparato decorativo di Escalada, non 
sarebbero in realtà quelli da cui derivano i temi della 
scultura de repoblación, ma “salta a la vista que lo más 
próximo son obras leonesas datadas en el siglo X que si-
guen exactamente modelos romanos de la misma zona” 
(Bango Torviso, 2008 p. 39). In particolare i motivi 
decorativi e la realizzazione dei plutei corrispondono 
alla plastica tardoromana “que tuvo en tierras leonesas 
muestras tan expresivas que no dejan lugar a la duda del 
modelo” (Bango Torviso, 2008 p. 40).
D’accordo con Bango Torviso, Jerrilynn Denise 
Dodds considera la produzione cosiddetta “mozara-
bica” la diretta continuazione delle tradizioni visi-
gotica e asturiana, ritenendo che la decorazione dei 
plutei “is extremely close” (Dodds, 1990 p. 53) ai ri-
lievi di epoca visigotica.
Ramón Corzo Sánchez considera i plutei di San Mi-
guel appartenenti al “taller bizantino leonés” (Corzo 
Sánchez, 1989 p. 149), la cui scultura sarebbe stata 
realizzata tenendo conto di uno schema geometri-
co classico9, distinto dalla “lacería islámica” (Corzo 
Sánchez, 1989 p. 149), ma con un repertorio icono-
grafico molto vicino a quello delle chiese visigotiche 
di San Pedro de la Nave e di Santa María a Quinta-
nilla de las Viñas (Corzo Sánchez, 1989 p. 90).
Artemio Manuel Martínez Tejera ha pubblicato nel 
2005 una corposa monografia dedicata interamen-
te al templo del monastero di Escalada. Per quanto 

9  Durante il congresso “711: El Arte entre la Hégira y el Califato 
Omeya de al-Andalus”, celebratosi a Madrid tra il 16 e il 18 
novembre del 2011, Iván Pablo López Pérez ha proposto un 
intervento sulla questione delle “influenze bizantine” nella 
produzione scultorea altomedievale ispanica tardoantica e 
altomedievale. Lo studioso ha evidenziato che nel momento in 
cui i ricercatori ottocenteschi prendevano in esame manufatti 
di alta qualità esecutiva relativi al periodo in esame, questi 
venivano immediatamente associati a una “influenza bizantina” 
o “orientale”. Per quanto concerne la scultura decorativa 
ispanica nello specifico, se ritenuta di fattura pregevole essa 
veniva ascritta allo “stile bizantino”. López Pérez (2012) ha 
inoltre ripercorso la lunga tradizione storiografica iberica 
relativa “influenze bizantine”, evidenziando le differenze 
esistenti fra le proposte che si possono ritenere della stessa 
corrente storiografica, tra cui quelle di Schlunk, Palol e 
Fontaine. Ringrazio Iván López per avermi fornito il testo della 
sua relazione, non ancora pubblicato negli atti del congresso, e 
per avermi consentito di leggere parte della sua tesi di dottorato 
ancora inedita.



La scultura decorativa di San Miguel de Escalada: plutei, fregi e stucchi

- 203 -

riguarda la decorazione vegetale dei plutei, a parte i 
paralleli con la lastra proveniente da San Adrián de 
Boñar già evidenziati da diversi studiosi, custodita 
presso il Museo de León e considerata eseguita dal-
la stessa mano “que trabajó en Escalada” (Martínez 
Tejera, 2005a p. 194), individua paralleli sia con gli 
stucchi della residenza dei califfi abbasidi di Samarra 
(Iraq)10 sia con frammenti scultorei relativi ad alcuni 
edifici asturiani11. Pur segnalando che alcuni studiosi 
avrebbero individuato nei motivi dei plutei di San 
Miguel “una cierta relación con lo omeya” (Martínez 
Tejera, 2005a p. 194) e in particolare con le palmette 
di Khirbat al-Mafjar, l’autore indica che non necessa-
riamente gli esemplari di Escalada debbano derivare 
da quelli orientali e che il loro canale di trasmissione 
potrebbe non essere quello omayyade. Individua in-
fatti paralleli, a suo avviso a tratti identici (Martínez 
Tejera, 2005° p. 195), con alcuni frammenti epigra-
fici longobardi datati agli anni 760-780. Uno di que-
sti è custodito a Modena presso il Museo Lapidario 
del Duomo e un altro a Pavia (Romanini, 1992 figg. 
2-8). Riguardo al repertorio faunistico, Martínez 
Tejera indica il parallelo più prossimo dei volatili dei 
plutei di Escalada in quelli scolpiti all’interno del re-
ticolo destro di una lastra emeritense, pur sottoline-
ando che si tratta di un motivo iconografico risalente 
alle prime manifestazioni dell’arte cristiana. Gli stessi 
volatili separati da una palma scolpiti a Escalada e nel 
pluteo proveniente da Boñar, a suo avviso, derivereb-
bero da modelli emeritensi e da quelli di San Pedro 
de La Nave. Per quanto riguarda i singoli elementi 
decorativi che compongono i fregi in pietra e stucco, 
lo stesso Martínez Tejera individua paralleli con mo-
tivi presenti nella metallistica e negli stucchi di tradi-
zione sasanide e islamica, che “bien pudieron llegar a 
la península a través de comerciantes, en telas litúrgicas 
o cartones para ser adoptados […] y reinterpretados en 
nuestros edificios a finales del siglo VII, principio del 
VIII” (Martínez Tejera, 2005a p. 187); tuttavia sem-
bra più propenso a individuare la matrice di questi 
elementi nella Penisola Iberica, in particolare nei fre-
gi emeritensi e nelle decorazioni scultoree di San Pe-
dro de la Nave, Quintanilla de las Viñas, San Pedro 
de la Mata, Idanha-a-Velha, tutti edifici che la storio-
grafia tradizionale considera di epoca visigotica.

10  Nei paralleli con gli stucchi di Samarra, l’autore non specifica 
a quale dei tre stili si riferisca, probabilmente al cosiddetto “Stile 
A” (Ettinghausen & Grabar, 1997 pp. 111-114).
11  Santianes de Pravia, Santa María de Bendones, San Miguel 
de Lillo, San Salvador de Deva e San Martín de Salas.

La corrente “mozárabe” nella storia degli studi

Il termine “mozárabe” deriva dall’arabo mustá rib, 
che significa “arabizzato”12. Come sottolinea Franci-
sco Javier Simonet nel prologo della Historia de los 
mozárabes de España, gli scrittori arabi non avreb-
bero mai utilizzato questo termine per indicare i 
cristiani-dimmíes. Tale denominazione invece è stata 
utilizzata dagli scrittori ispanici medievali. “Nosotros 
creemos que el nombre que nos ocupa nació en Toledo, 
y que los moros toledanos lo dieron al mucho pueblo 
cristiano que entre ellos habitaba, y que, si bien conser-
vando su fe católica, admitió el idioma y muchos usos 
de sus dominadores” (Simonet, 1983 pp. XIII-XIV). 
Lo stesso appellativo risulta essere poco adatto a de-
finire la produzione artistica tra i secoli IX e XI. Non 
è opportuno addentrarsi in tale dibattito tuttora in 
corso. Esiste a proposito una copiosa tradizione sto-
riografica, che ha via via proposto diverse soluzioni 
alternative a tale nomenclatura, quali arte de repo-
blación, fronterizo, de reconquista, de fusión (Camón 
Aznar, 1963; Bango Torviso, 1974; Pita Andrade, 
1975; Martínez Tejera, 2005b). Recentemente Fran-
cisco José Moreno Martín (2011 pp. 103-105) ha 
suggerito di denominare l’architettura monastica 
ispanica altomedievale in base a riferimenti geogra-
fici e cronologici, proponendo esempi quali “archi-
tettura monastica ispanica d’epoca visigotica”, “del 
regno asturiano”, “del regno di León”.
La denominazione di arte “mozarabica” si inserisce 
all’interno della corrente storiografica ottocentesca, 
nella quale l’intento di nominare e classificare la pro-
duzione artistica del Medioevo contribuisce in ma-
niera efficace “alla costruzione delle nuove identità 
nazionali, che nel grande magazzino del Medioevo 
trovano un’inesauribile fonte di immagini, vere o fan-
tasiosamente reinventate, atte a rafforzare la coscienza 
collettiva delle proprie radici” (Zuliani, 2006 p. 16). 
Le stesse espressioni di arte “visigotica” o “asturiana” 
utilizzate per la produzione altomedievale iberica ri-
entrano in questa corrente. Secondo Fulvio Zuliani, 
tale classificazione ottocentesca, ancora oggi ampia-
mente in uso, costituirebbe l’intelaiatura della storia 
dell’arte medievale e sarebbe dipesa in gran parte “dal 
paradigma stilistico-formale” (Zuliani, 2006 p. 16). 
Lo stesso autore infatti si domanda chi sarebbe dispo-
sto, anche se solo per farsi comprendere, a rinunciare 
all’uso di termini quali romanico e gotico.

12  Per un panorama completo sui mozarabi cfr. Aillet, C. 2010. 
Sui monaci cordovesi del IX secolo cfr. Pérez Marinas 2012. Sui 
monaci mozarabi di al-Andalus e del nord peninsulare cfr. Mo-
reno Martín, 2011 pp. 97-103, 120-135.



Damiano Anedda

- 204 -

José Caveda y Nava13 già nel 1848 riconobbe nella 
chiesa di San Miguel de Escalada tratti tipici del-
lo stile “arábigo” (Caveda y Nava, 1848 p. 94). José 
María Quadrado nel 1855 riconobbe nelle decora-
zioni dei plutei di Escalada uno stile “bizantino mas 
bien que árabe” (Quadrado, 1855 p. 378). Ramón 
Álvarez de la Braña (1874 p. 378) considera gli ele-
menti decorativi della chiesa di San Miguel tipici 
“del primer periodo bizantino”. Quest’ultimo studio-
so sembra sia stato il primo ad aver utilizzato per 
l’edificio di San Miguel l’appellativo “mozárabe”, de-
finendolo un “originalísimo modelo de la arquitectura 
árabe-bizantina, que aun con más propriedad pudiéra-
mos clasificar de monumento mozárabe” (Álvarez de la 
Braña, 1874 p. 379).
Tale concetto viene ampliato da Manuel Gómez-
Moreno Martínez (1913, 1919, 1925 pp. 99-160, 
1951), mettendo in risalto ciò che intendeva per 
“arte mozarabe” in particolare nell’introduzione di 
Iglesias mozárabes. Per quanto riguarda l’apparato 
decorativo dell’edificio, già nel 1913 Don Manuel lo 
definisce “una exuberancia decorativa sin ejemplo en 
lo cristiano, desde tiempo visigodo, y que tampoco fué 
igualada en las demás iglesias del propio siglo” (Gómez-
Moreno Martínez, 1913 p. 107). Gli artefici della 
costruzione della chiesa di Escalada si servirono di 
diversi elementi di reimpiego, una volta terminati i 
quali dovettero realizzarne di nuovi in pietra calcarea, 
tra cui capitelli, transenne di finestra, altari, plutei e 
fregi. Gómez-Moreno sostiene che tali materiali sa-
rebbero stati realizzati ad hoc da un solo artefice, con 
un rigore schematico ben conosciuto nella Penisola 
Iberica fin dall’epoca visigotica, praticato su modelli 
bizantini (Gómez-Moreno Martínez, 1919 p. 156). 
Le tracce di colorazione rossa presenti in alcuni ca-
pitelli e fregi, secondo lo studioso granadino fanno 
supporre che, nell’esecuzione, l’artefice si sia ispirato 
alla tradizione andalusa. Questi indizi sarebbero ri-
marcati anche da elementi zoomorfi e fitomorfi qua-
li leoni o decorazioni intrecciate e palmette, propri 
“de simbolismos orientales, pero que hallamos repeti-
dos en obras cordobesas del siglo X” (Gómez-Moreno 
Martínez, 1919 p. 156). Inoltre, la presenza dello 
stucco nella fascia decorata della sommità del recinto 
presbiteriale costituirebbe un elemento ulteriore da 
riferire alla tradizione arabo-andalusa.
Gómez-Moreno accosta a manufatti bizantini i fre-
gi della fascia decorativa che funge da imposta alla 
calotta dell’abside centrale, in particolare riferendosi 
al repertorio fito-zoomorfo scolpito negli avori che 

13  Ringrazio uno dei revisori del testo per la segnalazione.

decorano la legatura del Sacramentario di Berenga-
rio del tesoro del Duomo di Modena (Dolcini & 
Burgalassi, 1997). Se i singoli elementi decorativi 
parrebbero di tradizione cordovese, la composizione 
generale di plutei e fregi di Escalada non ricorda tan-
to opere andaluse, ma le spirali vegetali con volatili 
al loro interno che decorano la chiesa di San Pedro 
de la Nave (Zamora) “en su segunda fase más bizanti-
na” (Gómez-Moreno Martínez, 1919 p. 157; 1925 
p. 104) e un frammento presente nel Museo Ar-
queológico de Asturias, proveniente da San Miguel 
de Lillo (Escortell Ponsoda, 1996 p. 29, fig. 126). 
Metodo di realizzazione e repertorio decorativo di 
plutei e fregi dal punto di vista cronologico coin-
ciderebbero perfettamente con la data di consacra-
zione della chiesa (913) e, insieme alle tre iscrizioni 
utilizzate come lastre d’altare, “con el mozarabismo de 
los monjes constructores” (Gómez-Moreno Martínez, 
1919 p. 159).
Nel Catálogo Monumental de España – Provincia de 
León, lo studioso granadino informa che al Museo de 
León furono affidati altri piccoli frammenti di plutei 
provenienti dalla chiesa di San Miguel (Gómez-Mo-
reno Martínez, 1925 p. 105). Nello stesso museo si 
conservano un modiglione ligneo e resti provenienti 
da varie campagne di scavo curate da Hortensia Lar-
rén Izquierdo e Luis Caballero Zoreda tra gli anni 
1983 e 1987 (Larrén Izquierdo, 1990 p. 237, fig. 
14-9), tra cui un interessante pettine in osso, proba-
bilmente liturgico.
María Elena Gómez-Moreno, nel 1947, scrive che 
le decorazioni dei plutei di Escalada hanno una 
chiara origine arabo-andalusa. Individua una matri-
ce bizantina, non diretta ma giunta attraverso due 
canali, ovvero la scuola visigotica da una parte e il 
contatto diretto con l’arte andalusí dall’altra. I temi 
rappresentati nei canceles sono “los mismos temas 
ornamentales de los tableros decorativos y los marfiles 
árabes, pero muy simplificados y mucho más someros 
y elementales de técnica” (Gómez-Moreno, 1947 p. 
84). Se la Gómez-Moreno considera particolarmen-
te avanzate le varie soluzioni architettoniche adotta-
te nella costruzione degli edifici chiamati “mozarabi-
ci”, definisce al contrario la scultura decorativa dei 
plutei di Escalada un “mero repetidor de lo bizantino 
arabizado” (Gómez-Moreno, 1947 p. 84).
Secondo Josep Puig i Cadafalch gli artisti andalusi 
che avrebbero realizzato plutei e fregi di Escalada, 
abbandonando al-Andalus per le regioni più dure di 
Castilla y León, “cherchaient à reconstituer leur para-
dis perdu” (Puig i Cadafalch, 1961 p. 175).
Nell’anno 1977 Jacques Fontaine pubblicò il secon-



La scultura decorativa di San Miguel de Escalada: plutei, fregi e stucchi

- 205 -

do volume de L’art préroman hispanique, dedicato 
a L’art mozarabe, nella fortunata serie sull’Europa 
romanica curata dalla casa editrice Zodiaque. Alle 
evidenti analogie con la produzione scultorea d’e-
poca visigotica che riscontra nei motivi dei plutei, 
Fontaine associa alcuni elementi fitomorfi quali le 
palmette, che costituirebbero una novità rispetto 
alla tradizione ispanica. Individua nei canceles due 
modi principali di disporre le decorazioni: uno più 
frequente presenta “una stretta simmetria di serie 
verticali intorno a uno stelo assiale” (Fontaine, 1983 
p. 106), un altro una griglia realizzata con motivo a 
doppia cordonatura. Secondo lo studioso mentre la 
prima serie risulta essere in relazione con le decora-
zioni di San Pedro de la Nave e Quintanilla de las 
Viñas, nella griglia si evidenzia una somiglianza con i 
rilievi intrecciati presenti nella decorazione del mim-
bar della grande moschea di Kairouan. I motivi del 
pluteo riutilizzato come lunetta nella parte orienta-
le del portico presenterebbero evidenti paralleli con 
gli stucchi d’epoca omayyade di Khirbat al-Mafjar 
e con alcuni legni scolpiti della moschea al-Aqsa di 
Gerusalemme. Se Fontaine ammette una mancanza 
di paralleli con la produzione scultorea della Spagna 
omayyade, individua i modelli fra Siria e Palestina 
(Fontaine, 1983 p. 106), giunti nella penisola at-
traverso la mediazione africana. Gli elementi nuovi 
presenti nelle decorazioni di Escalada deriverebbero 
dunque dal repertorio omayyade orientale (Anedda, 
2003 p. 161), giunto nella penisola attraverso il nord 
Africa. Ciononostante, gli scalpellini non avrebbero 
rinunciato a “vecchi temi indigeni, come la svastica 
o quella specie di croce di Malta fatta di foglie con-
giunte” (Fontaine, 1983 p. 106). Per quanto riguar-
da i temi decorativi dei fregi, lo studioso francese 
individua una stretta relazione con le sculture degli 
abachi di Quintanilla de las Viñas, in particolare 
nei volatili “banchettanti”, mentre le decorazioni a 
palmetta non avrebbero altri paralleli se non quelli 
di alcune miniature dei Beatos e dello stesso mimbar 
della grande moschea di Kairouan. Leoni e aquile 
possibilmente rimanderebbero ai tessuti sasanidi, 
temi ripresi poi nella tradizione tessile arabo-ispani-
ca (Fontaine, 1983 p. 107). Altri paralleli ipotizzati 
da Fontaine sono quelli con le decorazioni ad arabe-
schi di cui sono ricchi gli avori ispano-arabi.
Sabine Noack-Haley, considerando che gli stessi 
plutei sarebbero stati realizzati per decorare il recinto 
presbiteriale, rileva il ruolo fondamentale ricoperto 
dalla vite in essi rappresentata, non formale ma ico-
nografico, in quanto “forma parte y distingue la zona 
más sagrada de la iglesia, el presbiterio, donde se celebra 

la eucaristía (Noack-Haley, 1987 p. 588)”.
La studiosa tedesca considera la scultura architet-
tonica mozarabica uno stile regionale andaluso tra-
piantato a León, in quanto sarebbe il risultato della 
fusione tra “tradiciones visigodas béticas con corrientes 
islámicas andalusíes” (Noack-Haley, 1987 p. 588). 
Ritiene tale produzione lo specchio della situazio-
ne dei mozarabi di Cordova, vissuti in un ambiente 
culturale islamico nel quale sopravviveva l’eredità di 
alcuni elementi propri della cultura visigotica.

I plutei tra fonti e liturgia ispanica

Alcuni studi sull’organizzazione liturgica degli edi-
fici di culto altomedievali hanno dato grande rile-
vanza al peso che la liturgia ispanica avrebbe avuto 
su progettazione e composizione interna delle chie-
se. Tuttavia, “sólo vale hasta cierto punto aquel viejo 
axioma que pretende etiquetar a la liturgia como factor 
determinante de la arquitectura cristiana” (Arbeiter, 
2003 p. 183). Certamente nel momento in cui si 
progettava un edificio si teneva conto delle esigen-
ze liturgiche. Tuttavia l’utilizzo di elementi mobili o 
fissi polivalenti quali tendaggi e plutei permetteva di 
disporre qualunque architettura all’uso desiderato, 
in quanto simili elementi erano facilmente adatta-
bili a delimitare gli spazi riservati ai vari partecipanti 
alla liturgia. Tendaggi furono fissati nell’intradosso 
degli archi del cancel alto delimitante il coro a Esca-
lada (fig. 1), esempio riprodotto sia nelle miniature 
del X secolo sia in un frammento di pluteo (fig. 2) 
custodito presso il Museo Arqueológico Provincial 
di Cordova (Vidal Álvarez, 2007 p. 39).
È utile inoltre osservare che il tentativo di uniforma-
re la liturgia ispanica in tutte le province del regno 
visigotico, promosso durante il IV concilio di Tole-
do (633), non fu semplice da concretizzare. Il cano-
ne 26 dello stesso concilio prevedeva che i presbiteri 
fossero dotati di una sorta di manuale liturgico con-
tenente gli schemi celebrativi per il conferimento dei 
sacramenti (Godoy Fernández, 1995 p. 40). Gros i 
Pujol e più recentemente González Salinero han-
no sottolineato che il De Ecclesiasticis Officiis (615 
circa) di Isidoro di Siviglia conterrebbe uno dei li-
belli officiales citati nel IV concilio toledano (Gros i 
Pujol, 1976 pp. 144-145; González Salinero, 2006 
pp. 11-12). Nonostante questi schemi celebrativi e il 
possibile tentativo di divulgarli nelle varie province, 
l’unificazione liturgica non fu agevolmente realizza-
ta. Sebbene l’XI concilio toledano (675) prescrives-
se l’osservanza di un solo rito in tutte le province 



Damiano Anedda

- 206 -

(Godoy Fernández, 1995 pp. 40-41), si può dedurre 
che l’uniformità cerimoniale, auspicata durante il IV 
concilio toledano, era ben lungi dall’essere concre-
tizzata alla fine del VII secolo e in quelli immediata-
mente successivi.
La Storia Ecclesiastica di Eusebio di Cesarea narra 
che Paolino, nativo di Antiochia e vescovo di Tiro, 
sostenne la costruzione di una nuova e magnifica 
basilica. Eusebio pronunciò un discorso dedicato 
al nuovo edificio negli anni 315-316, riportato nel 
X libro della Storia Ecclesiastica probabilmente alla 
presenza di Paolino stesso. Achim Arbeiter (2003 p. 
177), in un contributo relativo al rapporto tra litur-
gia e architettura cristiana, riporta l’episodio in cui 
Eusebio narra che la nuova basilica14 sarebbe stata 
dotata di un recinto ligneo decorato in modo raffi-
nato15, utile a escludere il popolo dalla zona in cui 
aveva accesso unicamente il clero. Quest’ultimo, ri-
servandosi la zona più importante della chiesa, quel-
la prossima all’altare, fin dai primi secoli del Cristia-
nesimo si erge a mediatore tra fedeli e Dio (Arbeiter, 
2003 p. 178).
Il canone XVIII del IV concilio di Toledo ordina che 
il vescovo e il levita restino di fronte all’altare, il clero 
nel coro e il popolo fuori dal coro16. Quest’ultimo 
era separato sia dall’abside sia dalla parte occupata 
dai fedeli attraverso plutei.
L’icnografia della chiesa di Escalada (fig. 3) sembra 
seguire alla lettera l’indicazione del canone appena 
citato. In essa troviamo due tipi di transenna/plu-
teo, i canceles bajos e il cancel alto. I primi corrispon-
dono ai plutei scolpiti, compreso quello riutilizzato 
14  La descrizione che Eusebio fa della chiesa di Tiro risulta la 
più antica illustrazione di una basilica cristiana. In seguito allo 
status ufficiale riconosciuto dall’autorità imperiale al culto cri-
stiano, la Chiesa intraprende un programma costruttivo che dà 
origine a un’architettura adibita a una funzione ufficialmente 
riconosciuta, ispirata alla basilica romana e che, “per motivi di 
ordine pratico, oltre che ideologico, non poteva svilupparsi dal 
tempio pagano” (Eusebio, Storia Eccl., p. 505, nota 2).
15  “Dopo che il vescovo ebbe così portato a termine il tempio, 
lo ornò con troni molto elevati in onore dei presuli, e inoltre 
con panche disposte secondo l’ordine conveniente per tutti gli 
altri; al centro sistemò l’altare, il santo dei santi, e perché fosse 
inaccessibile alla moltitudine, recinse anche questa parte con 
una barriera in legno disposta a reticolo, lavorata fino alla cima 
con arte raffinata, così da offrire uno spettacolo mirabile a chi 
la guardava” (Eusebio, Storia Eccl., p. 518).
16  “Algunos sacerdotes inmediatamente después de la oración do-
minical comulgan y a continuación dan la benedición al pueblo, 
lo cual prohibimos para el futuro, pues la bendición al pueblo debe 
seguir a la oración dominical y a la mezcla del pan y el cáliz, y 
entonces finalmente se sumirá el sacramento del cuerpo y sangre del 
Señor. Observando este orden: que el obispo y el levita comulguen 
delante del altar, el clero en el coro, y el pueblo fuera del coro” 
(Vives, 1963 p. 198).

come lunetta nella porta di accesso agli edifici rela-
tivi all’ampliamento dell’XI secolo. Il secondo cor-
risponde a ciò che tradizionalmente è stato defini-
to iconostasi, denominazione che però sembra più 
appropriata a designare l’elemento architettonico 
in cui venivano collocate le icone. Martínez Teje-
ra ritiene più corretto denominare il cancel alto di 
Escalada “puerta del coro” (Martínez Tejera, 2005a p. 
165). Oltre a indicare il limite invalicabile per i fede-
li, questo elemento architettonico garantiva che, in 
determinati momenti della funzione liturgica, la vi-
suale del rito fosse preclusa ai fedeli grazie a tendaggi 
fissati negli intradossi degli archi. La liturgia ispanica 
infatti considerava il miracolo della conversione del 
pane e del vino in corpo e sangue di Cristo un au-
tentico segreto al quale potevano partecipare solo gli 
iniziati, ovvero i religiosi ordinati17. La proibizione 
di avvicinarsi all’altare a determinate persone e “el 
sentido carismático del lugar obligaba a delimitarlo con 
barreras tal y como nos refiere la arqueología, la minia-
tura y las propias fuentes documentales que aluden a los 
canceles del santuario” (Bango Torviso, 1996 p. 86).
Alfonso Rodríguez Gutiérrez de Ceballos, in uno 
studio pubblicato nel 1965, tratta della funzione 
dei plutei nelle chiese altomedievali in relazione alla 
liturgia, evidenziando che, all’interno del transetto, 
questi si utilizzavano per delimitare gli spazi riservati 
a coloro che celebravano la messa (Rodríguez 
Gutiérrez de Ceballos, 1965 p. 316). Grazie al 
canone 39 del IV Concilio di Toledo, sappiamo che 
alcuni diaconi si posizionavano in “primo choro”, 
mentre i sacerdoti in un secondo coro. Lo stesso 
concilio ha reso esplicito il fatto che presbiteri e 
diaconi dovessero occupare due cori distinti, affinché 
potesse essere evidente che i primi fossero superiori 
ai secondi18. Secondo Puertas Tricas tale separazione 
del coro in due zone distinte sarebbe solo un’ipotesi, 
non essendoci evidenze materiali che confermano 
quanto riportato nelle fonti (Puertas Tricas, 1975 p. 
102).
L’utilizzo dei plutei era fondamentale per il rito eu-
caristico. Poiché ai fedeli era proibito entrare nel sa-
grato, si avvicinavano a ricevere la comunione presso 
il cancel alto, delimitato da plutei divisori. L’altezza 
di questo non consentiva di riceverla in ginocchio 

17  La chiesa, come nella liturgia orientale, si divideva in due 
parti, “una, la inintelegible, que correspondía al más allá; la otra, 
más real, para los hombres” (Bango Torviso, 1994 p. 196).
18  “Algunos diáconos llegan a tal soberbia que se anteponen a los 
presbíteros e intentan colocarse delante en el primer coro, dejando 
para los presbíteros el segundo coro: por lo tanto, para que reconozcan 
que los presbíteros son superiores a ellos, tanto los unos como los 
otros, pertenezcan a uno y a otro coro” (Vives, 1963 p. 206).



La scultura decorativa di San Miguel de Escalada: plutei, fregi e stucchi

- 207 -

ma in piedi, non nella mano – com’era proibito ai 
laici fin dal concilio di Cordova dell’anno 389 – ma 
direttamente in bocca (Rodríguez Gutiérrez de Ce-
ballos, 1965 p. 318). Secondo Gutiérrez de Ceballos 
nelle chiese tardoantiche e altomedievali ispaniche a 
ciascuna funzione liturgica corrispondeva uno spa-
zio ben definito. Il quadrato formato dall’incrocio 
tra navata centrale e transetto, “jerarquizado por la 
presencia del iconóstasis, exterioriza la dignidad del 
clero y los oficiantes que lo ocupan. Los canceles acotan 
los recintos destinados a las lecturas y a la comunión” 
(Rodríguez Gutiérrez de Ceballos, 1965 p. 326).
I plutei servivano per isolare, “aunque no para sepa-
rar totalmente” (Puertas Tricas, 1975 p. 156), le zone 
della chiesa, in particolare altare, coro e spazio riser-
vato ai fedeli. La loro funzione risulta evidente da 
una rapida rassegna delle fonti.
Il canone 13 del I concilio di Braga, celebrato 
nell’anno 561, indica il divieto a los seglares (donne 
e uomini) di accedere al sanctuarium altaris, come 
stabilito dagli antichi canoni19.
Nell’Obitus beati Isidori, cronaca relativa agli ultimi 
giorni di vita del vescovo ispalense (Castillo Maldo-
nado, 2001) scritta da Redemptus, risulta interessante 
per il nostro studio il momento in cui Isidoro, resosi 
conto dell’approssimarsi della sua morte, chiese di 
essere condotto alla basilica di San Vicente. Il futu-
ro santo fu collocato “in praedicti martyris basilica, 
iuxta altaris cancellum in medio poneretur choro, mu-
lierum turbas longius stare praecepit” (Puertas Tricas, 
1975 p. 219). Attraverso Redemptus deduciamo che 
a San Vicente lo spazio dell’altare fosse separato dal 
coro attraverso una lastra di recinzione.
Dal testo del già citato canone 18 del IV concilio di 
Toledo (633), si deduce una chiara separazione, pro-
babilmente tramite plutei o transenne, tra in choro 
ed extra choro (Godoy Fernández, 1995 p. 57).
Colui che desidera farsi benedire la barba, una vol-
ta terminata la messa “accedit ad sacerdotem iuxta 
cancellos”20. Anche da questo testo si evince l’utilizzo 
di lastre utili a separare la zona riservata ai celebranti 
da quella dei fedeli.

19  “También se tuvo por bien que no se permita a los seglares entrar 
dentro del santuario del altar para recibir la comunión, ni a los 
hombres ni a las mujeres, sino solamente a los clérigos, conforme 
está establecido en los antiguos cánones” (Vives, 1963 pp. 73-74).
20  “Quum venerit is qui barbam benedicere desiderat, explicata 
secundum morem missa, antequam absolvat diaconus, accedit ad 
sacerdotem iuxta cancellos. Et tollens sacerdos de cereo benedicto 
ceram, in granos extremos in dextro et in sinistro similiter et in 
medio mento ponens, dicit: ...” (Férotin, 1996 p. 102). Henri 
Leclerq sostiene che, per la morfologia della lingua, il testo può 
essere attribuito ai secoli VII-VIII (Leclerq, 1910a).

Durante il giovedì santo, i bambini che sarebbero 
stati battezzati nei giorni successivi venivano posi-
zionati presso i plutei dell’altare21.
Durante la vigilia pasquale, in occasione della bene-
dictio cerei in sacrario (Férotin, 1996 pp. 184-189) 
da parte dei diaconi, “presbiteri vero iuxta cancellos 
adstant”22.
Coloro che si recano in chiesa per contrarre matri-
monio, una volta celebrata la messa secondo il rito, 
si avvicinano al sacerdote iuxta cancellos; a questo 
punto si uniscono a loro i genitori della futura sposa, 
o qualcuno dei parenti qualora non abbia genitori, e 
affidano la ragazza al sacerdote23.
I plutei servivano non solo a evitare che i fedeli si 
avvicinassero eccessivamente all’altare, ma anche a 
tenere al di fuori della zona sacra della chiesa co-
loro che non appartenevano al clero e per questo 
non autorizzati ad accedervi (Leclerq, 1910b). Ol-
tre a impedirne il varco, bloccavano ai laici l’accesso 
all’altare, poiché quest’ultimo spesso veniva eretto 
sopra la tomba di un santo o di un martire, o con-
teneva un reliquiario al suo interno. Poiché i testi 
conciliari sottolineano di continuo la proibizione di 
oltrepassare i limiti indicati da plutei e transenne, si 
deduce che tale disposizione venisse spesso infranta. 
Non bisogna eccedere nel considerare arcate diviso-
rie e lastre di recinzione delimitanti gli spazi archi-
tettonici dell’altare e del coro come limiti invalicabili 
per i fedeli laici. Con tutta probabilità tali restrizioni 
venivano frequentemente violate, come risulta dalla 
circostanza, messa in evidenza da Arbeiter, relativa 
ai fedeli che devolvevano le decime e le depositava-
no di fronte all’altare24, passando necessariamente 

21  “Infantes omnes, qui ad sanctum pascha babtizandi sunt, 
ponuntur in ordine loco competenti quoram cancellos altaris” 
(Ordo die V feria in Cena Domini ad nonam, fol. 163, cfr. Brou 
& Vives, 1959 p. 265).
22  Post hec, uadit episcopus post altare et sedet in sella, presbyteri 
uero iuxta eum stantes. Ac deinde diachonus (leg. diachones) ante 
uestibulum iuxta cancellos adstant et in ordinem suum silentium 
admonent septies. Post hec, accident diachones et benedicent 
lucernam hac benedictione (Férotin, 1996 p. 186).
23  ORDO AD BENEDICENDVM EOS QUI NOVITER 
NVBVNT - Quum uenerint hii qui coniungendi sunt, explicita 
secundum morem missa, antequam absoluat diaconus, accedunt ad 
sacerdotem iuxta cancellos; et uenientes parentes puelle, aut aliquis 
ex propinquis si parentes non habuerit, tradit puellam sacerdoti. 
Ille uero uelans eos de palleo aut sippa, ac posito desuper iugali facto 
de coccino et albo, dicit hanc prefationem cum duabus sequentibus 
orationibus (Férotin, 1996 p. 298).
24  Venientes qui decimas offerunt, ponunt eas ante altare. Veniens 
sacerdos vocat illum qui decimas dedit, et iuxta se eum facit stare. 
Et orat tantum diacunus. Et dicit sacerdos hanc orationem: Oratio. 
Domine Ihesu Christe, qui per seruum tuum Salomonem loquutus 
es populo tuo, dicens: «In omni mandato hilarem fac uultum tuum, 



Damiano Anedda

- 208 -

attraverso il coro; in quel momento il sacerdote si 
approssimava all’offerente, chiedendogli di stare al 
suo lato mentre un diacono recitava una preghiera. 
Il privilegio di avvicinarsi al luogo “más intimamente 
asociado a la salvación” (Arbeiter, 2003 p. 222) con-
cesso ai fedeli caldeggiava evidentemente la donazio-
ne delle decime.
Secondo Bango Torviso è possibile che a Escalada, 
così come a San Salvador de Valdediós, il coro si svi-
luppasse lungo tutto l’ambiente del transetto e che 
i plutei separassero tre spazi. In questo modo nel-
la zona tra abside centrale e recinto presbiteriale si 
sviluppava la cerimonia liturgica, negli spazi laterali 
invece i due cori25.

Evidenze archeologiche sulla collocazione origina-
ria dei plutei

Una peculiarità dei plutei di San Miguel de Escalada 
risiede nel fatto che essi si sono conservati all’interno 
del monumento stesso fino ai giorni nostri, anche se 
non nel contesto originario (figg. 4-12). Tale que-
stione risulta assai rara nel panorama altomedievale 
ispanico (Arbeiter, 2003 p. 185).
Per quanto concerne la loro collocazione primitiva, 
l’architetto Lázaro, autore di un importante inter-
vento di restauro, non sembra essere sicuro del fatto 
che avessero la funzione di recintare il coro, pur am-
mettendo che “en ninguna otra parte he encontrado 
huellas que, como en ésta, me indicasen dónde estu-
vieron antes” (Lázaro, 1903 p. 60). Manuel Gómez-
Moreno (1919 p. 158) non sembra avere dubbi al 
riguardo, affermando che i solchi presenti nelle basi 
delle colonne del recinto presbiteriale siano stati re-
alizzati per ospitare plutei. Interessante è il dato re-
lativo al cancel riutilizzato come lunetta del portale 

et in exultatione cordis sanctifica decimas tuas, et septies reddam 
tibi». Proinde, oblatas tibi has decimas altaribus tuis sereno uultu, 
tu Deus noster, intuere: ut hii famuli tui Illi, qui te Dominum de 
suis iustis honorificant laboribusm offerendo tibi decimas fructuum, 
auxisse sentiant suarum substantiam facultatum: ac, sicut promisisti, 
horrea eorum frumento reple, et uino rorcularia redundare concede. 
Qui, te iubente, dicimus: Pater. Benedictio: Onnipontes Deus, in 
cuius sanctuario has frugum / uestrarum decimas benedicendas 
offertis, ipse et has libens suscipiat, et uos propitius benedicat. - 
Fruges quoque laborum uestrorum multiplicet, et uos ipsos in 
celesti promtuario glorificandos admittat. - Ut qui ex uestris opibus 
eius sancto Nomini decimas dedicatis, denarium ab eo eterne uite 
cum sanctis omnibus potiatis. - Amen. Per Christum Dominum et 
redemtorem (Férotin, 1996 p. 165).
25  Altra ipotesi considerata da Isidro Bango Torviso è quella 
che i due cori si trovassero davanti all’altare, uno dietro l’altro 
(Bango Torviso, 1996 p. 98).

di accesso agli edifici relativi all’ampliamento della 
fine dell’XI secolo, nella parte orientale del portico. 
La distanza tra le due colonne centrali del cancel alto 
coincide esattamente con la larghezza del pluteo in 
questione (Gómez-Moreno Martínez, 1919 p. 159). 
Altri plutei con tutta probabilità erano disposti tra 
gli archi laterali del transetto, i cui stipiti rivelano 
delle scanalature eseguite per loro collocazione. 
Dati evidenti sulla disposizione originaria delle lastre 
di recinzione derivano dalle tre campagne di scavo 
realizzate tra gli anni 1983 e 1987 all’interno, nel 
portico e intorno alla chiesa di San Miguel26 a cura di 
Hortensia Larrén Izquierdo e Luis Caballero Zore-
da. Secondo i dati archeologici emersi, alcuni plutei 
poggiavano su una base di laterizi legati da malta, 
la cui traccia è risultata archeologicamente visibile 
tra il coro e la campata che precede l’abside nord. 
Nell’abside meridionale sono state evidenziate trac-
ce di un muro nord/sud precedente alla costruzione 
del X secolo, che sono state datate ai secoli IV-V. 
Sullo stesso muro nord/sud poggiano le fondamenta 
dei pilastri dell’abside sud e las huellas de cal (Larrén 
Izquierdo, 1986a pp. 504-505) su cui era adagiato 
un pluteo. I plutei dell’abside meridionale sarebbero 
stati spostati più volte dalla loro collocazione origi-
naria. Questo dato è ricavato dalle tracce di riempi-
mento individuate nella base su cui essi poggiavano. 
(Larrén Izquierdo, 1986b p. 117).
Tra gli anni 2002-2004 sono state realizzate una se-
rie di campagne di scavo che hanno interessato la 
zona nord esterna alla chiesa di Escalada, i piedi del-
la collina a nord-est e l’interno dell’edificio costruito 
nell’XI secolo. Le indagini archeologiche eseguite 
nella zona settentrionale all’edificio hanno messo in 
luce un ambiente quadrato, che per tecnica costrut-
tiva è stato ritenuto di cronologia prossima a quella 
della chiesa stessa (San Román Fernández & Cam-
pomanes Alvaredo, 2007 p. 23). Felipe San Román 
Fernández ed Emilio Campomanes Alvaredo (2007 
pp. 17-18) hanno considerato ragionevole ritenere 
questo vano utile all’accesso diretto all’interno del-
la chiesa, attraverso una porta attualmente occlusa 
(Utrero Agudo, 2012 p. 128), di cui è ancora visibile 
l’architrave ligneo. Secondo i due archeologi la tipo-
logia e la pianta dell’ambiente quadrato rimandano 
a modelli liturgici altomedievali, con sacrestie late-
rali e il prolungamento del transetto (San Román 
Fernández & Campomanes Alvaredo, 2007 p. 24).
Con il passaggio dal rito ispanico a quello roma-

26  Le campagne di scavo all’interno dell’edificio e nel portico 
sono state realizzate nei mesi di giugno, luglio 1983 e febbraio 
1984 (Larrén Izquierdo, 1990 p. 219).



La scultura decorativa di San Miguel de Escalada: plutei, fregi e stucchi

- 209 -

no, questo ambiente e la relativa porta di accesso al 
transetto avrebbero perso la loro funzione. Lo stesso 
rinnovamento liturgico avrebbe inoltre autorizzato 
la rimozione del pluteo collocato originariamente 
tra le colonne del cancel alto e il suo riutilizzo come 
lunetta del portale est del portico.

Analisi formale

I programmi decorativi e iconografici che accom-
pagnano lo spazio architettonico riservato all’altare 
tendono generalmente a metterne in risalto la sacra-
lità. Questo spazio è il cuore dell’edificio in quanto 
martyrium di Cristo e luogo in cui fu “inmolado el 
Hijo de Dios para la salvación de la humanidad” (Go-
doy Fernández, 1995 p. 49).
I plutei prevedono un repertorio decorativo general-
mente pertinente alla zona che delimitano. Palme, 
viti e grappoli d’uva, volatili affrontati che beccano 
acini, sono tutti simboli di vita eterna, di salvezza e 
del paradiso. L’uva evoca l’eucaristia “que se ofrece al 
otro lado del cancel” (Arbeiter, 2003 p. 185). 
La scultura decorativa della chiesa di Escalada si 
sviluppa intorno al sanctuarium altaris. La fascia in 
stucco decorata a bassorilievo, collocata sulla som-
mità delle arcate divisorie (Pous, 1962 p. 143, figg. 
16-17), e le fasce in pietra calcarea, sistemate sopra 
gli archi di accesso alle navatelle con i rispettivi plu-
tei sottostanti, confermerebbero quanto appena in-
dicato. I bassorilievi che percorrono l’imposta della 
calotta dell’abside centrale e la fascia soprastante l’ar-
co absidale contribuiscono a completarne l’abbelli-
mento (fig. 13).
La composizione generale degli elementi decorativi di 
Escalada non ricorda tanto opere di tradizione cordo-
vese, ma le spirali vegetali con volatili al loro interno 
che decorano la chiesa di San Pedro de la Nave (Za-
mora), “en su segunda fase más bizantina” (Gómez-
Moreno Martínez, 1919 p. 157), i fregi di Quinta-
nilla de las Viñas (Arbeiter & Noack-Haley, 1999 p. 
274) e un frammento nel Museo Arqueológico de 
Asturias (Escortell Ponsoda, 1996 p. 29, fig. 126), 
probabilmente proveniente da San Miguel de Lillo 
(Gómez-Moreno Martínez, 1919 p. 157).
Per quanto riguarda la distribuzione dei motivi de-
corativi, una caratteristica presente in tre plutei di 
Escalada è la griglia geometrica a tripla cordonatura 
(figg. 6, 8, 9), che Gómez-Moreno definisce di tipo 
bizantino (Gómez-Moreno Martínez, 1919 p. 159). 
Sabine Noack-Haley, pur suggerendo che tale ele-
mento sia presente nella plastica bizantina, in Italia 

a Ravenna e in Grecia a Filippi (VI secolo), ritiene 
che reticoli più complessi posteriori a questi siano ri-
scontrabili negli stucchi paleo-omayyadi di Khirbat 
al-Mafjar (Arbeiter & Noack-Haley, 1999 p. 273). 
La griglia geometrica a tripla cordonatura è stata 
messa in relazione da Jacques Fontaine (1983 p. 
106) e dalla stessa Noack-Haley con i rilievi lignei a 
intreccio del minbar della moschea di Kairouan (IX 
secolo). Per quanto concerne il significato iconogra-
fico delle griglie geometriche, che marcherebbero la 
separazione tra fedeli e clero a cui obbliga l’eucari-
stia, la studiosa tedesca sembra non avere dubbi (Ar-
beiter & Noack-Haley, 1999 p. 273). A una strut-
tura reticolata sembra ispirarsi anche la decorazione 
dei plutei 4 e 5, i cui intrecci, realizzati stavolta da 
petali, ospitano fiori racchiusi in un involucro.
Un’interessante caratteristica comune a tutti i plutei 
di Escalada è l’unione pilastrino-lastra nello stesso 
pluteo, verosimilmente ereditata dalla tradizione 
asturiana, evidente nei plutei di Santianes de Pravia 
(Noack-Haley, 1993; García de Castro Valdés, 1995 
p. 234, fig. 149; Caballero Zoreda et al., 2010 p. 59, 
fig. 12) e San Tirso de Candamo (Fernández Conde 
& Arias Páramo, 2006). Mentre la struttura degli 
otto plutei di San Miguel è la medesima di quelli 
asturiani, il cancel riutilizzato nella lunetta del por-
tale orientale del portico presenta tre pilastrini, due 
laterali e uno centrale, che si alternano a due lastre 
(fig. 12).
Nei pilastrini dei plutei 4 e 5 e in quello destro del 
12 è raffigurato un motivo presente in una delle basi 
delle colonne orientali del transetto di San Pedro de 
la Nave (fig. 14), “heredado de las creaciones sasáni-
das, transmitido por Bizancio y, sobre todo, a las di-
versas culturas musulmanas que le asegurarán las más 
preciosas variaciones y la mayor difusión” (Hoppe, 
2004 p. 364, figg. 3/76, 17). Si tratta del motivo 
che Hoppe denomina “inclusión” e Caballero Zo-
reda “hojas inclusas” (Caballero Zoreda et al., 2010 
p. 58), costituito da una palmetta27 racchiusa in 
un involucro cuoriforme. Lo stesso elemento com-
pare nella plastica asturiana dell’epoca di Alfonso 
III, caratterizzando le decorazioni di un capitello 
del portico di San Salvador de Valdediós. Di que-
sto edificio Gómez-Moreno considera “mozárabe lo 
simplemente decorativo” (Gómez-Moreno Martínez, 
1951 p. 358). Lo ritroviamo, sempre nelle Asturie, 
in un frammento di pluteo a Santianes de Pravia (fig. 
15), in un capitello proveniente da San Salvador de 

27  Per il significato simbolico della palma e delle sue varianti 
decorative nell’arte medievale cfr. Quiñones, 1995: 115-156.



Damiano Anedda

- 210 -

Deva28 (fig. 16), nella cornice di un’iscrizione di San 
Martín de Salas (García de Castro Valdés, 1995 fig. 
53) e in due frammenti provenienti da Santa María 
de Bendones (Escortell Ponsoda, 1996, pp. 27-28, 
figg. 113, 114, 116). La foglia di palmetta avvolta 
da un motivo cuoriforme, peculiare della tradizio-
ne sasanide, verosimilmente è tra i motivi trasmessi 
nella Penisola Iberica per via omayyade29. La ritro-
viamo infatti in diverse sculture in pietra e stucco: in 
Medio Oriente a Hira in Iraq (Talbot Rice, 1934 p. 
59, fig. 10), in Siria (Dimand, 1937, figg. 42, 44) e 
a Khirbat al Mafjar (fig. 17) (Hamilton, 1959 figg. 
94b, 105, 218b, XXVI, LII); in nord Africa nella 
moschea di Kairouan (Pavón Maldonado, 1981 p. 
151, fig. XXVI-6); nella Penisola Iberica, in nume-
rose varianti, a Madinat Ilbira (Torres Balbás, 1987 
p. 706, fig. 537) ma soprattutto a Madinat al-Zahra 
(Gómez-Moreno Martínez, 1951 pp. 63-90).
La composizione decorativa dei pilastrini dei plutei 
6 e 7 si sviluppa, simmetricamente, intorno a un 
asse centrale a doppia modanatura, che rappresen-
ta l’albero della vita. Volatili affrontati che beccano 
grappoli d’uva si alternano a grandi foglie simmetri-
che, che si sviluppano lateralmente fino a terminare 
a riccio. Tali motivi si ritrovano pressoché identici 
a Khirbat al-Mafjar (Hamilton, 1959 figg. 133d, 
133j, XXXI, XXXIII). Gli uccelli del pluteo 6, in 
alto, poggiano sulle foglie centrali, allungando il col-
lo per beccare i grappoli pendenti dalle foglie supe-
riori; i volatili inferiori afferrano un grappolo con le 
zampe e lo beccano allungando il collo energicamen-
te verso il basso. Nei pilastrini della lastra 4, in basso 
gli uccelli affrontati poggiano sulle foglie inferiori, in 
alto sono addorsati e sospesi nel vuoto senza appog-
gio, mentre beccano i grappoli pendenti dall’alto. La 
peculiarità del collo allungato dei volatili, come già 
evidenziato da numerosi studiosi, trova paralleli a 
San Pedro de la Nave (Hoppe, 2006 figg 3, 31, 36).
I pilastrini dei plutei 8 e 9 hanno la stessa organizza-
zione: un doppio nastro vegetale si intreccia forman-
do quattro cerchi che accolgono elementi fitomorfi o 
volatili nell’atto di beccare grappoli. Interessante ri-
sulta la palma presente in essi e nel pilastrino del plu-

28  Questo capitello, custodito nella sacrestia dell’attuale parroc-
chiale, presenta gli angoli decorati con motivi cuoriformi, ad 
alas de mosca (Caballero Zoreda et al., 2010 p. 59). Tale ele-
mento decorativo si rifà alla tradizione sasanide, ma troviamo 
altre testimonianze nella Penisola Iberica, sia a Cordova sul lato 
sinistro sopra la porta di San Esteban della grande moschea 
(Gómez-Moreno, 1951 p. 43, fig. 37) sia in una delle lastre di 
Saamasas (Hoppe, 2000 p. 311, fig. 3).
29  Per le relazioni tra l’arte islamica e la produzione preromanica 
asturiana cfr. Cabañero Subiza, 1999.

teo 10, poiché trova una corrispondenza puntuale in 
una lastra (Ribera i Lacomba & Roselló Mesquida, 
2009 p. 194) e in un frammento scultoreo (Vicent, 
1957-58) custoditi nella cripta di San Vicente, per 
i quali vale la pena aprire una breve parentesi (fig. 
18). Tali manufatti sono stati cronologicamente col-
locati in epoca visigotica, alla metà del VII secolo 
(Ribera i Lacomba & Roselló Mesquida, 2007 pp. 
351-352). Il pluteo valenzano risulta scolpito nelle 
due facce con motivi geometrici e vegetali; in una 
di esse, palme racchiuse in involucri circolari hanno 
origine nei lati del rombo centrale. Questi motivi 
sono molto vicini a quelli scolpiti nei plutei 8, 9, 
10 e nei fregi dell’abside centrale (fig. 13). Gli otto 
motivi cuoriformi presenti ai quattro angoli del ret-
tangolo e del rombo del pluteo valenzano – peculiari 
della tradizione sasanide (fig. 19) – non sono carat-
teristici della plastica d’epoca visigotica, ma di quella 
altomedievale ispanica dei secoli IX-X. Si possono 
citare gli esempi asturiani di Santianes de Pravia, la 
cui cronologia è stata recentemente oggetto di revi-
sione (Caballero Zoreda et al., 2010 p. 48, figg. 13, 
110, 111), e di San Martín de Salas, della metá del X 
secolo (García de Castro Valdés, 1995 figg. 53, 81, 
82). Le otto foglie cuoriformi con linea divisoria al 
centro che pendono dalle quattro palmette presen-
ti in ciascuno dei lati del rettangolo centrale sono 
molto vicine a quelle del pluteo preromanico di San 
Tirso de Candamo (Fernández Conde & Arias Pára-
mo, 2006 p. 255). Queste considerazioni, insieme 
alla caratteristica formale delle decorazioni vegetali 
ondulate e dinamiche presenti nei rettangoli laterali, 
fanno optare per una cronologia altomedievale delle 
sculture di Valencia, tra fine IX e inizi X secolo, con-
seguenza di una tradizione plastica medio-orientale, 
ragionevolmente trasmessa nella Penisola Iberica in 
seguito all’arrivo degli Arabi30.
I motivi che decorano il pilastrino del pluteo 11 e 
parte del pilastrino sinistro del pluteo-lunetta sono 
stati messi in relazione da Gómez-Moreno Martínez 
(1919 p. 29, fig. X) con un frammento scultoreo in 
alabastro di Zaragoza.
All’interno del reticolo dei plutei 6, 8, 9 e 10 si ri-
trovano diversi motivi vegetali costituiti da trifogli 
o palmette che hanno origine dallo stesso centro e 
si sviluppano su quattro lati. In alcuni casi le pal-
mette contenute in un cerchio (figg. 9-10), trovano 
riscontro in Medio Oriente nella scultura decorativa 
sasanide (Kröger, 1982 figg. 23-6, 57-2, 80-1, 81-2) 
e omayyade (Hamilton, 1959 figg. 181, 182, 212, 
30  Per una visione particolareggiata sulla comunità dei mozara-
bi valenzani cfr. Peñarroja Torrejón, 1993.



La scultura decorativa di San Miguel de Escalada: plutei, fregi e stucchi

- 211 -

XVI-3, XVIII-1), nonché a Cordova nelle decorazio-
ni della sala delle udienze di Abd al-Rahman III a 
Madinat al-Zahra (Torres Balbás, 1987 pp. 687-688, 
fig. 516) e nei mosaici che decorano gli archi di soste-
gno della cupola ottagonale posta di fronte al mihrab 
della moschea, relativi all’ampliamento di al-Hakam 
II (Gómez-Moreno Martínez, 1951 fig. 171), crono-
logicamente successivi alle sculture di Escalada. Nei 
plutei 6, 7, 9 e 10 è evidente un motivo costituito da 
due semi-palmette, di cui ancora una volta troviamo 
riscontro puntuale a Khirbat al-Mafjar (Hamilton, 
1959 figg. 117d, 126j, 143, XL-5).
Sebbene gli elementi fitomorfi e zoomorfi appaiano, 
a prima vista, isolati all’interno di ciascuno spazio 
geometrico, ci sono casi in cui tale delimitazione 
viene meno. Nel pluteo 6 due volatili sono intenti a 
beccare un racemo il cui raspo oltrepassa il reticolo 
e finisce nello stesso riquadro in cui alloggiano gli 
uccelli. Sul riquadro destro di un pluteo emeriten-
se ritenuto d’epoca visigotica (Cruz Villalón, 1985 
p. 76, fig. 116), come segnalato da Martínez Tejera 
(2005a pp. 196-197) sono scolpiti volatili affrontati 
o addorsati disposti all’interno di riquadri delimi-
tati da un reticolo, la cui caratteristica evidente è la 
staticità. Il repertorio faunistico presente nei plutei 
e nei fregi di Escalada è caratterizzato invece da un 
certo dinamismo, caratteristica che si riscontra nel-
la plastica omayyade ispanica, in particolare negli 
avori. Nelle industrie artistiche statali di Madinat 
al-Zahra, gli artigiani delle varie manifatture lavo-
ravano a stretto contatto tra loro31. Nei cofanetti 
di Zamora (fig. 20) presso il Museo Arqueológico 
Nacional di Madrid (Regueras Grande & Martín 
Benito, 2003) e del Bargello a Firenze (Curatola & 
Spallanzani, 1989 pp. 351-353) sono rappresentati 
diversi volatili, anch’essi affrontati o addorsati, che 
si rifanno a esempi affini a quelli che hanno ispirato 
gli scalpellini di Escalada. Nei pilastrini dei plutei 
6 e 7 i volatili poggiano le zampe sulle foglie sot-
tostanti, come accade negli avori indicati poc’anzi. 
In altri casi, sia nei plutei sia nei fregi, gli elementi 
del repertorio faunistico risultano sospesi, senza un 
punto di appoggio, come quelli rappresentati tra la 
folta vegetazione ad arabesco che decora i cofanetti 
eburnei d’epoca califfale.

31  Non è stato ancora possibile stabilire il momento concre-
to in cui “el trabajo en marfil se inició de forma sistemática en 
al-Andalus. Si bien los ejemplares más antiguos conservados sitúan 
cronológicamente el arranque del taller cordobés hacia mediados 
del siglo X, la sofisticación y la perfección técnica de los trabajos 
conocidos inducen a pensar en la casi segura existencia de ensayos 
o experimentaciones previas” (Silva Santa-Cruz, 2008 p. 255).

Diversi ricercatori hanno messo in relazione la pro-
duzione scultorea altomedievale ispanica con i ma-
noscritti miniati, noti come Beatos (Mentré, 1994). 
Senza necessariamente trovare paralleli formali tra 
due modalità artistiche ben distinte tra loro, ope-
razione rischiosa e spesso avventata32, sembra in-
teressante riportare un esempio relativo al folio 3v 
della Biblia Sacra o Biblia de Juan y Vimara realizzata 
nel 920 (codice 6 della biblioteca della Cattedrale 
di León)33, il cui miniaturista non è andato oltre i 
disegni preparatori (fig. 21), in cui sono rappresen-
tati felini e volatili attraverso pochi tratti essenziali. 
Leoni della miniatura e di fregi e capitelli di Escalada 
si avvicinano tra loro in quanto in entrambi i casi si 
tratta di “disegni” preparatori, che in una fase suc-
cessiva sarebbero stati ultimati con il colore e resi po-
licromi. Con queste semplici considerazioni, si può 
ipotizzare che gli autori, in entrambi i casi, abbiano 
attinto a un repertorio figurativo, anche se solo in 
parte, comune, che a nostro avviso va ricercato nella 
tradizione medio-orientale, giunta nella penisola e 
sviluppatasi grazie all’industria califfale cordovese.
Secondo la gran parte degli studiosi che hanno 
analizzato la decorazione scultorea della chiesa di 
Escalada, esistono affinità particolarmente rilevanti, 
a buon diritto, con alcune decorazioni di Santa 
María a Quintanilla de las Viñas e soprattutto di 
San Pedro de la Nave, edifici centrali nel dibattito 
storiografico avviato oltre venti anni anni fa da 
Caballero Zoreda (1994-1995). Alcuni si ostinano, 
tuttavia, a non prendere nemmeno in considerazione 
tale proposta, trascurando persino di citarla in 
bibliografia. A tal proposito è sempre attuale la 
riflessione di Jacques Fontaine, che pur riferendosi 
a quella che tradizionalmente si considera “arte 
mozarabica”, lamentava che “la tendenza a svalutare 
l’originalità dell’arte islamica in Spagna, e più 
ancora a limitarne accuratamente l’influsso sulle 
arti cristiane dell’Occidente contemporaneo, non 
sempre deriva da constatazioni serene e obiettive 

32  È interessante, al riguardo, il breve saggio di Fulvio Zulia-
ni sulla percezione del Medioevo, nel quale l’autore affronta la 
questione degli “stili” e quella relativa all’indubbio contributo 
dato alla storia dell’arte dall’invenzione della fotografia, in par-
ticolare quella in bianco e nero, sottolineandone anche i limiti. 
Quest’ultima avrebbe “stimolato la storiografia ad aggirare le 
differenze di materiali, di dimensioni, di tecnica esecutiva, e ad 
eludere le distanze geografiche e cronologiche, facendo surretti-
ziamente scoprire contatti ed influenze formali anche là dove le 
ragioni storiche non li avrebbero resi plausibili, ed alimentando 
il luogo comune di uno stile che si trasmette biologicamente 
come un virus influenzale” (Zuliani, 2006 p. 17).
33  Ringrazio uno dei revisori del testo per la precisazione in 
merito alla Biblia Sacra di León del 920.



Damiano Anedda

- 212 -

della ricerca scientifica” (Fontaine, 1983 p. 41).
In conclusione, la teoria secondo cui che gli edifi-
catori delle chiese “mozarabiche” sarebbero stati i 
“monjes costructores” (Gómez-Moreno Martínez, 
1919 p. 159), menzionati in diverse iscrizioni ri-
salenti al X secolo, deve essere valutata con molta 
cautela34. Gli studi di onomastica e toponomasti-
ca tradizionalmente hanno considerato i numerosi 
nomi arabi presenti nei documenti leonesi dei secoli 
IX e X di matrice mozarabica. Questa ipotesi però 
dà vita a non poche contraddizioni: “¿Por qué unos 
mozárabes que renegaban de la religión y de la cultura 
árabo-islámicas iban a adoptar nombres árabes para 
los lugares de su nuevo asentamiento tras la huida del 
territorio andalusí?” (Mínguez Fernández, 2007 p. 
66). La spiegazione più plausibile data da Mínguez 
Fernández è che la presenza di ricorrenti toponimi e 
nomi arabi nei documenti citati, sia comprensibile 
solo grazie alla permanenza di importanti contin-
genti arabi e berberi nella conca del Duero. Que-
sti, in seguito alle incursioni compiute nel secolo 
VIII, avrebbero preferito stanziarsi in questi territori 
piuttosto che far rientro a sud. Non sarebbe stato 
difficile per loro organizzarsi in nuove comunità o 
integrarsi con quelle già presenti, che non avrebbero 
rifiutato la presenza araba “equiparable a la población 
mozárabe” (Mínguez Fernández, 2007 p. 64). Si può 
supporre, come suggerisce Mínguez, che queste po-
polazioni abbiano avuto la funzione di trasmettere 
le nuove tecniche architettoniche e decorative dal 
califfato omayyade ai territori della conca del Duero. 
Come ha evidenziato Utrero Agudo (2012 p. 141), 
non è però sufficiente un’emigrazione di popolazioni 
da sud a nord della penisola affinché si possa parlare 
di trasmissione di modelli architettonici e scultorei, 
per la quale è imprescindibile il contributo di mae-
stranze itineranti. Questa proposta apre la strada a 
ulteriori ipotesi interpretative e nuovi percorsi per 
la ricerca sulla produzione architettonica, scultorea e 
pittorica altomedievale in Castilla y León.

Bibliografia

Aillet, C. 2010. Les mozarabes. Christianisme, islamisation et 
arabisation en péninsule Ibérique (IXe–XIIe siècle). Madrid: 
Casa de Velázquez.

Almeida Fernandes, P. 2008. A igreja de São Pedro de Lourosa 
e a sua relação com a arte asturiana. Arqueologia Medieval 
10, 21-40.

34  Per la circolazione dei modelli architettonici nei secoli IX-X 
secolo tra sud e nord della Penisola Iberica cfr. Utrero Agudo, 
2012 pp. 140-141.

Álvarez de la Braña, R. 1874. San Miguel de Escalada. Revista de 
Archivos, Bibliotecas y Museos 4, 377-379.

Anedda, D. 2003. Arte mozarabica: storia degli studi e nuovi 
percorsi di lettura. In M.E. Cadeddu & M.G. Mele eds., 
Frontiere del Mediterraneo. Seminario Internazionale di Studi 
(Cagliari, 10-12 ottobre 2002). Pisa: ETS, pp. 149-170.

Anedda, D. 2004. La desaparecida inscripción de consagración 
de la iglesia de San Miguel de Escalada: un acercamiento 
prudente. Antigüedad y cristianismo 21, 375-385.

Arbeiter, A. 2003. Los edificios de culto cristiano: escenarios 
de la liturgia. In P. Mateos Cruz & L. Caballero Zoreda 
eds., Repertorio de arquitectura cristiana en Extremadura: 
época tardoantigua y altomedieval. Anejos de Archivo 
Español de Arqueología, 29. Madrid: Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, pp. 177-230.

Arbeiter, A. & Noack-Haley, S. 1999. Christliche Denkmäler 
des frühen Mittelalters. Hispania Antiqua, 8. Mainz: Philipp 
von Zabern.

Arias Páramo, L. 2008. Geometría y proporción en la Arquitectura 
Prerrománica Asturiana. Anejos de Archivo Español 
de Arqueología, 49. Madrid: Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas.

Balcells, J.M. 1935. El arte asturiano, el mozárabe y el condal. 
In L. Pericot García ed., Historia de España. Gran historia 
general de los pueblos hispanos. La alta edad media, 2. 
Barcellona: Instituto Gallach de Librería y Ediciones, pp. 
513-542.

Bango Torviso, I.G. 1974. Arquitectura de la décima centuria: 
¿repoblación o mozárabe?. Goya 122 (5), 68-75.

Bango Torviso, I.G. 1994. Arquitectura de Repoblación. In J.J. 
Rivera Blanco, F.J. de la Plaza Santiago & S. Marchán Fiz 
eds., Historia del arte de Castilla y León. Prehistoria, Edad 
Antigua y arte prerrománico, 1. Valladolid: Ambito, pp. 169-
216.

Bango Torviso, I.G. 1996. La vieja liturgia hispana y la 
interpretación funcional del templo prerrománico. In J.I. de 
la Iglesia Duarte ed., VII Semana Estudios Medievales. Atti 
del convegno (Nájera, 29 luglio - 2 agosto 1996). Logroño: 
Instituto de Estudios Riojanos, pp. 60-120.

Bango Torviso, I.G. 1998. ‘Estudio preliminar’ In M. Gómez-
Moreno Martínez (ed.), Iglesias Mozárabes. Arte español 
de los siglos IX a XI, 3 edizione. Granada: Universidad de 
Granada, pp. XIII-XXV.

Bango Torviso, I.G. 2001. Arte prerrománico hispano. El arte 
de la España cristiana de los siglos VI al XI. Summa Artis. 
Historia general del arte, 8-2. Madrid: Espasa-Calpe.

Bango Torviso, I.G. 2007. Un gravísimo error en la historiografía 
española, el empleo equivocado del término mozárabe. In 
M. Valdés Fernández ed., El legado de Al-Andalus. El arte 
andalusí en los reinos de León y Castilla durante la Edad 
Media. Atti del convegno (León, 29 novembre-1 dicembre 
2006). Valladolid: Fundación del Patrimonio Histórico de 
Castilla y León.

Bango Torviso, I.G. 2008. Los expolios del paisaje monumental 
y la arquitectura hispana de los siglos VII al XI. Reflexiones 
sobre el proceso constructivo de San Miguel de Escalada. 
De arte 7, 7-50.

Brou, L. & Vives, J. 1959. Antifonario visigótico de la catedral 
de León. Monumenta Hispaniae Sacra. Serie Litúrgica, 5. 
Barcellona: Consejo Superior de Investigaciones Científicas. 
Instituto Enrique Flórez.

Caballero Zoreda, L. 1988. Monasterios visigodos. Evidencias 
arqueológicas. In Primer Seminario sobre el Monacato. 



La scultura decorativa di San Miguel de Escalada: plutei, fregi e stucchi

- 213 -

Atti del Convegno (Aguilar de Campoo 1987). Codex 
Aquilarensis 1, 31-50.

Caballero Zoreda, L. 1994-1995. Un canal de transmisión 
de lo clásico en la alta edad media española. Arquitectura 
y escultura de influjo omeya en la Península Ibérica entre 
mediados del siglo VIII e inicios del siglo X. Al-Qantara 15, 
321-348. 16, 107-123.

Caballero Zoreda, L. 2012. Observaciones arqueológicas sobre 
producción arquitectonica y decorativa de las iglesias de San 
Miguel de Lillo y Santianes de Pravia. In L. Caballero Zoreda, 
P. Mateos Cruz & C. García de Castro Valdés eds. Asturias 
entre Visogodos y Mozárabes. Visigodos y Omeyas, VI. Anejos 
del Archivo Español de Arqueología, 63. Madrid: Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, pp. 307-355.

Caballero Zoreda, L. & Mateos Cruz, P. eds. 2000. Visigodos y 
Omeyas. Un debate entre la antigüedad tardía y la alta edad 
media. Anejos del Archivo Español de Arqueología, 23. 
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas.

Caballero Zoreda, L., Arce Sainz, F. & Utrero Agudo, M.A. 
2003. São Gião de Nazaré (Portugal). Un tipo original de 
iglesia. Aqueología de la Arquitectura 2 75-79.

Caballero Zoreda, L. ed. 2004. La iglesia de San Pedro de la Nave 
(Zamora). Zamora: Instituto de Estudios Zamoranos.

Caballero Zoreda, L. & Mateos Cruz, P. eds. 2007. Escultura 
decorativa tardorromana y altomedieval en la Península 
Ibérica. Anejos del Archivo Español de Arqueología, 41. 
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas.

Caballero Zoreda, L., Rodríguez Trobajo, E., Murillo Fragero 
J.I. & Martín Talaverano R. 2010. Las iglesias asturianas 
de Pravia y Tuñón. Arqueología de la arquitectura. Anejos 
de Archivo Español de Arqueología, 54. Madrid: Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas.

Cabañero Subiza, B. 1999. Elementos para el estudio de la 
influencia islámica en el arte del reino de Asturias en los 
siglos IX y X. Aragón en la Edad Media 14-15, 173-195.

Cadiñanos Bardeci, I. 2006. Fondos documentales para la 
Historia del Arte en Asturias. Liño 12, 71-88.

Camón Aznar, J. 1963. Arquitectura española del siglo X. 
Mozárabe y de la Repoblación. Goya 52 (1), 206-219.

Castillo Maldonado, P. 2001. La muerte de Isidoro de Sevilla: 
apuntes de crítica histórico-hagiográfica. Habis 32, 577-
596.

Caveda y Nava, J. 1848. Ensayo histórico sobre los diversos géneros 
de arquitectura empleados en España desde la dominación 
romana hasta nuestros días. Madrid: Santiago Saunaque.

Corzo Sánchez, R. 1989. Visigótico y prerrománico. Historia del 
arte, 16. Madrid: Historia 16.

Crespi, G. 1998. Gli Arabi in Europa, 2 edizione. Milano: Jaca 
Book.

Cruz Villalón, M. 1985. Mérida visigoda. La escultura 
arquitectónica y litúrgica. Badajoz: Departamento de 
Publicaciones de la Excma. Diputación Provincial de 
Badajoz

Curatola, G. & Spallanzani, M. 1989. Cofanetto. In G. 
Gaeta Bertelà & B. Paolozzi eds., Arti del Medioevo e del 
Rinascimento. Omaggio ai Carrand - 1889-1989. Firenze: 
Studio Per Edizioni Scelte, pp. 351-353.

Dimand, M.S. 1937. Studies in Islamic Ornament, I. Some 
Aspects of Omayad and Early 'Abbāsid Ornament. Ars 
Islamica 4, 293-337.

Dodds, J.D. 1990. Architecture and Ideology in Early Medieval 
Spain. University Park: The Pennsylvania State University 
Press.

Dolcini, L. & Burgalassi, G. 1997. Un restauro polimaterico: 
la legatura del Sacramentario di Berengario del Duomo di 
Monza. OPD restauro 9, 68-71, 91-108.

Domingo Magaña, J.Á. 2009. Los capiteles de la iglesia de San 
Miguel de Escalada (León, España) ¿Perpetuadores de una 
tradición tardovisigoda? Rivista di archeologia cristiana 85, 
261-292.

Domingo Magaña, J.Á. 2011. Capiteles tardorromanos y visigodos 
en la península ibérica (siglos IV-VIII d.C.). Tarragona: 
Institut Català d’Arqueologia Clàssica.

Escortell Ponsoda, M. 1996. Catálogo de las salas de arte 
prerrománico del Museo Arqueológico de Oviedo. Oviedo: 
Servicio de Publicaciones del Principado de Asturias

Ettinghausen, R. & Grabar, O 1997. Arte y arquitectura del 
Islam. 650-1250, 2 edizione. Madrid: Cátedra.

Eusebio, Storia Eccl.: Eusebio di Cesarea, Storia ecclesiastica. 
Traduzione libro 1 a cura di Francesco Maspero. Traduzione 
libri 2-10, introduzione, note, bibliografia, appendici, 
indici a cura di Maristella Ceva = Classici di Storia, 11, 
1979, Milano: Rusconi.

Fernández Arenas, J. 1972. La arquitectura mozárabe. Barcellona: 
Polígrafa.

Fernández Conde, J. & Arias Páramo, L. 2006. Cancel 
prerrómanico de San Tirso de Candamo: historia e 
iconografía. Territorio, Sociedad y Poder 1, 239-262.

Férotin, M. 1996. Le liber ordinum en usage dans l’Église 
wisigothique et mozarabe d’Espagne du cinquième au onzième 
siècle, 2 edizione. Roma: C.L.V. Edizioni liturgiche.

Fita, F. 1897. San Miguel de Escalada. Inscripciones y 
documentos. Boletín de la Real Academia de la Historia 31, 
466-515.

Fontaine, J. 1983. L’arte mozarabica. Cristiani e musulmani 
nell’alto medioevo. Milano: Jaca Book.

García de Castro Valdés, C. 1995. Arqueología cristiana de la alta 
edad media en Asturias. Oviedo: Real Instituto de Estudios 
Asturianos.

García de Castro Valdés, C. 2007. La escultura arquitectónica 
en el área central del Reino de Asturias: tipos, tradiciones 
y tendencias. In P. Mateos Cruz & L. Caballero Zoreda 
eds., Escultura decorativa tardorromana y altomedieval en la 
Península Ibérica. Anejos de Archivo Español de Arqueología, 
41. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
pp. 85-132.

García Lobo, V. 1982a. Las inscripciones de San Miguel de 
Escalada. Estudio crítico. Barcellona: El Albir.

García Lobo, V. 1982b. San Miguel de Escalada, encrucijada del 
monasticismo leonés. In Semana de Historia del Monacato 
Cántabro-Astur-Leonés. Atti del convegno (Oviedo, 1980). 
Gijon: la Industria, pp. 137-154.

Godoy Fernández, C. 1995. Arqueología y liturgia. Iglesias 
hispánicas (siglos IV al VIII). Barcellona: Universitat de 
Barcelona.

Gómez-Moreno Martínez, M. 1913. De arqueología mozárabe. 
Boletín de la Sociedad Española de Excursiones 21: 89-116.

Gómez-Moreno Martínez, M. 1919. Iglesias Mozárabes. Arte 
español de los siglos IX a XI. Madrid: Centro de Estudios 
Históricos.

Gómez-Moreno Martínez, M. 1925. Catálogo Monumental 
de España – Provincia de León. Madrid: Ministerio de 
Instrucción Pública y Bellas Artes.

Gómez-Moreno Martínez, M. 1951. El arte árabe español 
hasta los almohades. Arte mozárabe. Ars Hispaniae. Historia 
Universal del Arte Hispánico, 3. Madrid: Plus-Ultra.



Damiano Anedda

- 214 -

Gómez-Moreno, M.E. 1947. Mil joyas del arte español. Piezas 
selectas, monumentos magistrales. Antigüedad y Edad Media, 
1. Barcellona: Instituto Gallech.

González Salinero, R. 2009. La dimensión edificante del espacio 
sagrado: la arquitectura de culto cristiano en las fuentes 
escritas hispano-visigodas del siglo VII. In L. Caballero 
Zoreda, P. Mateos Cruz & M.A. Utrero Agudo eds., El 
siglo VII frente al siglo VII. Arquitectura. Anejos de Archivo 
Español de Arqueología, 51. Madrid: Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, pp. 11-30. 

Grau Lobo, L. 1993. Museo de León. Guía-catálogo de 100 
piezas. Valladolid: Junta de Castilla y León. Consejería de 
Cultura y Turismo.

Gros i Pujol, M. 1976. La liturgie Narbonnaise témoin d’un 
changement rapide des rites liturgiques. In Liturgie de 
l’Eglise particuliere et liturgie de l’Eglise universelle. Atti della 
Settimana di Studi Liturgici (Parigi, 30 giugno - 3 luglio 
1975). Roma: Edizioni liturgiche, pp. 127-154.

Hamilton, R.W. 1959. Khirbat al-Mafjar. An Arabian Mansion 
in the Jordan Valley. Oxford: Clarendon Press.

Hoppe, J.M. 2000. Le corpus de la sculpture visigothique. Libre 
parcours et essai d’interprétation. In L. Caballero Zoreda & 
P. Mateos Cruz eds., Visigodos y Omeyas. Un debate entre la 
antigüedad tardía y la alta edad media. Anejos del Archivo 
Español de Arqueología, 23. Madrid: Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, pp. 307-355.

Hoppe, J.M. 2004. Ensayo sobre la escultura de San Pedro 
de la Nave. In L. Caballero Zoreda ed., La iglesia de San 
Pedro de la Nave (Zamora). Zamora: Instituto de Estudios 
Zamoranos, pp. 323-425.

Kröger, J. 1982. Sasanidischer Stuckdekor. Mainz: Philipp von 
Zabern.

Lampérez y Romea, V. 1930. Historia de la arquitectura cristiana 
en la edad media según el estudio de los elementos y los 
monumentos, 1. Bilbao: Espasa-Calpe.

Larrén Izquierdo, H. 1986a. Aspectos visigodos de San Miguel 
de Escalada (León), Antigüedad y cristianismo 3, 501-512.

Larrén Izquierdo, H. 1986b. Excavaciones arqueológicas en 
San Miguel de Escalada. In I Congreso de Arqueología 
Medieval Española, II. Atti del Convegno (Huesca, 17-19 
aprile 1985). Zaragoza: Diputación General de Aragón. 
Departamento de Cultura y Educación, pp. 103-123.

Larrén Izquierdo, H. 1990. San Miguel de Escalada: trabajos 
arqueológicos 1983-1987. Numantia 3, 217-238.

Lázaro J.B. 1903. San Miguel de Escalada. Boletín de la Sociedad 
Española de Excursiones 11, 8-11, 36-39, 59-62.

Leclerq, H. 1910a. Barbe. In Dictionnaire d’archéologie chrétienne 
et de liturgie II-1. Parigi: Letouzey et Ane, p. 490.

Leclerq, H. 1910b. Cancel. In Dictionnaire d’archéologie 
chrétienne et de liturgie II-2. Parigi: Letouzey et Ane, p. 1827.

López Pérez, I.P. 2012. ¿Somos todos griegos...incluso en 
el exilio? Algunas reflexiones acerca de las “influencias 
bizantinas” en la plástica hispánica de la Tardoantigüedad y 
la Alta Edad Media. In A.E. Momplet Míguez, F.J. Moreno 
Martín & N. Silva Santa-Cruz eds., El Arte entre la Hégira y 
el Califato Omeya de al-Andalus. V Jornadas Complutenses de 
Arte Medieval. Atti del Congresso Internazionale (Madrid, 
16-18 novembre 2011). Madrid: Universidad Complutense 
de Madrid, pp. 213-219.

Martínez Tejera, A.M. 2004. Los epígrafes (fundacional y de 
restauración) del templum de San Miguel de Escalada (Prov. 
de León). In J.J. Yarza Luaces, M.V. Herráez Ortega & G. 
Boto Varela eds., La Catedral de León en la Edad Media. 

Atti del Congresso Internazionale (León, 7-11 aprile 2003). 
León: Universidad de León. Servicio de Publicaciones, pp. 
613-621.

Martínez Tejera, A.M. 2005a. El templo del monasterium de San 
Miguel de Escalada. Madrid: Asociación para el Estudio y 
Difusión del Arte Tardoantiguo y Medieval.

Martínez Tejera, A.M. 2005b. La arquitectura cristiana 
hispánica de los siglos IX y X en el regnum astur leones. 
Argutorio 14, 9-12.

Mentré, M. 1994. El estilo mozárabe. La pintura cristiana 
hispánica en torno al año 1000. Madrid: Ediciones 
Encuentro.

Mínguez Fernández, J.M. 2007. Colonización y presencia 
mozárabe en el reino asturleonés: un tema de debate. 
In M. Valdés Fernández ed., El legado de Al-Andalus. 
El arte andalusí en los reinos de León y Castilla durante la 
Edad Media. Atti del Convegno Internazionale (León, 29 
novembre-1 dicembre 2006). Valladolid: Fundación del 
Patrimonio Histórico de Castilla y León, pp. 43-72.

Moreno Martín, F.J. 2011. La arquitectura monástica hispana 
entre la Tardoantigüedad y la alta Edad Media. Oxford: 
Archaeopress.

Morales, A. de 1765. Viage de Ambrosio de Morales por orden del 
rey D. Phelipe II. A los reynos de León, y Galicia, y principado 
de Asturias para reconocer las Reliquias de Santos, Sepulcros 
Reales, y Libros Manuscritos de las Cathedrales, y Monasterios, 
2 edizione. Madrid: Enrique Florez.

Noack-Haley, S. 1987. En torno al arte mozárabe, in II Congreso 
de Arqueología Medieval Española, III. Atti del Convegno 
(Madrid, 19-24 gennaio 1987). Madrid: Dirección General 
del Patrimonio Cultural, pp. 582-588.

Noack-Haley, S. 1993. Chancel screen panel. In The art of 
medieval Spain, a.d. 500-1200. Catalogo della mostra (New 
York, 18-novembre 1993 - 13 marzo 1994). New York: The 
Metropolitan Museum of Art, pp. 152-153, scheda 77.

Pavón Maldonado, B. 1981. El arte hispano-musulmán en su 
decoración floral. Madrid: Ministerio de Cultura.

Peñarroja Torrejón, L. 1993. Cristianos bajo el Islam. Los 
mozárabes hasta la reconquista de Valencia. Madrid: Gredos.

Pérez Marinas, I. 2012. Los mozárabes de Córdoba del siglo 
IX: sociedad, cultura y pensamiento. Estudios Medievales 
Hispánicos 1, 177-220.

Pijoán, J. 1942. Arte bárbaro y prerrománico desde el siglo IV 
hasta el año 1000. Summa Artis. Historia general del arte, 8. 
Madrid: Espasa-Calpe.

Pita Andrade, J. 1975. Arte. La Edad Media. in Tierras de España. 
Castilla la Vieja – León, I. Vitoria: Noguer, pp. 105-135.

Pous, A.M. 1962. Resumen sobre el relieve de estuco en España 
desde la época tardorromana a la prerrománica. In G. 
Panazza ed., Stucchi e mosaici alto medioevali. Atti dell’VIII 
congresso di studi sull’arte dell’alto medioevo (Verona, 
Vicenza, Brescia, 5-11 ottobre 1959). Milano: Ceschina, 
pp. 128-146.

Puertas Tricas, R. 1975. Iglesias hispánicas (siglos IV al VIII). 
Testimonios literarios. Madrid: Dirección General del 
Patrimonio Artístico y Cultural. Ministerio de Educación 
y Ciencia.

Puig i Cadafalch, J. 1961. L’art wisigothique et ses survivances. 
Parigi: De Nobele.

Quadrado, J.M. 1855. Recuerdos y bellezas de España - Asturias y 
León. Madrid: Imprenta de Repullés.

Quiñones, A.M. 1995. El simbolismo vegetal en el arte medieval. 
Madrid: Encuentro.



La scultura decorativa di San Miguel de Escalada: plutei, fregi e stucchi

- 215 -

Regueras Grande, F. & Martín Benito, J.I. 2003. El Bote de 
Zamora: historia y patrimonio. De arte 2, 203-224.

Ribera i Lacomba, A. & Roselló Mesquida, M. 2007. Escultura 
decorativa de época tardoantigua en Valencia y su entorno. 
In P. Mateos Cruz & L. Caballero Zoreda eds., Escultura 
decorativa tardorromana y altomedieval en la Península 
Ibérica. Anejos de Archivo Español de Arqueología, 41. 
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
pp. 345-366.

Ribera i Lacomba, A. & Roselló Mesquida, M. 2009. Valentia 
en el siglo VII, de Suinthila a Teodomiro. In L. Caballero 
Zoreda, P. Mateos Cruz & M.A. Utrero Agudo eds., El 
siglo VII frente al siglo VII. Arquitectura. Anejos de Archivo 
Español de Arqueología, 51. Madrid: Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, pp. 185-203.

Risco, M. 1786. Memorias de la santa iglesia esenta de León, 
concernientes a los siglos XI. XII. y XIII. fundadas en Escrituras, 
y Documentos originales, desconocidos en la mayor parte hasta 
ahora, y muy utiles para la Historia de esta Ciudad, del Reyno 
de Leon, y de la España en general. España Sagrada, 35. 
Madrid: Enrique Flórez.

Rodríguez Gutiérrez de Ceballos, A. 1965. El reflejo de la 
liturgia visigótico-mozárabe en el arte español de los siglos 
VII el X. Miscelánea Comillas 43, 293-327.

Rodríguez Suárez, N. 2008. La inscripción fundacional de 
San Miguel de Escalada. Un acercamiento atrevido. In 
J.A. Fernández Flórez & S. Serna Serna eds., Paleografía I: 
la escritura en España hasta 1250. Atti delle Jornadas de la 
Sociedad Española de Ciencias y Técnicas Historiográficas 
(Burgos, aprile 2006). Burgos: Universidad de Burgos, pp. 
175-187.

Romanini, A.M. 1992. Committenza regia e pluralismo 
culturale nella Langobardia major. In Committenti e 
produzione artistico-letteraria nell’alto Medioevo occidentale, 
I. Atti delle XXXIX Settimane di Studio del Centro Italiano 
di Studi sull’Alto Medioevo (Spoleto, 4-10 aprile 1992). 
Spoleto: Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, pp. 
57-92.

San Román Fernández, F. & Campomanes Alvaredo, E. 2007. 
Avance de las excavaciones arqueológicas en San Miguel de 
Escalada (campañas 2002-2004). Tierras de León 45 (124-
125), 1-32.

Rosselló Mezquida, M. 1998. Cancel Visigodo. In Cripta 
Arqueológica de la Carcel de San Vicente. Valencia: 
Ajuntament de Valencia, pp. 62-65.

Schlunk, H. 1971. La iglesia de S. Giâo, cerca de Nazaré. In 
II Congresso Nacional de Arqueología. Atti del convegno 
(Coimbra, 1970). Coimbra: Ministerio de Educação 
Nacional, pp. 509-528.

Silva Santa-Cruz, N. 2008. Marfiles. In A.E. Momplet Míguez, 
El arte hispanomusulmán. Madrid: Encuentro, pp. 244-277.

Simonet, F.J. 1983. Historia de los mozárabes de España, 3 
edizione. Madrid: Turner.

Talbot Rice, D. 1934. The Oxford Excavations at Ḥīra Source. 
Ars Islamica 1 (1), 51-73.

Torres Balbás, L. 1987. Arte hispanomusulmán hasta la caída 
del califato de Córdoba. In R. Menéndez Pidal ed., Historia 
de España. España musulmana hasta la caída del Califato de 
Córdoba (711-1031 de J.C.). Instituciones y vida social e 
intelectual, V, 5 edizione. Madrid: Espasa-Calpe, pp. 331-
788.

Utrero Agudo, M.Á 2012. A finales del siglo IX e inicios del 
X. Entre asturianos y mozárabes. In L. Caballero Zoreda, 
P. Mateos Cruz & C. García de Castro Valdés eds. Asturias 
entre Visogodos y Mozárabes. Visigodos y Omeyas, VI. Anejos 
del Archivo Español de Arqueología, 63. Madrid: Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, pp. 125-145.

Vallejo Triano, A. 2007. Consideraciones generales sobre los 
programas decorativos de Madinat Al-Zahra. In P. Mateos 
Cruz & L. Caballero Zoreda eds., Escultura decorativa 
tardorromana y altomedieval en la Península Ibérica. Anejos 
de Archivo Español de Arqueología, 41. Madrid: Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, pp. 391-414.

Vicent, A.M. 1957-58. Restos Arqueológicos de la Valencia 
visigótica. Ampurias 19-20, 217-226.

Vidal Álvarez, S. 2007. La transmisión iconográfica en la 
escultura hispánica de la antigüedad tardía: vigencia y 
discontinuidad de modelos. In P. Mateos Cruz & L. 
Caballero Zoreda eds., Escultura decorativa tardorromana 
y altomedieval en la Península Ibérica. Anejos de Archivo 
Español de Arqueología, 41. Madrid: Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, pp. 11-46.

Vives, J. 1963. Concilios visigóticos e hispano-romanos. Barcellona: 
Consejo Superior de Investigaciones Científicas. Instituto 
Enrique Flórez.

Zuliani, F. 2006. La percezione del Medioevo. In P. Piva ed., 
L’arte medievale nel contesto. 300-1300. Funzioni, iconografia 
e tecniche. Milano: Jaca Book, pp. 15-20.



Damiano Anedda

- 216 -

Fig. 1. Gradefes (León), San Miguel de Escalada, interno (foto D. Anedda).
Fig. 2. Cordova, Museo Arqueológico Provincial, disegno di frammento scultoreo 
(da Schlunk, 1971).

Fig. 3. Gradefes (León), San Miguel de Escalada, pianta (da Arbeiter, A. & Noack-Haley, S. 1999).



La scultura decorativa di San Miguel de Escalada: plutei, fregi e stucchi

- 217 -

Fig. 4. Gradefes (León), San Miguel de Escalada, pluteo (foto D. Anedda).
Fig. 5. Gradefes (León), San Miguel de Escalada, pluteo (Arbeiter, A. & Noack-Haley, S. 1999).

Fig. 6. Gradefes (León), San Miguel de Escalada, pluteo (da Arbeiter & Noack-Haley, 1999).
Fig. 7. Gradefes (León), San Miguel de Escalada, pluteo (da Arbeiter & Noack-Haley, 1999).



Damiano Anedda

- 218 -

Fig. 8. Gradefes (León), San Miguel de Escalada, pluteo (foto D. Anedda).
Fig. 9. Gradefes (León), San Miguel de Escalada, pluteo (da Arbeiter, A. & Noack-Haley, S. 1999).

Fig. 10. Gradefes (León), San Miguel de Escalada, pluteo (da Arbeiter & Noack-Haley, 1999).
Fig. 11. Gradefes (León), San Miguel de Escalada, pluteo (da Arbeiter & Noack-Haley, 1999).



La scultura decorativa di San Miguel de Escalada: plutei, fregi e stucchi

- 219 -

Fig. 12. Gradefes (León), San Miguel de Escalada, pluteo riutilizzato nel portale orientale del portico (da Arbeiter & Noack-Haley, 
1999).

Fig. 13. Gradefes (León), San Miguel de Escalada, particolari del fregio dell’abside centrale (foto D. Anedda).



Damiano Anedda

- 220 -

Fig. 14. Almendra (Zamora), San Pedro de la Nave, base di colonna del lato orientale del transetto (da Caballero Zoreda, 2004).
Fig. 15. Pravia (Asturias), San Juan Evangelista, frammento di pluteo (da Caballero Zoreda et al., 2010).

Fig. 16. Gijón, San Salvador de Deva, capitello (da García de Castro Valdés, 1995).
Fig. 17. Gerico, Khirbat al-Mafjar, decorazioni marmoree del bagno (da Hamilton, 1959).



La scultura decorativa di San Miguel de Escalada: plutei, fregi e stucchi

- 221 -

Fig. 18. Valencia, cripta di San Vicente, pluteo (da Rosselló Mezquida, 1998).
Fig. 19. New York, Metropolitan Museum of Art, disegno di placca da Ctésiphon (da Kröger, 1982).

Fig. 20. Madrid, Museo Arqueológico Nacional, cofanetto in avorio (da Crespi, 1998).
Fig. 21. León, Cattedrale, folio 3v della Biblia Sacra o Biblia de Juan y Vimara realizzata nel 920 (da Fontaine, 1983).




